

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

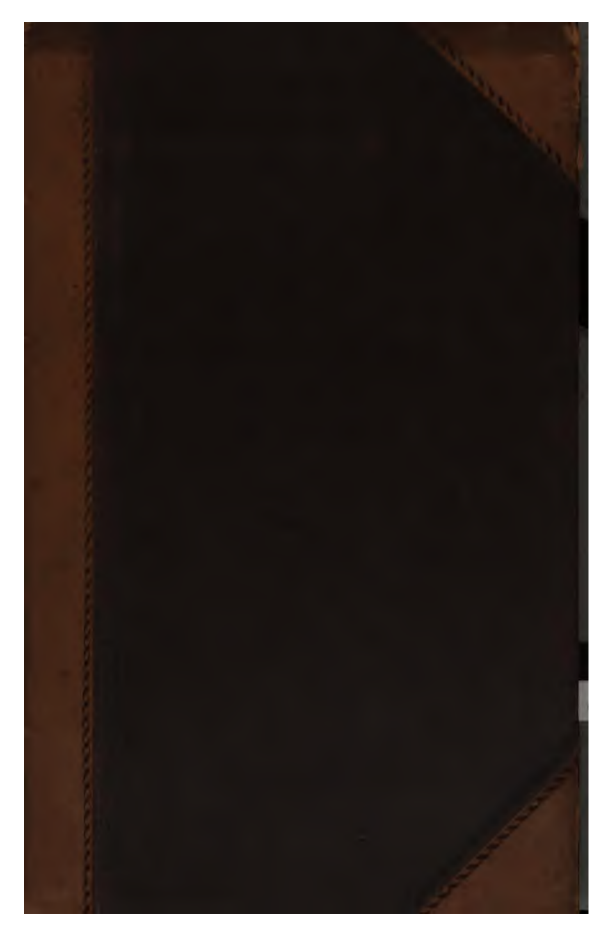
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









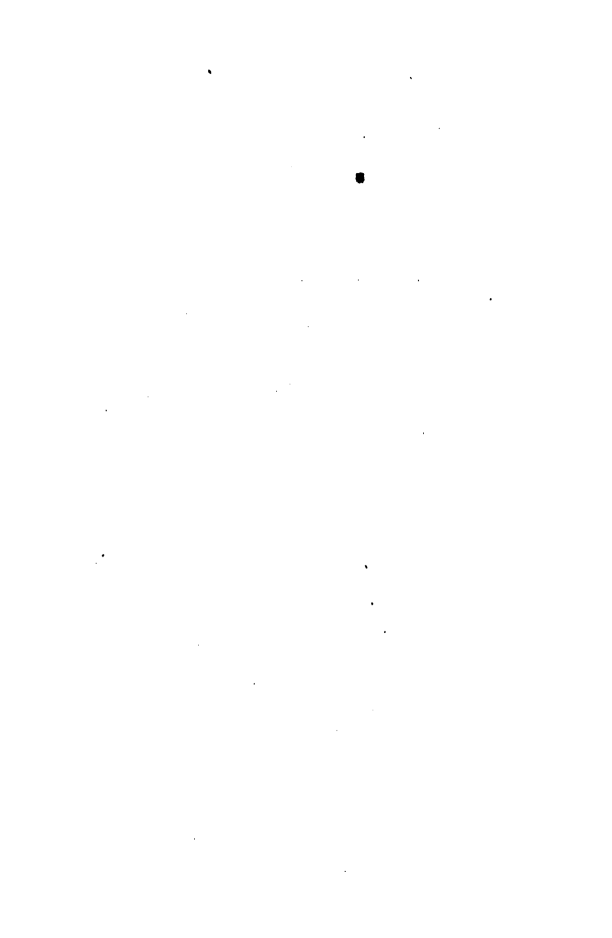


. •

.

·

.



## INSTRUCTIO PRACTICA

# CONFESSARII

ı N

## COMPENDIUM REDACTA

X

#### Dr. FRANCISCO XAV. ZENNER,

EPISCOPO SAREFTANO, ARCHIEPISCOPI VIENNEM VICARIO GENERALE ET CAPITULI ECCLUSIAE METROPOLITANAE VIENE, PRAEPOSITO.

#### EDITIO SEXTA

REVISA ET AUCTA

IN SUBSIDIUM MISSIONEM ORIENTALIUM

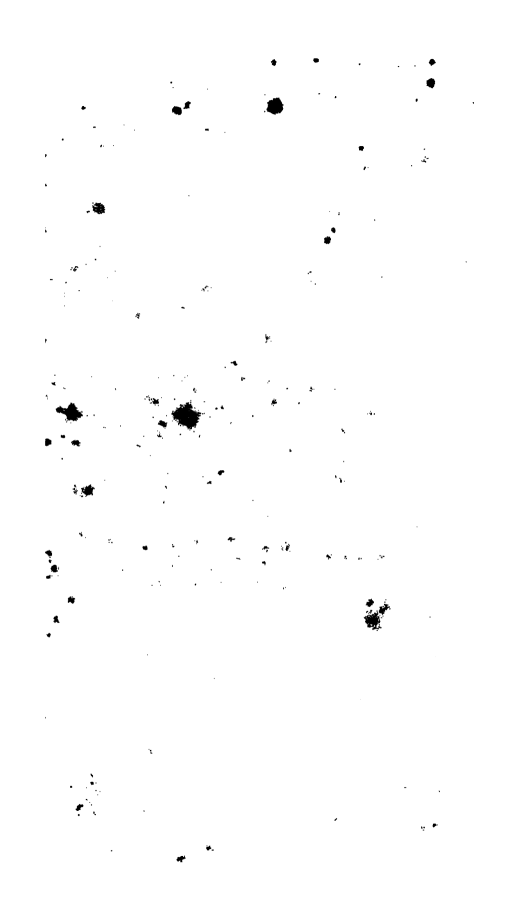


#### VIENNAE.

TYPIS ET SUMTIBUS CONGREGATIONIS MECHITHARISTICAE.

MDCCCLVII.

110. b. 344.



#### PATRI MISERICORDIARUM,

#### DEO TOTIUS CONSOLATIONIS,

QUI TENERRIME NOS AMAT ET FILIOS VOCAT;

#### SALVATORI GENERIS HUMANI,

### JESU CHRISTO,

•

FILIO DEI UNIGENITO INCARNATO,

QUI VENIT QUAERERE ET SALVUM FACERE, QUOD PERIERAT

ET PROPITIATIO FACTUS PRO PECCATIS NOSTRIS,

MORTE SUA VERAM NOBIS DONAVIT VITAM,

SUMMO SACERDOTI,

QUI AJEBAT PARALYTICO: CONFIDE, FILI,

REMITTUNTUR TIBI PECCATA TUA,

QUI MARIAE PECCATRICI DIMISIT PECCATA MULTA.

QUONIAM DILEXIT MULTUM,

QUI PETRUM NEGATIONE TRINA LAPSUM GRATIOSE RESPICIENS

AD AGNITIONEM PECCATI ET LACRIMAS POENITENTIAE PERMOVIT

OUI LATRONI IN CRUCE POENITENTI PARADISI GAUDIA PROMISIT.

#### PASTORI BONO,

QUI COGNOSCIT OVES SUAS, ET ERRABUNDAS REDUCIT AD GREGEM,

. QUI ANIMAM SUAM DAT PRO OVIBUS SUIS,

#### SAMABITANO HOSPITALI,

QUI VINUM CHARITATIS, OLEUM MISERICORDIAE

NOSTRIS INFUNDIT VULNERIBUS,

#### SUSCITATORI MORTUORUM;

DOMINO, VIVIFICANTI SPIRITUI,

QUI FIDA CHRISTI PECTORA SUPERNA REPLET GRATIA:

#### BENEDICTIO, ET HONOR ET GLORIA

IN SAECULA SAECULORUM

AMEN.

#### Praefatio.

Quanti faciendum sit munus confessarii, nemo non intelliget, qui perpenderit, quod sacerdotes confessionibus audiendis deputati, judices Dei ipsius nomine constituantur. idque tanta auctoritate, ut, quae in terris recte decreverint et sanxerint, in coelis rata et firma habeantur, proindeque ora ipsorum sint veluti sacra quaedam stillicidia, per quae pax e coelis in homines bonae voluntatis effluat, vocesque eorundem se habeant instar tubarum Magni Josue, quae illius virtute mysticae Hierichuntis, id est iniquitatis, muros subruant. Confessarius enim ignorantes docet, errantes in viam revocat, moerentes consolatur, dubitantibus bene consulit, pro periclitantibus de salute efficaciter Deum deprecatur, dirae servituti mancipatos redimit, nudos stola gratiae cooperit, egenos et languidos cibo potuque spiritueli reficit.

Ne vero confessarius tanto muneri rite obeundo sua ex culpa desit, neve, dum aliorum saluti prodesse, satagit, obesse fors deprehendatur, plurimum interest, ut dotibus ad hoc munus, sacerrimum quippe et saluberrimum, digne valideque sustinendum necessariis bene instructus existat. Quamobrem Ecclesia Catholica, perpetuo sui capitis et Domini Jesu Christi suffulta adjutorio, et Spiritus sancti cura peculiari ducta,

nullo non tempore magno studio id egit, ut Sacramentum Poenitentiae sancte administraretur et a profanatione praeservaretur, non a poenitentibus solum, qui grande negotium aeternae salutis suae detestanda cum vecordia tractant, sed etiam a Sacerdotibus indoctis aut officii negligentibus inferri solita. Quis enim ignorat. quantam Ecclesia in Concilio Tridentino Sacramenti Poenitentiae curam gesserit, ut confessarii istud misericordiae Sacramentum, ad reconciliationem peccatorum divina elementia praeparatum, eisdem redderent re ipsa salutare, seseque praestarent fideles dispensatores mysteriorum Dei? Neque tam facile est, prout vulgo creditur, aliorum conscientiae arbitrum agere, sed valde arduum, ita quidem, ut ministerium hoc sine praevia instructione, sive regularum in sacro tribunali servandarum cognitione, et illas variis poenitentium infirmitatibus adplicandi arte vix feliciter cedere possit. Morbis corporis peritus medicus, morbis animae peritus medetur confessarius. Utriusque est obligatio, ad munus obeundum instructum accedere, non vero curando debitam notitiam capere, ne, priusquam addiseatur, quod seiendum est, ab illo mora corporis, ab hoc animae procuretur.

Non diffiteor, plurima super hoc puncto virorum in repoenitentiaria versatissimorum et eruditerum opera jam prostare, quibus gravissimum confessarii munus solide non minus, quam utiliter exponitur. Verum quoniam hi libri partim mole sua multum laboris exigunt, partim etiam nova quaedam desiderant; brevitati studens ac genium aevi nostri considerans, doctrinas pro confessionibus excipiendis scitu necessarias, quae sententiis in sacris literis, in scriptis sanctorum Patrum,

in elucubrationibus praeclarorum scriptorum contentis innituntur, in Enchiridii formam, usui quotidiano confessariorum magis accommodatam, quam volumina magna esse solent, redigendo et in lucem edendo, operae pretium me facturum putavi. Concinnatus est liber praeprimis ad formandos in seminario adolescentes ecclesiasticos, ut, qui recentes muneri confessionali applicantur, doctrinas pro confessionibus audiendis plerasque in hac instructione reperirent, modumque easdem in praxi applicandi indigitatum haberent.

Tantum autem abest, ut aliquid, quod exercitatos confessarios in munere suo rectius obeundo juvare possit, afferre cogitem, ut potius, quae confessario tyroni, qui instructionis est cupidus non minus ac indigus, usni esse possint, in compendium redegerim; quos enim experientia magistra docuit, corum ego malo audire praccepta, quam nova superaddere. Nec praerogativam mihimet scientiae, si hoc meis consacerdotibus charitatis intuitu praerogem, vindicabo, . . . sed potius cum hace ad illos lequi audeo, simul cum illis, quae loquor, audiam. " \*) Quid, quod in eis non tam meum, quam authorum probatissimorum sensum retulerim, quorum ex operibus multa et praeclara desumsi, et suo loco deposui. Nihilominus tamen plura, quod rerum exponendarum copiam attinet, in hoc libro deesse fateor; ast memineris, quaeso, Lector benevole! me nonnisi compendium tradere voluisse in usum juniorum sacerdotum, quibus studium non deest, nec ingenium. Et ut ego opinor, praeclare quoque de Ecclesia, Religione et proximis merentur ii, qui, licet non semper perfecta et

<sup>\*)</sup> S. Amfr. libr. de Sacerd. dign. c. 1.

omnibus numeris absolutissima praestant, tamen pro ingeniorum suorum modulo ea proferre et in lucem edere, quanta possunt, diligentia satagunt, ex quibus in Christi gregem aliquid utilitatis redundare posse in Domino confidunt. Quid, num idcirco recte deseruerit Ecclesiastes concionandi munus, quod aureum illud eloquentiae flumen, sanctum inquam Chrysostomum, dicendi gratia et copia superare nequeat aut aequare? Neque palma, quam Virgilio inter poëtas tribuimus, caeteros a lyra tractanda deterrere praesumimus. Neque etiam, quia cum Cicerone tanta facundiae copia et ornatu dicere non valeamus, nec cum Pericle fulgurare et tonare, nec cum Demosthene pari splendore et ornatu verborum sententiarumque eloqui, continuo nobis obmutescendum erit. Nam, ut ille ait, ,et in secundis et in tertiis consistere, quando non datur contingere summa etiam res est minime poenitenda." Quare, si quae displicebunt in hac mea tenui opella, animum, quo divinae gloriae et salutis animarum rationem, ceu suscepti laboris finem, propositam habui, respicias velim: si vero alicubi fors a recto tramite deviasse acciderit, corrige secundum mentem Ecclesiae catholicae, cui stabo semper et acquiescam.

Quamvis jam nihil remoretur, quominus dictis finem imponam, christianae tamen in te, Lector amice! charitati deesse mihi viderer, si quod operi quidem sparsim inserere non praetermisi, ast in praefatione, quasi in fronte libri, ut a nemine non advertatur, ob rei gravitatem collocari meretur, iterum iterumque tibi consulere negligerem. Est autem illud, ne nostri interioris hominis curam propriaeque perfectionis studium oscitanter deseramus, ut potius, dum aliorum conscien-

tias purgare et mundare intendimus, propriae puritatem et munditiem per frequentem Poenitentiae Sacramenti usum solerti curare studio satagamus, ne fors dicatur nobis: "Medice, cura te ipsum!"1) et illud Apostoli nobis exprobretur: "In quo judicas alterum, te ipsum condemnas." 2) Quid namque absonum magis atque a communi hominum sensu abhorrens, quam, ut, qui ex divino instituto in aliis veterum delictorum purgationem inducere debent, ipsi forte occulto suarum culparum inquinamento sordeant; aut qui in aliorum animis divinae charitatis ignem excitare jubentur, ipsi glacie pejus proprio torpore congelent? Nonne sacrilegum foret, corde impuro labiisque pollutis divinam dispensare gratiam? Nos sacerdotes sumus, sancta tractantes, adeoque sancti simus oportet, sicut Ille sanctus est, cujus in terra vicarii sumus. "Munda sit manus, quae diluere aliorum sordes curat. "3) Purgari prius oportet sacerdotem, deinde purgare; ad Deum adduci, et dein alios adducere; sanctificari, et postea sanctificare; lucem fieri, et demum alios illuminare. " 4) Qui non ardet, non incendit. Lingua amoris ei, qui non amat, barbara est et peregrina.

Non diffiteor equidem, Sacramentum gratiam ex opere operato producere, ac Dei omnipotentiam nullis arctatam esse limitibus, nec quacunque ministrorum improbitate impediri, quominus in quoscunque libuerit, divitias suae bonitatis effundat: verum quamvis id locum habere negari nullatenus queat, dabunt tamen poenas gravissimas ministri, qui, quantum in se est, divinae operationi non cooperantur, ne dicam, obicem ponunt,

<sup>1)</sup> Luc. IV. 23. — 2) Rom. II. 1. — 3) S. Greg. Libr. Past. P. I. c. 9, 4) S. Greg. Naz. Orat. 2.

et Deum quodam modo cogunt sapientissimas a se statutas leges antevertere. Quare qui aliis a sacris esse, Deo auctore, constituuntur, prius in se uberiora sancti Spiritus attrahant necesse est chrismata, quae in reliquos deinceps transfundant, largioribusque virtutum emolumentis ditescant, quatenus ex eorum plenitudine poenitentes participent. Quem in finem, ut verbis Benedicti XIV. utar, "plurimum proderit, si, qui curam animarum gerunt et ad poenitentium confessiones excipiendas destinati sunt, per aliquot dies spiritualibus exercitiis quotannis vacent. In eo quippe pio recessu renovabuntur spiritu mentis suae, et induentur virtute ex alto ad ea impensius alacriusque peragenda, quae suarum partium sunt, pro divini numinis gloria et spirituali proximorum utilitate et salute."1)

Utinam haec interioris hominis cura, hoe propriae perfectionis studium nos omnes, quibus divina remittendi et retinendi peccata data est potestas, occupet totos! Utinam sublimior morum sanctimonia, quae decet Christi ministros et dispensatores mysteriorum Dei, exornet cunctos! Tunc illud futurum sperare licebit, ut ad munus confessarii digne valideque obeundum eruditi, divinae misericordiae Sacramentum rite administremus, atque Dei Patris, cujus imago in hominibus foedata renovatur, Dei Filii, cujus oves tanto pretio emtae post miseram perditionem reducuntur et Spiritus Sancti, cujus templa diruta et polluta reparantur et reconciliantur in salutem hominum fideles inveniamur cooperatores, reddendae apud judicem rationis tempore.

<sup>1)</sup> Epist. encycl. 3. Decembr. 1740.

#### Conspectus dicendorum.

## Introductio.

| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                          |                           |             |       |            |                                               |                            | Pag.                                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|---------------------------|-------------|-------|------------|-----------------------------------------------|----------------------------|----------------------------------------------------------------|
| δ. 1. Poenitentia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                          |                           |             |       |            |                                               |                            | 1                                                              |
| §. 2. Poenitentiae Sacramentum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                          |                           |             |       |            |                                               |                            | 3                                                              |
| §. 3. Poenitentiae Sacramenti u                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Siis i                                   | necess                    | arina       |       |            |                                               |                            | 5                                                              |
| §. 4. Poenitentiae minister                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                          | •                         |             |       |            |                                               | •                          | ě                                                              |
| §. 5. Poenitentiae effectus •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                          |                           | •           |       |            |                                               | i                          | ž                                                              |
| §. 6. Instituti Poenitentiae emol                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ume                                      | nta ins                   | ignia       | • .   |            |                                               |                            | Š                                                              |
| §. 7. Necessitas et utilitas inst                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                          |                           |             | ifera | n Po       | eniten                                        | tiae                       |                                                                |
| administrationem ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •                                        | • .                       | . `         | •     | •          | •                                             | 4                          | 11                                                             |
| §. 8. Libri, qui de re poenitenti:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | aria 1                                   | tractai                   | nt          | •     | •          | •                                             | •                          | · 18                                                           |
| §. 9. Divisio materiae •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •                                        | •                         | •           | •     | •          | •                                             | •                          | 11                                                             |
| TENS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                          |                           | _           |       |            |                                               |                            |                                                                |
| · P                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | $\mathbf{a}$                             | r š                       | 1.          |       |            |                                               |                            |                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                          |                           |             |       |            |                                               |                            |                                                                |
| De requisitis in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | con                                      | ifessa                    | rio r       | eče   | ssarii     | s.                                            |                            |                                                                |
| §. 10. Divisio · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _                                        |                           |             |       |            |                                               |                            | 15                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                          |                           |             | •     | •          | •                                             | •                          | 10                                                             |
| S. 10. Divisio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | •                                        | •                         |             |       |            |                                               |                            |                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                          |                           | T           |       |            |                                               |                            |                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ар                                       | ut                        | I.          |       |            |                                               |                            |                                                                |
| $\epsilon$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -                                        |                           |             | in    | con f      | י אי אי אי אי                                 | ia                         |                                                                |
| €<br>De animi dotibus at                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | tyue                                     | virtu                     | tibus       | in    | confe      | essar                                         | io                         |                                                                |
| €<br>De animi dotibus at                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | tyue                                     |                           | tibus       | in    | confe      | e <b>ss</b> ari                               | io                         |                                                                |
| €<br>De animi dotibus at                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | tyue                                     | virtu                     | tibus       | in.   | confe      | : <b>:::</b> ar                               | io                         | 15                                                             |
| De animi dotibus at the second of the second | tyue<br>veoes                            | virtu                     | tibus       | in    | confe<br>: | : <b>: :</b> :                                | io<br>:                    | 16                                                             |
| De animi dotibus ai  7.  11. Animi dotes et virtutes  12. Necessitas debitae scient  13. Materia scientiae                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | tyue<br>seoes<br>iae                     | virtu<br>s <b>s</b> arii: | tibus<br>s. | : in  | confe      | : <b>::::::::::::::::::::::::::::::::::::</b> |                            | 16<br>18                                                       |
| De animi dotibus at the second of the second | tyue<br>teoes<br>iae                     | virtu<br>s <b>s</b> arii: | tibus<br>s. | : in  | confe      | ::::::::::::::::::::::::::::::::::::::        | :<br>:                     | 16<br>18<br>19                                                 |
| De animi dotibus at a second s | tyue<br>teoes<br>iae                     | virtu<br>Barii            | tibus<br>s. | : in  | confe      | ::::::::::::::::::::::::::::::::::::::        |                            | 16<br>18<br>19                                                 |
| De animi dotibus at a second s | tyue<br>eees<br>iae<br>m ne              | virtu<br>sarii:           | tibus<br>s. | : in  |            |                                               | : o                        | 16<br>18<br>19<br>22<br>23                                     |
| De animi dotibus at a a a a a a a a a a a a a a a a a a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | tyue<br>eees<br>iae<br>m ne              | virtu<br>sarii:           | tibus<br>s. | : in  |            |                                               | : o                        | 16<br>18<br>19<br>22                                           |
| De animi dotibus at a a a a a a a a a a a a a a a a a a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | tyue<br>eees<br>iae<br>m ne              | virtu<br>sarii:           | tibus<br>s. | : in  | confe      |                                               | :<br>:<br>:<br>:           | 16<br>18<br>19<br>22<br>23                                     |
| De animi dotibus at a second s | tyue iae . m ne cium . ntiae             | virtu                     | tibus<br>s. | : in  | confe      |                                               | :<br>:<br>:<br>:           | 16<br>18<br>19<br>22<br>23<br>24                               |
| De animi dotibus at the contract of the contra | tyue iae . m ne cium . ntiae             | virtu                     | tibus<br>s. | : in  |            |                                               | :<br>:<br>:<br>:<br>:      | 16<br>18<br>19<br>22<br>23<br>24<br>26                         |
| De animi dotibus at animi dotes et virtutes 12. Necessitas debitae scientiae 13. Materia scientiae 14. Media acquirendi scientia 15. Rectum maturumque judic 16. Prudentia multa 17. Media acquirendae prudec 18. Verus animarum zelus 19. Conditiones veri animaru 20. Sanctimonia vitae 21. Orationis studium                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | tyue tyue teces iae m ne cium ntiae m zé | virtu                     | tibus<br>s. | : in  |            |                                               | :<br>:<br>:<br>:<br>:<br>: | 16<br>18<br>19<br>22<br>23<br>24<br>26<br>27                   |
| De animi dotibus at the second | tyue tyue teces iae m ne cium ntiae m zé | virtu                     | tibus<br>s. | : in  |            |                                               | : o                        | 24<br>26<br>27<br>30                                           |
| De animi dotibus at a faction de la faction  | tyue tyue teces iae m ne cium ntiae m zé | virtu                     | tibus<br>s. | : in  |            |                                               | :<br>:<br>:<br>:<br>:      | 16<br>18<br>19<br>22<br>23<br>24<br>26<br>27<br>30<br>33       |
| De animi dotibus at a factoria de la factoria del factoria de la factoria de la factoria del factoria de la factoria del factoria de la factoria de la factoria del factoria de la factoria del factoria del factoria de la factoria del factoria de | tyue tyue teces iae m ne cium ntiae m zé | virtu                     | tibus<br>s. | : in  |            |                                               |                            | 16<br>18<br>19<br>22<br>23<br>24<br>26<br>27<br>30             |
| De animi dotibus at a faction de la faction  | tyue tyue teces iae m ne cium ntiae m zé | virtu                     | tibus<br>s. | : in  |            |                                               | :                          | 16<br>18<br>19<br>22<br>23<br>24<br>26<br>27<br>30<br>33<br>34 |

|            |                                                                                             |            |     | Pag.       |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----|------------|
| j.         | 27. Internum animi frigus et ignavia · · · ·                                                |            |     | 40         |
|            | , 28. Vanitas · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                         | •          | •   | 42         |
|            | 29. Imbecillis hominum timor · · · · · ·                                                    | •          | •   | 43         |
| į.         | . 30. Partium studium · · · · · · · ·                                                       | •          | •   | 44         |
| §.         | . 31. Lucri studium · · · · · · · ·                                                         |            | •   | 46         |
| Ş.         | . 31. Lucri studium · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                   | •          | •   | 47         |
|            | . 33. Alta judicii proprii opinio et fastus 🕟 · · ·                                         | •          | •   | 48         |
| Ş.         | . 34. Laxitas et rigor · · · · ·                                                            | •          | •   | 49         |
| <b>§</b> . | . 35. Animi demissio et anxietas · · · ·                                                    | •          | •   | 51         |
|            | Caput II.                                                                                   |            |     |            |
|            | De Approbatione et jurisdictione ad confession                                              | -<br>108 0 | T-  | •          |
|            | cipiendas necessaria.                                                                       |            |     |            |
|            |                                                                                             |            |     |            |
|            | . 36. Approbatio et Jurisdictio · · · · · ·                                                 | •          | •   | 51         |
|            | . 37. Jurisdictionis internae discrimina seu divisio                                        | . •        | •   | 53         |
|            | . 38. Necessitas                                                                            | •          | •   |            |
|            | . 39. Approbationis et jurisdictionis collatio · ·                                          | •          | •   | 55         |
|            | . 40. Jurisdictionis restrictio                                                             | •          | •   | <b>57</b>  |
|            | . 41. " a) ratione loci et temporis                                                         | •          | •   |            |
|            | . 42. " » b) ratione personarum<br>. 43. Casus practici · · · · · · · · · · · · · · · · · · | •          | •   | 58<br>60   |
|            | . 43. Casus practici · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                    |            | tio | 00         |
| 3.         | casuum conscientiae                                                                         | DCI 40     |     |            |
| δ.         | . 45. Finis reservationum · · · · · · · ·                                                   |            | •   | 61         |
| •          | . 46. Conditiones casuum reservatorum · · ·                                                 |            |     | 62         |
|            | . 47. Casus summo Pontifici reservati · · ·                                                 |            |     | 66         |
|            | . 48. Jurisdictio, quantum ad casus summo Pontifici reser                                   | vatos      |     | 69         |
| ğ.         | . 49. Casus Episcopis reservati                                                             |            |     | 71         |
| ğ.         | . 50. Casus in Archidioecesi Viennensi reservati · ·                                        |            |     | 72         |
|            | I. Homicidium voluntarium · · · ·                                                           | •          |     |            |
|            | II. Sodomia · · · · · · · ·                                                                 | •          | •   | 73         |
|            | III. Perduellionis crimen · · · · ·                                                         | •          | •   | 74         |
|            | IV. Incendiarii crimen · · · · ·                                                            | •          | •   | _          |
| _          | V. Perjurium solemniter emissum · · ·                                                       | •          | •   | 75         |
|            | . 51. Casus regularium Superioribus reservati · · ·                                         | •          | •   | 76         |
| ğ.         | . 52. De Jurisdictione, quantum ad casus reservatos ·                                       | •          | •   | 77         |
| ğ.         | . 53. Jurisdictio confessariorum tempore Jubilaei                                           | •          | •   | 80         |
| ğ.         | . 54. De Jurisdictione in articulo mortis                                                   | •          | •   | 82         |
|            | Caput III.                                                                                  |            |     |            |
|            | daput III.                                                                                  |            |     |            |
|            | De sigillo confessionis sacramentalis.                                                      |            |     |            |
| 8.         | . 55. Sigillum sacramentale                                                                 |            |     | 83         |
|            | . 56. Confessarii fides in sigillo confessionis servando                                    | :          |     | 84<br>84   |
|            | 57. Obligatio aliorum in servando silentio                                                  |            |     | 8 <b>5</b> |
| δ.         | 58. Materia sigillo sacramentali subjecta                                                   | •          | •   |            |
|            | 59. Absoluta sigilli sacramentalis integritas                                               | •          | •   | 87         |
|            | 60. Casus practici · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                      | •          | •   | 88         |
| 2.         | pasas practici                                                                              |            | •   | 99         |

|                                                                                  |                  |            | XIII       |
|----------------------------------------------------------------------------------|------------------|------------|------------|
|                                                                                  |                  |            | Pag.       |
| §. 61. Regulae prudentiae, si quid manifestare                                   | poenitens        | ipse sa-   |            |
| cerdoti permiserit · · · · ·                                                     | •                | •          | 89         |
| §. 62. Violatio sigilli sacramentalis                                            | •                |            | · 91       |
| §. 63. Casus practici                                                            | •                | •          |            |
| §. 64. Modus servandi sigillum sacramentale                                      | •                | •          | 95         |
| §. 65. Usus cognitionis ex confessione haustae                                   | •                | •          |            |
| Pars II.                                                                         |                  |            |            |
| De principiis in administratione Sa<br>tentiae observandis.                      |                  | Poeni-     |            |
| Sectio I.                                                                        |                  |            |            |
| De principiis generalibus in adminis<br>menti Poenitentiae observ                |                  | Sacra-     |            |
| §. 66. Ordo dicendorum · · · ·                                                   |                  |            | 99         |
| Caput I.                                                                         |                  |            |            |
| De principiis generalibus circa confess                                          | ionem oh         | serrand:   | j g        |
| • • •                                                                            |                  |            |            |
| §. 67. Divisio · · · · · ·                                                       | • •              | •          | 100        |
| Articulus I                                                                      | •                |            |            |
| De poenitentium confessione e                                                    | xcipienda        | <i>ı</i> . |            |
| §. 68. Obligatio confessarii specificum excipiendi                               | confession       | em ·       |            |
| §. 69. Obligatio confessarii exigendi confessionen                               |                  |            | 102        |
| §. 70. De peccatis venialibus, et de jamjam exp                                  |                  |            |            |
| confessionis integritatem · · ·                                                  | • ,•             | •          | 104        |
| §. 71. De peccatis dubiis · · · ·                                                | •                | •          | 105        |
| §. 72. Diligentia in examine conscientiae                                        | • •              |            | 106        |
| §. 73. Obstacula integritatem confessionis impedi                                | entia            | • •        | 107        |
| §. 74. Causae ab integritate confessionis certe ex                               | ccusantes        |            | 110        |
| §. 75. Casus practicus · · · ·                                                   | •                |            | 111        |
| §. 76. Causae ab integritate confessionis non exc                                | cusantes         | • •        | 112        |
| §. 77. Causae confessionem irritantes                                            | • •              | • •        | 114        |
| §. 78. Partitio confessionis                                                     | • •              | • •        |            |
| §. 79. Confessionis forma externa                                                | • •              | • •        | 115        |
| §. 80. Confessio per literas aut internuntium                                    | • •              |            | 116        |
| §. 81. Confessio per interpretem · ·                                             | • •              | • •        | 117        |
| §. 82. Modus excipiendi confessiones                                             | • .•             | • •        | 120        |
| §. 83. Locus et tempus excipiendae confessionis                                  | •                | •          | 120        |
| Articulus I                                                                      | I.               |            |            |
| De poenitentibus interrogandis siv                                               | e examin         | andis.     |            |
| §. 84. Jus et obligatio confessarii poenitentes es<br>§. 85. Materia quaestionum | kaminandi<br>• • |            | 121<br>122 |
| A                                                                                |                  |            |            |

|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        | •                                       |                | Pag.       |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|-----------------------------------------|----------------|------------|
|    | On Our and annual annua |        |                                         |                |            |
|    | 86. Quaestiones de peccatis a poenitente probabil                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | iter   | commi                                   | 8818           | 123<br>124 |
|    | 87. De specie peccatorum · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •      | •                                       | •              | 124        |
| Š. | 88. De numero peccatorum · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •.     | •                                       | •              | 126        |
|    | 89. De circumstantiis peccatorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        | •                                       | •              |            |
| Š. | 90. De peccatis ommissionis et muneris sive stat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | us     | •                                       | •              | 129        |
| Š. | 91. Quaestiones de morali poenitentis charactere                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •      | •                                       | •              | 130        |
| ð. | 92. Quaestiones de dispositione poenitentis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •      | •                                       | •              | 131        |
| ğ. | 93. Quaestiones de veritatibus religiosis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •      | •                                       | •              | 133        |
| ğ. | 94. Conclusio quaestionum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •      | •                                       | •              | 406        |
| ğ. | 95. Materia quaestionum vitanda · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •      | . •                                     | •              | 134        |
|    | 96. Modus interrogandi. — Conditiones quaestion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | um     | •                                       | •              | 136        |
| ğ. | 97. Prudentia in interrogando · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •      | •                                       | •              | 138        |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |                                         |                |            |
|    | Articulus III.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |        |                                         |                |            |
|    | De poenitentibus instruendis et ada                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 110414 | mdie                                    |                |            |
|    | De positional month actions of aun                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |        | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |                |            |
| §. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •      | •                                       | •              | 141        |
| §. | 99. Instructionis delineatio · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •      | •                                       | •              | 142        |
| §. | 100. A. Instructio quoad rectam officiorum et veri                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | tatur  | n religi                                | 0-             |            |
|    | sarum cognitionem · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •      | •                                       | •              |            |
| §. | 101. Regulae practicae · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •      | •                                       | •              | 143        |
| §. | 102. Quoad cognitionem sui ipsius · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •      | •                                       | •              | 146        |
| §. | 103. Quoad agnitionem peccatorum · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •      | •                                       | •              | 147        |
| §. | 104. Continuatio · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        | •                                       | •              | 148        |
| δ. | 105. Quoad agnitionem obligationum ex peccato p                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | rode   | untium                                  |                |            |
| δ. | 106. Quoad ipsam curationem animi morbis adhib                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | enda   | m ·                                     |                | 149        |
| δ. | 107. Continuatio · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | •      | •                                       |                | 151        |
|    | 108. Correptiones in finem emendationis .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        |                                         |                | 154        |
|    | 109. Monita pro confessario · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •      |                                         |                | 155        |
|    | 110. B. Institutio ad perfectionem christianam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | •      | •                                       | •              | 157        |
|    | 111. Regulae practicae in ducendis ad studium per                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | fecti  | onis pa                                 | ré-            |            |
| 3  | nitentibus · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |        | •                                       | •              | 158        |
| 8. | 112. Materia et fons instructionum et admonitione                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | m      | •                                       | •              | 161        |
|    | 113. Indoles earundem · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •      | •                                       |                | 162        |
|    | 114. C. De dubiis solvendis ac consiliis dandis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |                                         |                | 166        |
|    | 115. Casus practici · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | . •    |                                         |                |            |
| 3. | 220. Cabab practice                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •      |                                         |                |            |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |                                         |                | -          |
|    | Caput II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        |                                         |                |            |
|    | Da mineiniia manavalikus eines santaltians                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 2000 A | Lunn                                    | ر نے الی دورمہ |            |
| •  | De principiis generalibus circa contritione                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | en o   | USEI U                                  | unuis          | •          |
| δ. | 116. Contritio · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        | •                                       |                | 168        |
| Š. | 117. Divisio • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        | •                                       |                | 169        |
| 8. | 118. Qualis contritio Sacramento Poenitentiae ne                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | cess   | aria                                    |                | 170        |
| δ. | 119. Obligatio confessarii circa poenitentium cont                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ritio  | iem                                     |                | 172        |
| δ. | 120. Observationes circa poenitentium contritione                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | m      |                                         |                | 174        |
| 8. | 121. Verae contritionis signa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |        |                                         | •              | 175        |
| 8. | 122. Signa defectum verae contritionis indicantia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        | •                                       |                | 177        |
| 8. | 123. Rationes et motiva contritionis · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |                                         |                | 178        |
|    | 124. Eorundem delectus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |        |                                         |                | 180        |
|    | 125. Continuatio · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        |                                         |                | 181        |
| 2. | PACE A CHARGAA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |        |                                         |                | -02        |

|                                                                   |                   |                     |         |                                           |          | ХV      |
|-------------------------------------------------------------------|-------------------|---------------------|---------|-------------------------------------------|----------|---------|
|                                                                   |                   |                     |         |                                           |          | Pag.    |
| §. 126. Modus ea proponendi                                       |                   | _                   |         |                                           |          | . 182   |
| §. 127. Monitum generale ·                                        | •                 | -                   |         | •                                         |          | . 183   |
| §. 128. Boni propositi indoles                                    | • , •             |                     |         |                                           |          | . 184   |
| §. 129. Ejusdem eversio                                           |                   | •                   | •       |                                           |          | . 185   |
| g. 120. Djubuciii eversio                                         |                   | -                   | -       |                                           |          |         |
|                                                                   |                   | . 777               |         |                                           |          |         |
| Ci                                                                | a p u             | t III.              |         |                                           |          |         |
| De pr <b>inci</b> piis <b>gen</b> eralibi                         | u <b>s</b> circa  | satisfa             | ction   | en o                                      | bserva   | ndis.   |
| A                                                                 | ticu              | 1                   | ī.      |                                           |          |         |
| АГ                                                                | ııcu              | ius                 | 1.      |                                           |          |         |
| , De satis                                                        | faction           | e <b>impo</b> r     | enda    | i.                                        |          |         |
| §. 130. Satisfactionis notio et 1                                 | nocessita         | s ·                 | •       |                                           |          | 187     |
| §. 131. Satisfactionis ad Poeni                                   | tentiae 8         | acramei             | itum i  | ratio                                     | •        | · 188   |
| §. 132. Satisfactionis finis et c                                 | onditio d         | uplex               | •       | •                                         | •        |         |
| §. 133. Satisfactionis praestan                                   | dae medi          | a ·                 | •       | •                                         | •        | · 189   |
| §. 134. Satisfactionis effectus                                   |                   |                     | •       | •                                         | •        | • 190   |
| §. 135. Confessarii eandem im                                     | ponendi j         | jus et ol           | oligati | o ·                                       | •        | . 191   |
| §. 136. Satisfactionis imponen                                    |                   |                     | •       | •                                         | . •      | •       |
| §. 137. Congruentia satisfaction                                  |                   | peccato             | rum p   | atura                                     | interna  |         |
|                                                                   | • •               | •                   | •       | •                                         | •        | • 192   |
| §. 138. Continuatio · ·                                           | • •               |                     | •       | •<br>•• .                                 | •        | • 193   |
| §. 139. Congruentia satisfaction                                  | onis cum          | peccato             | rum g   | ravita                                    | ite      | 194     |
| §. 140. Continuatio · ·                                           | daa indul         |                     | •       | •                                         | •        | 195     |
| §. 141. Conditiones ad obtinen                                    | cas inqui         | igentias<br>indolon | aanita  | ·<br>···································· | ·        | · 197   |
| §. 142. Congruentia satisfaction §. 143. Congruentia satisfaction |                   |                     |         |                                           |          |         |
| terna · · ·                                                       | nis cum           | · COMMITTEE         | oue be  | Jenite.                                   | IIII EY. | . 200   |
| §. 144. Congruentia satisfaction                                  | nie cum           |                     | na ali  | laane                                     | officija |         |
| poenitentis ·                                                     | ,                 | Dona iai            |         | indac                                     | •        | . 201   |
| §. 145. Modus satisfactionem                                      |                   | ibus imi            | onen    | di .                                      |          | 202     |
| §. 146. Satisfactionis commuta                                    |                   |                     | •       | •                                         |          | . 205   |
| §. 147. Tempus peragendae sa                                      |                   | nis sacra           | ment    | alis                                      |          | · ` 206 |
| §. 148. Modus agendi poeniten                                     |                   |                     |         |                                           |          | . 208   |
| §. 149. Canones poenitentiales                                    |                   | •                   | •       | •                                         |          | . 210   |
| •                                                                 |                   |                     |         |                                           |          |         |
| Art                                                               | ticu              | lns                 | II.     |                                           |          |         |
| _                                                                 |                   | - u - u             |         |                                           |          |         |
| De sati                                                           | sf <b>a</b> ction | is oper             | ibus.   |                                           |          |         |
| §. 150. A. Satisfactionis opera                                   | general           | iæ ·                |         | . •                                       | •        | . 215   |
| §. 151. I. Oratio. 1) Precatio                                    |                   |                     |         |                                           |          | . 216   |
| §. 152. Regulae in injungenda                                     | precation         | ne obser            | vanda   | ae                                        | •        | . 217   |
| §. 153. Oratio dominica ·                                         | · .               | •                   | •       | •                                         | •        | . 219   |
| §. 154. 2) Cultus Dei commun                                      |                   | •                   | •       | •                                         | •        | . 224   |
| §. 155. 3) Devotio erga beatai                                    |                   |                     |         | •                                         | •        | . 225   |
| §. 156. 4) Devotio erga angelu                                    |                   | dem san             |         | ue pat                                    | ronos    | . 226   |
| §. 157. 5) Lectio spiritualis                                     |                   | •                   | • •     | •                                         | •        | 227     |
| § 158. 6) Frequens conscient                                      |                   |                     | •       | •                                         | •        | . 229   |
| §. 159. 7) Actus contritionis d                                   | e peccati         | s comm              | 18818   | •                                         | •        | . 231   |

|    |                                        |                |          |         |         |      | •          |
|----|----------------------------------------|----------------|----------|---------|---------|------|------------|
|    |                                        |                |          |         |         |      | Pag.       |
| 8. | 160. 8) Actus virtutis · · ·           |                |          |         |         |      | 232        |
|    | 161. 9) Frequentior Sacramentorum      | BUB            |          |         | •       |      | 233        |
|    | 162. a) Sacramenti Poenitentiae .      |                |          |         |         |      | -          |
|    | 163. b) SS. Eucharistiae sive Commi    | ınionis        |          |         |         |      | 236        |
|    | 164. Regulae in determinanda sacrae    |                |          | is fre  | wenti   | а .  | 239        |
|    | 165. Objectionis solutio · ·           |                |          |         | 1       | ٠.   | 243        |
|    | 166. Dilatio sacrae Communionis        |                |          |         |         |      | 244        |
| •  | 167. Communio spiritualis · ·          |                |          |         |         |      | 245        |
| •  | 168. 10) Frequens Dei praesentis me    | moria          |          |         |         |      | 246        |
|    | 169. 11) Piae adspirationes · ·        |                |          |         |         |      | 247        |
|    | 170. 12) Matura veritatum religiosari  | ım ner         | nensi    | o et ai | nlicat  | io   | ~          |
| 0. | ad animum emendandum                   | - PU           |          |         |         | •    | 248        |
| 8. | 171. 13) Meditatio · · ·               |                |          |         |         |      | 249        |
| -  | 172. 14) Exercitia spiritualia · ·     |                |          | •       | 1       |      | 251        |
| =  | 173. II. Jejunium · · ·                |                |          |         | •       |      | 252        |
|    | 174. 1) Jejunium stricte tale, sive ab | stinent        | ia cih   | i natu  | eane    |      | 253        |
|    | 175. 2) Evitatio socialium conventuu   |                |          |         |         |      | 254        |
| =  | 176. 3) Abbreviatio somni              |                |          | · ·     |         |      | 255        |
|    | 177. 4) Voluntaria molestorum labor    | ım ene         | centi    |         |         |      | 256        |
|    | 178. 5) Mortificatio · · ·             | um <b>b</b> uc | ceper    |         | -       | •    | 200        |
| -  | 179. III. Eleemosyna                   | -              |          |         |         | •    | 259        |
| =  | 180. B. Satisfactionis opera specialia | •              | •        | •       |         | -    | 260        |
|    | 181. Contra superbiam et vanam glor    |                | -        | •       |         | •    | 261        |
|    | 182. Contra avaritiam · · ·            | 14111          | •        | •       | •       | •    | 264        |
|    | 183. Contra duritiem et immisericord   | lam ani        | mum      | in na   | Inoros  | •    | 266        |
|    | 184. Contra peccata impudicitiae ·     | icin am        |          | ın pa   | rber ea |      | 267        |
|    | 185. Continuatio                       |                | ·        | •       | •       | •    | 269        |
|    | 186. Continuatio                       | •              |          | -       | •       | •    | 271        |
|    | 187. Continuatio · · · ·               | _              |          | •       | •       | •    | 273        |
|    | 188. Contra odium et invidiam          | •              | ·        | •       | •       | •    | 274        |
|    | 189. Contra suspiciones et judicia ter |                |          | •       | •       | •    | 276        |
|    | 190. Contra linguae peccata · ·        | mei ai i       | •        | •       | •       | •    | 279        |
|    | 191. Contra gulam et ebrietatem        | •              | •        | •       | •       | •    |            |
|    | 192. Contra iram · · · ·               | •              | •        | •       | •       | •    | 281<br>283 |
|    | 193. Contra consuetudinem blasphem     | ondi d         |          |         | . :     | . d: |            |
|    | 194. Contra acediam · · ·              | anui, e        | t mai    | screu   | s Jurai | 101  | 285        |
|    |                                        | •              | •        | •       | •       | •    | 286        |
|    | 195. Contra peccatum desperationis     | •              | •        | •       | •       | •    | 288        |
| â. | 196. Contra peccatum praesumtionis     | •              | •        | •       | •       | •    | 289        |
|    |                                        |                |          |         |         |      |            |
|    | Capu                                   | + IV           |          |         |         |      |            |
|    | 2 u p u                                |                | •        |         |         |      |            |
|    | Da nuinciniia acmonalibus sino         |                | landi aa |         |         |      |            |
|    | De principiis generalibus circa        | ausu           | uliut    | iem o   | vsert   | anai | 3.         |
|    | 40% Claufe and 1.1                     | <b>~</b> .     |          |         | _       |      |            |
|    | 197. Confessarius judex peccatorum     |                |          |         |         | •    | 291        |
| 3. | 198. Canon universalis et objectivus   | in us          | a pot    | estati  | s sacr  | a-   |            |
|    | mentalis · · ·                         | •              | •        | •       | •       | •    | 292        |
|    |                                        |                |          |         |         |      |            |
|    | A. De absoluti                         | one da         | anda.    |         |         | •    |            |
| 2  | 100 Absolutionis forms absolute        |                |          |         |         |      | 000        |
|    | 199. Absolutionis forma absoluta       | •              | •        | . •     | •       | •    | 293        |
|    | 200. Absolutionis forma conditionata   | •              | •        | •       | •       | •    |            |
| 9. | 201. Sententia contraria               | •              | •        | •       | •       | •    | 295        |

|            |                                                   |               |                    |             |         |        |          | •        | :      | XVII       |
|------------|---------------------------------------------------|---------------|--------------------|-------------|---------|--------|----------|----------|--------|------------|
|            | <b>B</b> . D                                      | e al          | soluti             | ione        | non     | dand   | la.      |          |        |            |
|            |                                                   |               |                    |             |         |        |          |          |        | Pag.       |
| j.         | 202. a) Dilatio .                                 |               | • •                | •           | •       | •      | •        | •        | •      | 297        |
|            | 203. Continuatio ·                                | •             | •                  | •           | •       | •      | •        | •        | •      | 299        |
|            | 204. b) Denegatio                                 | •             | •                  | •           | •       | •      | •        | •        | •      | 301        |
|            | 205. Regulae practicae                            |               |                    | •           |         | •      | •        | •        | •      | 302        |
|            | 206. Media inter rigor                            |               |                    |             |         | •      | •        | •        | •      | 303        |
|            | 207. Absolutionis sacra<br>208. Modus agendi in a |               |                    |             |         | . sus  | •        | • .      | •      | 305        |
|            | 209. Quaestiones pract                            |               |                    |             |         |        | ntoe     | •        | •      | 307        |
|            | 210. Modus agendi in a                            |               |                    |             |         |        |          | ÷        | •      | 308        |
|            | 211. Modus agendi in                              |               |                    |             |         |        | •        | •        | •      | 311        |
|            |                                                   | S             | e c t              | i o         | II.     |        |          |          |        |            |
|            | De principiis spe<br>P                            |               | ibus in<br>tentiae |             |         |        |          | acrai    | menti  |            |
| §.         | 212. Conspectus •                                 | •             | •                  | •           | •       | •      | •        | •        |        | 312        |
|            |                                                   | (             | Сар                | u t         | I.      |        |          |          |        |            |
|            | De principiis specie                              | alibı         | ıs rati            | one i       | habit   | a ste  | itus 1   | noeni    | tentit | ım         |
|            | , , ,                                             |               |                    | erni.       |         |        |          |          |        |            |
|            | <b>A.</b>                                         | Pro           | varia              | men         | tis ir  | ıdole  | <b>.</b> |          |        |            |
|            | 042 Fam. Jisi                                     |               | •                  |             |         |        |          |          |        |            |
|            | 213. Eruditi •                                    |               |                    |             | •       | •      | •        | •        | . •    | 313        |
| 8.         | 215. Adulti in religione                          | et III        | orantas            | ances.      | •       | •      | •        | •        | •      | 315        |
| 8.         | 216. Inculti et plebeji                           | , 1811        | OI WHICE           |             | •       | •      | •        | :        | •      | 317<br>318 |
| §.         | 217. Hebetes                                      |               | •                  |             | •       |        |          | •        | :      | 319        |
| •          |                                                   |               | _                  | _           |         |        | _        |          |        |            |
|            | В. Р.                                             | ro v          | aria v             | olunt       | tatis   | indo   | le.      |          |        |            |
| §.         | 218. Levia ac venialia                            | confi         | tentes             | pecca       | ta      |        | •        | •        | •      |            |
|            | 219. Personae devotae                             |               |                    | one cl      | hristia | ana pi | rofice   | re cup   | ientes | 322        |
|            | 220. Eas dirigendi mo                             |               | •                  | •           | •       | •      | •        | •        | •      | 323        |
| §.         | 221. Continuatio                                  | • .           | •                  | •           | •       | •      | •        | •        | •      | 326        |
| §.         | 222. Regula vitae deve                            | otae          | •                  | •           | •       | •      | •        | . •      | •      | 327        |
| 8.         | 223. Personae ad spec                             | iem 🛚         | devotac            | е           | •       | •      | •        | • • •    | •      | 333        |
| §.         | 224. Tepescentes                                  | •             |                    | •           | •       | •      | •        | •        | •      | 335        |
| Ž.         | 225. In periculo lapsus                           | con           | ijujije            | •           | •       | •      | •        | •        | • .    | 336        |
| Ş.         | 226. Neolapsi<br>227. Malitiae peccata            | Care          | tantas             | :           | •       | •      | •        | •        | •      | 337        |
| 3.         | 227. Manuae peccata (228. Peccata occasion)       | e nat         | a Confi            | •<br>tentos | 1       | Votic  | ot di-   | <br>Lain | · ·    |            |
| 8.         |                                                   |               | •                  | •           | . – .1  |        | . ul     | . 1010 ( | , ,    | 339        |
| 8          | 229. Adsertiones circa                            |               |                    | pecc        | andi    | toller | idas e   | vitan    | lasve  | 341        |
| 8.         | 230 Agendi ratio con                              | ıfe <b>ss</b> | arii cu            | m iis       | aui     | sun    | in o     | casio    | ne     |            |
| 8.         | 231 proxima peccandi                              | •             | •                  | •           | • 1     | •      | •        |          |        | 342        |
| <b>§</b> . | 232. Monita pro confe                             | sari          | o •                | •           | •       | •      | •        | •        | • ,    | 845        |
|            |                                                   |               |                    |             |         |        |          |          |        |            |

.

#### XVIII

|         |                                                    |                             |          |               |            |         |          |          |        |                                         | Pag      |  |  |  |
|---------|----------------------------------------------------|-----------------------------|----------|---------------|------------|---------|----------|----------|--------|-----------------------------------------|----------|--|--|--|
| 8.      | 232.                                               | Casus practic               | i .      | ,             |            |         |          |          |        |                                         | . 346    |  |  |  |
|         |                                                    | Peccata ex co               |          | ndine         | nata       | confi   | tentes   |          |        |                                         | . 347    |  |  |  |
|         |                                                    | Conversio fla               |          |               |            |         |          | <b>.</b> |        | •                                       | 348      |  |  |  |
| Š.      | 235.                                               | Causae, cur p               | erfec    | ta coi        | vers       | io tar  | de et    | labor    | ose fi | eri so                                  | leat 350 |  |  |  |
| ŝ.      | 236.                                               | Corollarium p               | ractio   | nm i          | nde r      | esulta  | ns       |          |        |                                         | . 352    |  |  |  |
|         |                                                    | Consuetudina                |          |               |            |         |          |          |        |                                         | . 353    |  |  |  |
| š.      | 238.                                               | Continuatio .               |          | ,             |            | •       |          |          |        |                                         | . 358    |  |  |  |
|         |                                                    | Casus practic               | i .      |               |            |         |          |          |        |                                         | . 357    |  |  |  |
|         |                                                    | Relapsi ex in               |          | ate -         |            |         |          |          |        |                                         | 356      |  |  |  |
|         |                                                    | Neoconversi                 | •        |               |            |         |          |          |        |                                         | . 360    |  |  |  |
| 4.      |                                                    |                             |          |               |            |         |          |          |        |                                         |          |  |  |  |
|         | C. Pro varia peculiarium animi affectionum indole. |                             |          |               |            |         |          |          |        |                                         |          |  |  |  |
|         |                                                    | Melancholici                | •        |               | •          | •       | •        | •        | •      | •                                       | . 362    |  |  |  |
|         |                                                    | Phlegmatici ·               | • •      | ,             | •          | •       | •        | •        | •      | •                                       | • 363    |  |  |  |
|         |                                                    | Sanguinei •                 | •        |               | •          | •       | •        | • ,      | • -    | •                                       | • -      |  |  |  |
|         |                                                    | Cholerici •                 | • •      | •             | •          | •       | •        | •        | •      | •                                       | • 364    |  |  |  |
|         |                                                    | Poenitentes ti              |          |               |            |         |          | •        | •      | •                                       | • –      |  |  |  |
|         |                                                    | Ob varia vita               |          |               |            |         |          | •        | •      | •                                       | • 366    |  |  |  |
| ş.      | 248.                                               | Ob desolation               | es int   | ernas         | cont       | ristat  | i        | •        | •      | •                                       | • 368    |  |  |  |
|         |                                                    | Regulae in de               |          |               |            |         | •        | •        | •      | •                                       | • 370    |  |  |  |
| ş.      | 250.                                               | Ob tentatione               | s vari   | as co         | ntrist     | ati     | •        | •        | •      | •                                       | . 371    |  |  |  |
|         |                                                    | Modus tentati               | onibu    | s res         | isten      | ři.     | •        | •        | •      |                                         | . 373    |  |  |  |
|         |                                                    | Continuatio ·               | •        | •             | •          | •       | •        | •        | •      | •                                       | . 375    |  |  |  |
| ş.      | 253.                                               | Monita post t               | entati   | onem          |            | •       | •        | •        | •      | •                                       | • 376    |  |  |  |
|         |                                                    | Poenitentes d               |          |               |            |         |          | line a   | gitati | •                                       | 377      |  |  |  |
|         |                                                    | Poenitentes s               |          |               |            | illi an | imi      | •        | •      | •                                       | • 378    |  |  |  |
| ş.      | 256.                                               | Criteria anim               | i scru   | pulos         | i -        | •       | •        | •        | •      | •                                       | . 379    |  |  |  |
| Š٠      | 257.                                               | Causae ·                    | •        | '             | •          | •       | ٠.       | •.       | •      | •                                       | . 380    |  |  |  |
| ş.      | 258.                                               | Regulae gene                | raies    | in tra        | ctand      | is sci  | upuic    | sis      | •      | •                                       | . 381    |  |  |  |
| 8.      | 259.                                               | Monita specia               | ilia in  | tract         | andis      | scru    | pulosi   | 8,       | •      | •                                       | 388      |  |  |  |
|         |                                                    | Mira et insoli              |          |               |            | •       | •        | •        | •      | •                                       | 389      |  |  |  |
|         |                                                    | Criteria ad di              |          |               |            |         | •        | •        | • '    |                                         | 390      |  |  |  |
| 3       | 202.                                               | Criteria ad ec              | stase    | s disc        | erner      | idas n  | atura    | ies et   | super  | natur                                   |          |  |  |  |
|         |                                                    | Monita S. Phi               |          |               |            |         |          | •        | •      | •                                       | 398      |  |  |  |
| 8.      | 204.                                               | Cura eorum,                 | qui pe   | r vis         | ones       | aeius   | ı sunt   | •        | •      |                                         | • 395    |  |  |  |
|         |                                                    |                             |          | C             | ар         | u t     | II.      |          |        |                                         |          |  |  |  |
|         |                                                    | De principii                | s snei   | ialil.        | 71.8 T     | atian   | e hai    | bita 1   | neni   | tentin                                  | m        |  |  |  |
|         |                                                    | zo procespre                | opo.     |               |            | exter   | -        | ,,,,     |        | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | <b>-</b> |  |  |  |
| Ω       | 965                                                | Danwall at no               | .an: 70  |               |            |         |          | ia nas   |        |                                         |          |  |  |  |
| 8.      | 200.                                               | Parvuli et pu               | ierii Di | Tome          |            |         | 881011   | in Pari  | vuler  | WILL GE                                 |          |  |  |  |
| Q       | 988                                                | puerorum · Aetas · ·        | •        |               |            | •       | •        | •        | •.     | ••                                      | · 396    |  |  |  |
| 8.      | 967                                                | Agendi ratio                | n        |               | ia at      | nuami   |          | •        | •      | •                                       | . 398    |  |  |  |
|         |                                                    |                             |          | ai vui        | 18 61      | paeri   | <b>5</b> | •        | •      | •                                       | • 400    |  |  |  |
|         |                                                    | Continuatio · Confessio pue |          | n ad i        | ,<br>nwima | m eac   | ram (    | ·<br>·   | ·<br>· | •                                       | . 400    |  |  |  |
| 3.      | æuð.                                               | cedentium ·                 | i orun   | u aa j        | hriitia    | III BAL | . am     | , omin   | union  | SHIP OF C                               | . 409    |  |  |  |
| e       | 970                                                |                             | ot in=   | one"          | •          | -       |          |          | •      | •                                       | · 402    |  |  |  |
|         |                                                    | Adolescentes                | or juv   | CH <b>C</b> 8 |            |         |          |          |        | -                                       | 407      |  |  |  |
| 8.<br>8 | 272                                                | Senes · · Feminae ·         | •        |               |            |         |          |          |        |                                         | . 407    |  |  |  |
|         |                                                    | Virgines .                  |          |               |            |         |          |          | •      | -                                       | . 408    |  |  |  |
|         |                                                    | Virgines ·                  |          |               |            |         |          |          | -      |                                         | 409      |  |  |  |
|         |                                                    | Moniales .                  | •        |               |            |         |          |          |        | •                                       | 410      |  |  |  |
| ~       | 2.00                                               |                             |          |               |            |         |          | -        |        | -                                       | - 10     |  |  |  |

|          |              |               |                  |                |         |         |        |        |        |       | XIX    |
|----------|--------------|---------------|------------------|----------------|---------|---------|--------|--------|--------|-------|--------|
|          |              |               |                  |                |         |         |        |        |        |       | Pag.   |
| S.       | 276. Monita  | a generalia 1 | ore pe           | rfecti         | one m   | oniali  | nn     |        |        |       | 412    |
|          | 277. Clerici |               |                  |                |         | •       | •      |        |        |       | 414    |
|          | 278. Sacerd  |               | •                | •              | •       |         |        |        | •      |       | 417    |
|          | 279. Contin  |               |                  | •              |         | •       |        |        |        |       | 420    |
|          | 280. Spons   |               |                  |                |         | •       |        |        |        |       | 422    |
|          | 281. De Sp   |               |                  |                | •       |         |        |        |        |       | 424    |
|          | 282. Matrin  |               | tum in           | ituri          |         |         |        |        |        |       | 429    |
|          | 283. Conjug  |               | •                | •              |         |         |        |        |        |       | 430    |
|          | 284. Centin  |               | •                | •              |         |         | •      |        |        |       | 431    |
| Š.       | 285. Contin  | uatio ·       |                  |                |         |         |        |        |        |       | 432    |
|          | 286. Matrin  |               | mento            | impl           | iciti   | •       |        |        |        | •     | 433    |
| Ğ.       | 287. Modus   | agendi occ    | urrent           | te imr         | edim    | ento d  | irimei | nte    | •      |       | 434    |
| š.       | 288. Contin  | uatio ·       | •                |                | •       | •       | •      | •      | •      |       | 436    |
| <u>چ</u> | 289. De dis  | pensationa    | super            | impe           | dimen   | tie.    |        |        |        |       |        |
| Š.       | 290. De sar  | natione matr  | imoni            | i in ra        | dice    | •       |        |        |        |       | 438    |
|          | 291. De dub  |               |                  |                |         |         |        |        |        |       | 440    |
|          | 292. De ma   |               |                  |                |         |         |        |        |        |       | 441    |
| š.       | 293. De imp  | nedimentis i  | mnedi            | entib          | 18      | •       | •      | •      |        |       |        |
| Š.       | 294. De pro  | hibitionihus  | civili           | hng            |         |         |        |        |        |       | 442    |
|          | 295. De sep  |               |                  |                | nga     |         |        |        | •      |       | 730    |
|          | 296. Parent  |               |                  |                | ınsu.   |         |        |        |        |       | 445    |
|          | 297. De cul  |               | in ne            | ccati          | e filla | rum     |        |        |        |       | 446    |
| 8.       | 298. Parent  | es illecitims | rnm r            | ralin          | m<br>m  |         |        |        |        |       | 448    |
| 8.       | 299. Nobile  | e .           |                  |                |         | -       |        |        |        |       | 449    |
|          | 300. Magist  |               | icas             | -              |         | -       |        |        | -      | -     | 451    |
|          | 301. Milites |               | 1068             | •              |         |         |        | -      | •      | •     | 452    |
|          | 302. Opifice |               | 0000             |                | -       | •       |        | •      | •      | •     | 453    |
|          | 303. Heri se |               | 0169             | •              | •       | •       | •      | •      | •      | •     | 400    |
|          | 304. Famula  |               | •                | _              | :       | •       | •      | •      | •      | •     | 464    |
|          | 305. Divites |               |                  |                |         | -       |        |        | •      | • •   |        |
|          | 306. Pauper  |               | •                | •              | •       | •       | •      | •      | •      | •     | 455    |
|          | 307. Surdas  |               |                  |                | •       | •       | •      | •      | •      | •     |        |
|          | 308. Infiri  |               | IF 40-11         | itrei          | •       | •       | •      | •      | •      | •     | 456    |
| 3.       |              |               | itaa a           | a <b>n6</b> aa | aiamia  | i       |        |        |        |       |        |
|          |              | tum et grav   |                  |                |         |         |        | 1      | •      | •     | 457    |
|          | 309. Modus   |               |                  |                |         |         |        | •      | •      | •     | 459    |
|          | 310. Modus   |               |                  |                |         |         | uua    | •      | •      | •     | 460    |
| 3.       | 311. De rest | utuuone ad    |                  | ns pra         | estan   | ua<br>  |        | •      | •      | •     | 462    |
|          | 312. De tent |               |                  |                |         |         |        | •      | •      | •     | 463    |
|          | 313. De virt |               |                  |                |         |         | CIIII  | •      | •      | •     | 464    |
| 3.       | 314. De Euc  | marisua eç    | incue            | MI & 10        | nrmoi   | um      | •      | •      | •      | •     | 465    |
| 3.       | 315. De test | iamento ab    | 3; ~~~<br>3011LM | 18 CO1         | iaena   | V       | •      | •      | •      | •     | 467    |
|          | 316. Infirmi |               |                  |                |         |         | !      | •<br>! | Lake   | •     | _      |
| 3•       | 317. De Ben  | edictione A   |                  |                | vuigo   | sic a   | icta G | enera  | II-AD- |       |        |
| ,        | solution     |               | <br>:c           |                |         | •<br>•! | . l    | •      |        | •     | 468    |
| 3•       | 318. Modus   |               |                  |                | ad ui   | uman    | luct   | am ac  | ceait, |       | F:40   |
|          | et post      | quam obiit •  | ·                | •              | •       |         | •      | •      | •      | •     | 469    |
|          |              |               |                  |                |         |         |        |        |        |       |        |
|          |              |               | Ca               | n 1            | ıt 1    | TT      |        |        |        |       |        |
|          |              |               | U a              | Pu             |         | 11.     |        |        |        | •     |        |
| De       | principiis   | specialih     | ls . 1           | atio           | re ho   | bita    | speci  | aliur  | n rel  | n/ins | 2.11.M |
| - 1      | p            | •             |                  |                |         |         | -      |        |        | ~~~   |        |
|          |              | poen          | uenu             | um e           | ı pec   | uivr    | um.    |        |        |       |        |
| ş.       | 319. Poenite | ntes confes   | sario i          | gnota          | m line  | ruam    | loque  | ntes   |        |       | 470    |
|          | 320. Ad fide |               |                  |                |         | ,       |        | •      |        |       |        |
| •        |              |               |                  |                |         |         |        |        |        |       |        |

|    |       |                                         |            |      |        |      |       |         |        |         |      | Pag.     |
|----|-------|-----------------------------------------|------------|------|--------|------|-------|---------|--------|---------|------|----------|
| ş. | 321.  | Homines facinore                        | si car     | cer  | ibus : | mai  | ncipa | ti ·    | •      |         |      | 472      |
| •  |       | Rei capite damna                        |            | . •  |        |      | •     |         | •      |         | • .  | 473      |
| Š. | 323.  | Continuatio .                           | •          | •    |        |      | •     | •       | •      |         |      | 476      |
|    |       | Continuatio ·                           | •          |      |        |      | •     |         | . •    | •       | •    | 477      |
| Š. | 325.  | Peccata, quae no                        | va off     | icia | pari   | unt  | . con | fitente | s ·    |         |      | 478      |
|    |       | Ad restitutionem                        |            |      | ٠.     |      | •     |         | •      |         |      |          |
|    |       | Fundamentum re                          |            |      | 8 .    |      | •     |         | •      |         | •    | 480      |
|    |       | Cooperantes ad i                        |            |      |        | nen  | u     |         |        |         |      | 482      |
|    |       | Ordo restitutioni                       |            |      |        |      |       | tam la  | esion  | em co   | 0-   |          |
| •  |       | perantes .                              | •          | •    |        |      |       | •       | . •    | •       |      | 484      |
| 8. | 330.  | Reliqua restituti                       | onia a     | dinr | cta    |      |       |         | •      | •       | •    |          |
|    |       | Continuatio .                           | •          | -,   |        |      |       |         |        | •       | •    | 487      |
| •  |       | Causae a restitu                        | tione o    | exci | nsant  | es   |       |         | •      |         |      | 488      |
| -  |       | De compensation                         |            | _    |        |      |       |         |        | . •     |      | 489      |
| -  |       | . Casus practici                        |            |      |        |      |       |         |        | •       |      | 490      |
| -  |       | Compensatio inj                         | netaa '    | اممد | ionia  |      |       |         |        |         |      | 494      |
|    |       | Continuatio .                           | ustac .    | iaca | 101119 |      | -     |         |        | •       |      | 495      |
|    |       | Continuatio .                           | •          | •    | •      |      |       |         |        |         |      | 496      |
| -  |       |                                         | •          | •    | •      |      | •     | •       | •      | •       | -    | 497      |
|    |       | . Casus practici<br>. Manifestationis ( | nee ai a   |      | Haba   |      | •     | •       | •      | •       | •    | 500      |
|    |       |                                         |            |      |        |      | •     | •       | •      | •       | •    | 300      |
| •  |       | De sollicitatione                       |            | •    | • ,•   |      | •     | •       | •      | •       | •    | F 0 h    |
|    |       | Casibus reserva                         | tis ind    | exi  | •      |      | •     | •       | •      | •       | •    | 504      |
|    |       | Censura irretiti                        | •          | . •  | •      |      | •     | •       | •      | •       | •    |          |
|    |       | Voto ligati                             | . <b>.</b> |      | •      |      | •     | •       | •      | •       | •    | 506      |
|    |       | De voto simplici                        |            |      | 8 .    |      | •     | •       | •      | •       | •    | 508      |
|    |       | . Casus practici                        | •          | •    | •      |      | •     | •       | •      | •       | Δ.   | 510      |
| ş. | 346   | De confessio                            | ne ge      | ene  | rali   | ٠.   |       | ••      |        |         |      |          |
| _  |       | Necessitas et uti                       |            |      |        |      |       |         | •      | ٠       | •    | 512      |
| §. | 347   | , Modus agendi c                        | onfess     | sari | i in   | con  | fessi | onibu   | s gen  | eralib  | us   |          |
|    |       | excipiendis ·                           | •          | •    | •      |      | •     | •       | •      | •       | •    | 514      |
|    |       | .Continuatio ·                          | •          | •    | •      |      | •     | •       | •      | •       | •    | 515      |
|    |       | . Agenda administ                       |            |      |        |      |       |         |        | •       | •    | 517      |
| §. | 350   | . Epilogus ad Lec                       | tores,     | Sa   | cerda  | tes  | et C  | Confes  | sarios | i junic | res  | 518      |
|    |       |                                         |            |      |        |      |       |         |        |         |      |          |
|    |       |                                         | <b>A</b>   |      |        | 1    |       | •       |        |         |      |          |
|    |       |                                         | A p        | р    | e n    | α    | 1 X   | I.      |        |         |      |          |
|    |       |                                         |            | -    |        |      |       |         |        |         |      |          |
|    |       | De Matrimonio                           | •          | •    | •      |      | •     | •       | •      |         | •    | 521      |
|    |       |                                         |            |      |        |      |       |         |        |         |      |          |
|    |       |                                         | · <b>A</b> |      |        |      |       | **      |        |         |      |          |
| •  |       |                                         | Аp         | p    | e n    | d    | 1 X   | 11.     |        |         |      |          |
|    |       | 271                                     | <b>,</b> - | Ī.   | ٠.     |      |       |         |        |         |      |          |
|    | Dе    | Facultatibus L                          | ipi8co     | pis  |        |      |       | iede 1  | 4post  | olica   | conc | edi      |
|    |       | •                                       |            |      | soli   | tis. |       |         |        |         |      |          |
|    | 10.   |                                         |            |      |        |      | α.    |         |        |         |      |          |
| A  | . Fa( | ultates sic dictae                      |            |      |        | s a  | Saci  | ra Coi  | igrega | tione   | ae   | <b>.</b> |
|    | _     | propaganda fide                         |            |      |        |      | •     | •       | •      | •       | •    | 536      |
| B  | . Fac | cultates a Sacra p                      | oenite     | ntia | ria d  | ari  | solit | ae ·    | •      | •       | •    | 538      |



#### Introductio.

#### Poenitentia.

§. 1. Filius Patris unigenitus, Jesus Christus, Dominus et Deus noster, venit in hunc mundum, ut omnes, qui credunt in Eum, non pereant, sed habeant vitam aeternam. Copiosam enim nobis paravit redemptionem, pro peccatoribus moriens, ipse Justus pro injustis. Et quotquot sacro baptismatis fonte abluti sunt, reapse a peccatis suis liberati sanctificantur ceu filii Dei in spe vitae aeternae. Ast quam infelices heu! excidimus visceribus dilectionis divinae, denuo peccando et peccata cumulando! Negue hos miseros iterum iterumque lapsos benignitas et humanitas Salvatoris dimittit inanes spe veniae, sed ad suae misericordiae thesauros nunquam non invitat dicens: "Venite ad me omnes, qui laboratis et onerati estis, et ego reficiam vos" 1). Accedimus Eum laborantes et peccatis onerati, et reficimur in secunda post naufragium tabula, in Sacramento Poenitentiae. Ipse est, qui Poenitentiam operatur in nobis et nos per Ipsum. "Sine me nihil potestis facere" 2). Huic autem Sacramento Novae Legis fundamento est et intime nexa ejusdem nominis virtus moralis, videlicet poenitentia, quae cognitionem erroris pristini et mutationem propositi, nec non dolorem animi et facti ipsius punitionem complectitur. Quem poenitentiae, qua virtutis, significatum et usus loquendi sacer, et omnium saeculorum consensus probant. Unde legimus: "Convertimini ad me in toto corde vestro, in jejunio, et fletu, et in planctu. Et scindite corda vestra, et non vestimenta vestra" 3). "Idcirco inse me reprehendo et ago poenitentiam in favilla et cinere"4). "Si in Tyro et Sidone factae fuissent virtutes, quae factae sunt in vobis, olim in cinere et cilicio poenitentiam egissent" 5). "Quae secundum Deum tristitia est, poenitentiam in salutem stabilem operatur" 6). Quae poenitentia si cinerem, cilicium, terroresque et gemitus involvit, cum resipiscentia etiam acre commissi peccati odium ejusque vindictam importat. Quod Ecclesiae Patres non minus clare ac frequenter exprimunt. Ex. gr. S. Augustinus ait: "Non sufficit ad poenitentiam mores in melius mutare, et a factis malis recedere, verum etiam de his, quae facta sunt, satisfiat Deo per poenitentiae dolorem, per humilitatis gemitum, per contriti cordis sacrificium, cooperantibus eleemosynis" 7). Et alio loco: "Nihil agit, quem veraciter poenitet, nisi ut id, quod mali fecerit, impunitum esse non sinat" 8). Et S. Gregorius M.: "Admonendi sunt, qui admissa dese-

<sup>1)</sup> Matth. XI. 28. — 2) Joan. XV. 5. — 3) Joël. II. 12. 13. — 4) Job. XLII. 6. — 5) Luc. X. 13. — 6) II. Cor. VII. 10. — 7) Serm. 351. n. 12. — 6) Epist. 153.

runt, nec tamen plangunt, ne jam relaxatas aestiment culpas, quas etsi agendo non multiplicant, nullis tamen fletibus mundant. Neque enim scriptor, si a scriptione cessaverit, quia alia non addidit, etiam illa, quae scripserat, delevit: et simili modo nec qui contumelias irrogat, si solummodo tacuerit, satisfecit: cum profecto necesse sit, ut verba praemissae superbiae verbis subjunctae humilitatis impugnet: nec debitor absolutus est, qui alia non multiplicat, nisi et illa, quae ligaverat, solvat. Ita et, cum Deo delinquimus, nequaquam satisfacimus, si ab iniquitate cessamus, nisi voluptates quoque, quas dileximus, e contrario appositis lamentis insequemur" 1). Lactantius vero omnia, quae ad poenitentiae notionem pertinere diximus, paucis ita complectitur: "Nec tamen deficiat aliquis, ut de se ipso despevet, si — ad injustitiae viam lapsus est; potest enim reduci et liberari, si eum poeniteat actorum, et ad meliora conversus satisfaciat Deo" 2).

Atque hoc modo per poenitentiam Deo reconciliati sunt homines 3), antequam Christus acterna Dei consilia de salvandis peccatoribus plene patefaceret, atque eum in finem Ecclesiam suo sanguine mundatam institueret. Postquam vero in N. T. Apostolis suis potestatem tradidit remittendi retinendique peccata, ex divina institutione in Poenitentia suas etiam partes habet ministerium ecclesiasticum, ita quidem, ut peculiare exinde prodeat Sacramentum, quod a superius descripta virtute differt ut totum a parte, aut homo integer anima et corpore constans differt ab anima.

#### Poenitentiae Sacramentum.

- §. 2. Est autem Poenitentia Novi Testamenti Sacramentum, a Christo Domino institutum, quo per juridicam sacerdotis absolutionem, homini contrito, confesso et satisfacere parato peccata post baptismum commissa remittuntur.
- I. Divina ejus institutio argumentis omni exceptione majoribus nititur. Ipse salvator optimus ex divina sua potestate paralytico 1, mulieri peccatrici in civitate 5, et latroni in cruce 6) peccata remisit, et Pharisaeis hanc potestatem utpote mere divinam Ipsi negantibus dixit: "Ut quid cogitatis mala in cordibus vestris? Quid est facilius, dicere: Dimittuntur tibi peccata tua; an dicere: Surge, et ambula? Ut autem sciatis, quia Filius hominis habet potestatem in terra dimittendi peccata, tunc ait paralytico: Surge, tolle lectum tuum, et vade in domum tuam. Et surrexit, et abiit in domum suam"?). Itaque Ipse potestatem remittendi peccata exercuit. Hanc vero eandem suam potestatem dedit et Apostolis, cum a mortuis excitatus insufflavit eos, dicens: "Sicut misit me Pater, et ego mitto vos. — Accipite

<sup>1)</sup> Libr. Past. P. III. Admonit. 31.—2) Institut. Libr. 4.—3) Ezech. XVIII. 21, II. Reg. XII. 13. 14.—4) Matth. IX.—5) Luc. VII.—6) Luc. XXXIII, 43.—7) Matth. IX. 4.—7.

Spiritum sanctum, quorum remiseritis peccata, remittuntur eis: et quorum retinueritis, retenta sunt" 1). — Cum divinus Religionis nostrae Author et Ecclesiae Fundator Apostolis corumque in officio successoribus concesserit potestatem peccata remittendi et retinendi peccatoribus in Ecclesia sua, simul significavit, mentem suam et ordinationem esse, ut non indiscriminatim peccatoribus omnibus peccata remittant, neque caeco modo agant, sed praevia causae seu peccatorum et status peccatoris cognitione, qua de ipsius dignitate vel indignitate pro obtinenda peccatorum remissione judicare possint, eamque iis solum, quos vere dignos judicaverint, concedant, reliquis vero denegent. Atqui hanc cognitionem habere nequeunt, nisi peccator peccata sua ipsis sacerdotibus confiteatur, manifestetque ipsis cordis sui statum et dispositionem: ergo Christus Dominus concedendo Apostolis eorumque in officio successoribus potestatem remîttendi et retinendi peccata, ordinavit praecepitque tum actionem, qua peccator peccata sua exponat ostendatque, se vere contritum esse ac resipiscere et satisfacere paratum; adeoque rite dispositum ac dignum, cui peccata remittantur et restituatur amissa Dei gratia et amicitia; tum actionem, qua sacerdos ceu minister visibilis Ecclesiae visibilis peccatorem confessum et poenitentem forma sensibili. nimirum absolutione verbis declarata, a peccatis absolvat eumque cum Deo reconciliet. Omnia igitur, quae ad Sacramenti rationem requiruntur, his continentur. Primo quidem requiritur ad Sacramentum, ut gratiae habeat promissionem divinam sibi conjunctam; sed hoe ex ipso textu est manifestum. 2do, ut fuerit a Christo Domino institutum; hoc quoque verba ipsa luce clarius demonstrant. 3to, ut sit signum externum; sed et hoc verba Christi, ut exposuimus, necessario efficiunt. - Ita quidem Ecclesia Christi rem intellexit omni aevo ipsoque usu perpetuo frequentavit, ut peccata post baptismum commissa non aliter remitteret, quam per exterius sacerdotum ministerium, quorum divinam desuper concessam potestatem semper agnovit. Singillatim traditionis divinae testimonia enumerare supersedemus, quoniam nostri instituti ratio fusiorem demonstrationem haud postulat 2). Sufficit, guod S. Synodus Trid, contra novellos errores sancivit, vestigia Ecclesiae antiquae sequens: "Quoniam Deus dives in misericordia cognovit figmentum nostrum, illis etiam vitae remedium contulit, qui sese postea in peccati servitutem et daemonis potestatem tradidissent: Sacramentum videlicet Poenitentiae, quo lapsis post Baptismum beneficium mortis Christi applicatur" 3).

<sup>1)</sup> Joan. XX. 22. 23. — 2) Vide: Theolog. dogm. Cl. Theob. Lienhard. Tom. III. P. 299. Argentorati 1821. — Instit. theolog. Cl. Leopoldi Liebermann Tom. V. — Praelect. theolog. Cl. Joannis Perone Tom. VI. — Katholische Dogmatik von Heinrich Klee. III. Bd. S. 223. Mainz 1835. — Theolog. dogm. cathol. Cl. Dris. Joannis Schwetz. Vol. III. Viennae 1854. — 2) Sess. XIV. cap. 1.

Et Canone III., ne verba illa Joannis totius consolationis alienum in sensum trahantur, ut fiebat saeculo XVI., praecavebat: "Si quis dixerit, verba illa Domini Salvatoris: Accipite Spiritum sanctum, — non esse intelligenda de potestate remittendi et retinendi peccata in Sacramento Poenitentiae sicut Ecclesia catholica ab initio semper intellexit; detorserit autem contra institutionem hujus Sacramenti ad auctoritatem praedicandi Evangelium, anathema sit."

Potestatem ligandi et solvendi Christus jam antea Petro, et omnibus praesente Petro Apostolis promisit: "Amen dico vobis, quaecunque alligaveritis super terram, erunt ligata et in coelo: et quaecunque solveritis super terram, erunt soluta et in coelo". Claves potestatem designant. Claves itaque Regni coelorum potestatem significant spiritualem, — imprimis eam, qua regnum coelorum vel aperitur, vel clauditur, (namque aperiendo maxime atque claudendo claves serviunt) — ac proinde potestatem remittendi vel retinendi peccata. "Nonne sunt istae in Ecclesia claves, ubi peccata quotidie dimittuntur?"? Quo non negamus, illa verba adhuc patere latius et ad regimen Ecclesiae universum pertinere, sive non jurisdictionem solum quoad interna, sed etiam quoad externa (quatenus haec posterior spiritualis est naturae) vocabulis illis denotari.

Qui verba Christi Joan. cap. XX. ad sensum improprium detorquent, maxime errant. Sensum enim proprium et literalem exigunt: a) Hermeneuticae lex prima, ex qua, sine necessitate a sensu literali recedere nefas est. b) Circumstantiae — resurrectio nempe et insufflatio, — quae multo augustiorem, quam improprium sensum praesumere jubent. Neque etiam illud mysterio caret, quod Christus Joan. XX. Spiritum sanctum dederit per insufflationem; hoc enim indicat, eum datum esse ad usum remittendi peccata, qui est proprie Spiritus sancti effectus, quemadmodum Spiritus sanctus in die Pentecostes ad praedicandum Evangelium sub specie linguarum datus est. c) Dein energia loquentis summi legislatoris Apostolos ita mittentis, uti missus ipse a Patre fuerat; hi itaque memores, Christum vere peccata remisisse, non poterant non cogitare, cum ea verba audirent, vera dimittendorum peccatorum potestate a Christo se ornari.

Haec autem remissio peccatorum, quae per Sacramentum Poenitentiae confertur, longe differt ab illa, quae in Baptismate obtinet. Potestas remittendi peccata per Poenitentiam exercenda venit in Ecclesia et in membra Ecclesiae; at vero membra Ecclesiae non sunt, nisi qui Baptismum jam acceperunt. Pariter potestas verbis Christi apud S. Joannem l. c. collata, exercetur per actum judicialem: secus in Baptismate, quod omnibus qui sincere Christianam religionem amplecti cupiunt, administrari debet3). Sancti Patres reconciliationem, quae fit per Poenitentiam, aperte distinguunt a Baptismo. Ita S. Augustinus de homicidii peccato sic habet: "Si a Catechumeno factum est, Baptismate abluitur; et si a baptizato, Poenitentia et reconciliatione sanatur"4). Sentiunt hoc multi ex adversariis, et quidem accuratioris notae interpretes. Quare contendunt, eam potestatem solis Apostolis fuisse concessam, et cum iis exspirasse. Sed in hoc denuo errant; nam haec potestas data est velut connexa cum Ecclesia. Ergo sicut Ecclesia usque ad consummationem saeculi perduratura est, ita et illa potestas perdurare debet. Unde et videmus, eam in Ecclesia etiam post aevum Apostolorum usque ad nostra tempora semper fuisse agnitam atque exercitam, et etiam nunc agnosci et exerceri. -

Matth. XVI. 19. XVIII. 18. — <sup>2</sup>) S. Aug. serm. 149 Cfr. S. Hilar. in Matth. comm. c. 18., S. Chrys. de Sacerd. libr. 3. c. 4. — <sup>3</sup>) Conc. Trid. Sess. XIV. cap. 2. can. 2. — <sup>4</sup>) Libr. 2. de Adulterinis conjugis c. 16. c. 17.

II. Insigne hoc divinae misericordiae Sacramentum ratio indigentiis hominum adprime accommodatum, quin imo necessarium agnoscit. Concupiscentia enim atque ad vitia proclivitas in baptizatis etiam remanet, unde proh dolor! saepius accidit, ut renati Baptismo. roborati Confirmatione et nutriti 88. Eucharistia delinquant nihilominus, et morbum quandoque gravem, vel ipsam mortem animae incurrant; quemadmodum circa corporis valetudinem plane similia haud raro cernimus. Jam vero Baptismus repeti non potest. Unicum ergo superest in Sacramento Poenitentiae remedium, quo aegri animabus sanari, vel spiritualiter mortui ad vitam spiritus suscitari. sive vere poenitentes denuo Deo reconciliari possunt. Quod autem haec peccatorum reconciliatio post Baptismum perficienda ope Sacramenti externi fieri debeat, vel exinde patet, a) quia nonnisi hoc modo de facta reconciliatione persuasi, et consolatione animi sustenta(i, idonei aptique reddimur, quo possimus bono animo salutem nostram operari ac reliquorum Sacramentorum participes fieri. Atque hac ratione Ecclesia ex fine a Sanctissimo Salvatore ipsi praefixo indigentiis generis humani undequaque satisfacit. b) Quemadmodum spiritualis in Baptismo regeneratio visibili Sacramento exhibetur et efficitur, ita non minus decet ac congruit, ut reconciliatio ob peccata post Baptismum commissa necessaria pariter modo concreto et objectivo, in momento aliquo determinato actuque externo exhibeatur et exhibendo efficiatur. c) Nec deerant in V. Testamento peculiaria reconciliationis ob immunditias et peccata. quorum contagione sese contaminaverant Israëlitae, media piacularia externa et visibilia: cur itaque in Nova Lege medium, non sit externum et visibile, quo non externe tantum, sed et interne vereque sacramentaliter purgentur et sanctificentur fideles? d) Denique assertio illorum, qui potestatem remittendi peccata in Sacramento Poenitentiae ab Ecclesiae ministris exercendam negant, ad ultimum huc redit, quasi Deus homines dispensatores gratiae suae constituere hand valeat; quo fit, ut non solum Sacramenta omnia. verum etiam omnis religio et revelatio divinitus data pariter negentur 1).

#### Poenitentiae Sacramenti usus necessarius.

§. 3. Quae cum certissime constent, oinnibus vere poenitentibus necessarium est, divinae huic ordinationi sese prono animo submittere. Ad quid enim Ecclesiae datae fuissent claves, si regnum coelorum, quod peccatori obseratum est, posset sine his clavibus aperiri? Ad quid dictum fuisset Apostolis: "Quaecunque solveritis etc."<sup>2</sup>), et iterum: "Quorum remiseritis peccata etc."<sup>3</sup>), si nulla esset ad hanc potestatem recurrendi necessitas? Ad quid tribunal

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Klee's katholische Dogmatik. S. 233. Bossuet's Auslegung der Lehre der katholischen Kirche. — <sup>2</sup>) Matth. XVIII. 18. — <sup>3</sup>) Joan. XX. 22.23.

erectum fuisset a Christo et instituti judices, si liberum esset declinare judicium? Hinc praeclare S. Augustinus: "Agite," inquit, "poenitentiam, qualis agitur in Ecclesia. Nemo sibi dicat: Occulte ago, apud Deum ago. Ergo sine causa claves datae sunt Ecclesiae. Frustramus Evangelium Dei, frustramus verba Christi" 1). Id enim inprimis in hoc argumento notandum est, non solvendi tantum, sed et ligandi, non remittendi tantum, sed et retinendi potestatem esse datam; ast vana prorsus esset haec potestas, si peccatori aliae paterent ad reconciliationem viae. Constans semper Ecclesiae doctrina fuit, Poenitentiam iis, qui post Baptismum lapsi sunt, ita necessariam esse, ut Baptismum nondum regeneratis 2). Ut enim confracta navi unum vitae servandae perfugium reliquum est, si forte tabulam aliquam de naufragio licet arripere, ita post amissam Baptismi innocentiam, nisi quis ad poenitentiae tabulam confugiat, sine dubio de ejus salute desperandum est 3).

Dum vero hujus Sacramenti necessitatem adstruimus, defendimus illud necessarium ad salutem ita, ut in re suscipiatur, ubi facultas suscipiendi est, aut in voto, si in re ipsa haberi nequit; quandoquidem contritio perfecta in nova Lege non justificat peccatorem, nisi in quantum continet in se votum Sacramenti 4).

#### Poenitentiae minister.

§. 4. Cum potestas clavium solis Apostolis et eorum in Sacerdotio successoribus concessa sit, ut manifeste patet ex supra dictis, haec autem potestas per hoc ipsum Sacramentum Poenitentiae exerceatur, soli quoque sacerdotes a Christo instituti sunt Sacramenti Poenitentiae ministri. Haec est doctrina Patrum et conciliorum: in hoc consentiunt ecclesiae omnes. Graeci cum Latinis. et cum Occidente totus Oriens, quamvis in sectas divisus innumeras, ita ut punquam auditum fuerit in Ecclesia, alios quam sacerdotes potestatem habere remittendi et retinendi peccata. Sic Magnus ille Basilius in dialogo, qui Regulae Monachorum inscribitur, per Rufinum synchronon D. Hieronymi verso, iis peccata necessario vult aperiri, quibus dispensatio Mysteriorum commissa est, i. e., ut sibi interpres est, sacerdotibus. Huic sententiae subscribit S. Ambrosius, qui clarissime docet: "Jus hoc, absolvendi scilicet, solis permissum est sacerdotibus" 5). S. Chrysostomus hoc idem fatetur, dum ait: "Sicut pater tradidit potestatem Filio judicium faciendi, sic Filius sacerdotibus." Et infra: "Insania manifesta est, despicere tantum principatum, sine quo neque salutis neque promissorum bonorum

Serm. 392. alias hom. 49.—<sup>2</sup>) Conc. Trid. Sess. XIV. cap. 1. 2. can. 6. 7.
 -- 3) Catechism. Rom. P. II. c. 5. p. 1. juxta Editionem Andreae Fabritii Leodii. Aug. Vindel. 1762. — Cf. Liebermann Instif. theolog. Tom. V. —
 4) Conc. Trid. Sess. XIII. cap. 7. — 5) De Poenit. libr. 1. c. 2.

compotes fieri possumus. Hi sunt enim, qui non tantum regenerant nos in Baptismo, sed peccata post Baptismum remittunt, et veteris Testamenti sacerdotes longe exsuperant, qui tantum potestatem habebant probandi a lepra purgatos; ast nostris sacerdotibus, non corporis lepram, verum animae sordes, non modo probare, sed et purgare prorsus concessum est" 1). Eodem sensu, quia eodem spiritu, scribit S. Leo Magnus, Pontifex doctissimus et toto orbe celebratissimus, cujus Decretum exstat ad Theodorum Episcopum Foroinliensem, ubi "divinae bonitatis praesidia a Deo decet sic ordinata esse, ut indulgentia Dei, nisi supplicatione sacerdotum nequeat obtineri: quia mediator Dei hanc praepositis Ecclesiae tradidit potestatem, ut et confitentibus sanctionem Poenitentiae darent, et eosdem salubri satisfactione purgatos, ad communionem sacramentorum per januam reconciliationis admitterent." Atque hoe modo per omnium saeculorum decursum testes locupletissimos traditionis divinae circa sacerdotem, ministrum hujus Sacramenti, adducere possemus, si testimoniorum numero certandum foret. Quibus postremo Synodum Tridentinam jungimus: "Si quis dixerit, sacerdotes, qui in peccato mortali sunt, potestatem ligandi et solvendi non habere, aut non solos sacerdotes esse ministros absolutionis, sed omnibus et singulis Christi fidelibus esse dictum: Quaecunque ligaveritis... et: Quorum remiseritis peccata.... anathema sit" 2). Ruit ergo Novatorum doctrina, ruit impium Wiclefi commentum in Concilio Constantiensi damnatum: "Laicum, si vir frugi fuerit, clavium potestatem accepisse." Et illud Waldensium: "Potestatem absolvendi bonus laieus habet, malus sacerdos non habet."

#### Poenitentiae effectus.

§. 5. Nihil profecto tam proderit fidelibus nihilque majoram illis alacritatem Poenitentiae suscipiendae afferet, quam si salutares fructus inde exorituros cognoverint. Vere enim de Poenitentia illud diei posse intelligent, ejus quidem radices amaras, fructus vero suavissimos esse 3). Etenim ea est hujus sacramenti vis et efficacia, ut praeterita peccata deleat tum quoad culpam, tum quoad poenam aeternam. Ad hoc enim claves Ecclesiae datae sunt; neque ullum est delictum quantumvis gravissimum, quod non possit per hoc Sacramentum deleri. Verum non a peccatis solum Poenitentiae Sacramentum liberat, gratiam sanctificantem animabus infundendo, per quam homo in Dei gratiam restituitur, cum eo summa amicitia conjungitur, jusque habet in aeternam beatitudinem, sed interdum pro contritionis fervore et quo saepius quis confiteatur, poenam temporalem diminuit, tribuitque hominibus, qui hoc Sacramentum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) De Sacerd. libr. 3. c. 4. et 5. — <sup>2</sup>) Sess. XIV. can. 10. — <sup>3</sup>) Catechismus Rom. P. II. c. 5. q. 17. Edit. supra citat.

sancte et religiose percipiunt, maximam conscientiae pacem et tranquillitatem cum summa spiritus jucunditate 1). — Cum homo justus, ubi in peccatum grave prolabitur, justitiam omnem et meritum amittit, bona ipsius opera ante posita et vitam perdunt, et dicuntur opera mortificata. Jam vero haec opera, quibus ita per peccatum vita omnis intercluditur, beneficio Poenitentiae subsequentis reviviscunt, ac iterum meritum coram Deo habent. "Non enim injustus est Deus," ait Apostolus, "ut obliviscatur operis vestri et dilectionis, quam ostendistis in nomine ipsius, qui ministrastis sanctis, et ministratis".) Postremo per hoc Sacramentum etiam acquiritur jus ad obtinendas gratias actuales, quarum ope in accepta justitia perseveretur. Si autem peccata solum venialia exposita fuerunt, operatur Sacramentum Poenitentiae confirmationem et augmentum gratiae sanctificantis. "Qui justus est, justificetur adhuc "8). "Ne verearis usque ad mortem justificari" 4).

#### Instituti Poenitentiae emolumenta insignia.

§. 6. Vere divini sunt effectus, quos Sacramentum Poenitentiae in nobis peccatoribus mirabiliter operatur. Verum etiam misso charactere Sacramenti, si Poenitentiae institutum, uti in Ecclesia catholica frequentatur, et nunquam non frequentatum est, respectu ethico et psychologico consideretur, saluberrimus nonnisi influxus in animum totamque vitam spiritualem manifestatur. Res quidem in visceribus indigentiarum generis nostri ita redicatur, ut si non existeret, toto pectore eam e coelis advocare deberemus, et ubi reapse existit, ejus originem altius repetere sapientiaeque divinae adscribere non dubitemus.

Nam 1) necessaria conversionis ad Deum conditio et melioris vitae primordium est: accurata sui ipsius cognitio, quam nostrum Poenitentiae institutum juvat et mirum in modum perficit. Homo christianus arcana cordis sui penetrare et in bona malave animi sensa inquirere jubetur, ut sciat, quo usque a Christo, qui via, veritas et vita est, recesserit, sibique ac mundo magis quam Deo servierit. Et eo arctior haec cordis discussio erit, quo certior est persuasio, non obiter et levi quodam tactu, sed sincere fatenda esse singula peccata gravia juxta eorum numerum necessariasque eorum circumstantias. Insuper cum in hoc sui examine vana philautia nos facile possit decipere, ope sacerdotis rerum humanarum periti nubes omnis, qua solent interiora contegi, disparebit, omne excusationis velum retrahetur, et manu medici prudenter palpante vulnera nostra prorsus fient manifesta. Sic ubi morbus innotuerit nobis ipsis

Conc. Trid. Sess. XIV. cap. 3. Sess. VI. cap. 16. - 2) Hebr. VI. 10. - 3) Apoc. XXII. 11. - 4) Eccl. XVIII. 22.

et medico prudenti, eo citius et felicius sanitati pristinae restituemur. Magni aestimarunt veteres sapientis illud: "Nosce te ipsum;" ast ignorarunt clavim aditum cordis reserantem, quam Ecclesia nostra in Poenitentiae instituto exhibet.

- 2) Multum interest, malum quod commisimus, et quod omisimus bonum, animo contrito destere atque temporis praeterlapsi acta in amaritudine mentis recensere; quam contritionem veram esse et genvinam comprobamus, si ore sit confessio peccatorum ad salutem, simulque promtus ostenditur animus viam sequendi, quam, utut duram et laboriosam, sacerdos pro interno externoque nostro statu praesignaverit. Aut qualis foret illa contritio, quae salutis media in hoc sacerrimo tribunali gravissime proposita, audire et exsequi recusaret! profecto et hic valebit: ex fructibus corum co-gnoscetis cos¹). Unde et ipsum emendationis propositum, praecautio a relapsu, atque exantlandae quaquaversus satisfactiones, quae omnia intime cum vera contritione sunt conjuncta, diriguntur, vivisicantur et consirmantur.
- 3) Sed et nostrum Poenitentiae institutum unica et sola via est, qua aptissimae, cuique homini convenientissimae instructiones, monitiones, atque correptiones, quae in publicis concionibus circa generale quoddam thema versantur, ad singulos quosque diriguntur. Quam diversa enim est hominum cultura, quam varie disposita conscientia, videlicet aut laxa, aut anxia, aut erronea, aut secure erronea! Quam multi peccant ignorantes quod faciunt! Jam confessarius omnibus omnia factus, pusillis affert lac, adultis cibum solidiorem, exterret erronee securum, commonet innocentes in variis morum periculis versantes, tollit dubia, levat anxietatis onus, corripit malevole peccantes; idque non generatim aut in superficie, sed ad ima usque fundamenta descendit, eo magis, quod inviolabilis silentii obligatio poenitentem reddat proniorem, ut abdita omnia consilia pandat et cordis secreta recludat. Sicque simul efficacissime ope confessarii animus movetur ad scandala data reparanda, damna illata alteri resarcienda, ad bonam famam restituendam, inimicitias exstirpandas, ad inculcanda cuilibet incumbentia officia, unde non possunt non gravissima quoque emolumenta in utramque rempublicam redundare et firmissima vitae civilis et ecclesiasticae praesidia. Quapropter nemo dubitabit, confessarium prudentem et solertem suis consiliis et monitis et adhortationibus magnum et excellens esse ad salutem poenitentis subsidium, et magnum in via salutis thesaurum.
- 4) Accedit, quod confessio, et quod reliquum ei junctum est durum et molestum, nutrit et fovet spiritum humilitatis, primum omnis virtutis principium. "Per superbiam" ait S. Augustinus, "reces-

<sup>1)</sup> Matth. VII. 20.

simus a Deo, redire ad Eum nisi per humilitatem non possumus" 1). Verum non datur efficacius humilitatis exercitium, quam internas animi infirmitates alteri confiteri omnemque fucum, quo exterior vitae facies est conspersa, deponere, atque animo speculum cum omnibus maculis suis et inquinamentis viro ad Poenitentiae munus deputato purgandum exhibere. Sic snperbia vanaeque sui fiduciae radices paullatim exsiccantur et deficiunt, et ubi perversa sui voluntas emoritur, reviviscit et vegetatur voluntas secundum cor Dei.

5) Denique solamina spiritualia, quibus poenitens in integro poenitentiae actu repletur, cum ei persuadeatur, se denuo charitati Dei esse reconciliatum, nova meliori vitae agendae calcaria addunt, et vinculo charitatis eum ad Deum ligant. Inflammatur poenitens ad Deum redamandum, qui prior eum dilexit et in filium adoptavit.

Quapropter si haec pauca, quae indigitavimus, perpendantur; merito assentimur iis, quae ad mentem Conc. Trid. Catechismus Rom. jam suo tempore non verebatur palam asserere: "Quidquid hoc tempore sanctitatis, pietatis et religionis in Ecclesia summo Dei beneficio conservatum est, id magna ex parte Confessioni tribuendum esse, ut nulli mirandum sit, humani generis hostem—hanc veluti Christianae virtutis arcem totis viribus oppugnare conatum esse".

Unde et omnes viros ingenuos omni tempore in sui admirationem rapuit hoc catholicae Ecclesiae institutum, 3) cujus rei testem solum nominare juvat virum magni nominis Leibnitium, qui in suo systemate theologico paucis omnia comprehendit dicens: "Totum hoc institutum divina sapientia dignum esse negari non potest, et si quid aliud, hoc certe in Christiana Religione praeclarum et laudabile est, quod et Sinenses et Japonenses sunt admirati: nam et a peccatis multos deterret confitendi necessitas, eos maxime, qui nondum obdurati sunt, et lapsis magnam consolationem praestat, ut adeo putem, pium, gravem et prudentem confessarium magnum Dei organum esse ad animarum salutem: prodest enim ejus consilium ad regendos affectus, ad animadvertenda vitia nostra, ad vitandas peccatorum occasiones, ad restituendum ablatum et reparandum damnum, ad dubia eximenda, ad erigendam mentem afflictam, ad omnia denique animae mala aut tollenda aut mitiganda."

Jam si nostrum Poenitentiae institutum, qua actus humanus, tantae est efficaciae in integram hominis vitam, profecto non possumus non admirari et celebrare sapientiam Dei, qui actui illi addidit Sacramenti dignitatem et gratiam. — Gott hat dem, was,

Enarr. in Psalm. XXXIII. — 2) P. II. c. 5. q. 32. n. 1. et 4. —
 Schmid's Liturgik der katholischen Religion. 2. Bd. S. 75, Passau 1835.

als ein ganz menschlicher Act aufgefasst, so viel für sich hat, und Allen zum edlen aufstrebenden Seelenbedürfniss ist, die Kraft himmlischer Weihe ertheilt, dasselbe aus dem Kreise der Menschen in das höhere Leben der Kirche aufgenommen und mit dem sacramentalischen Character umgeben. Nun flüchtet sich der Fromme um so lieber zu demselben, weil er, indem er ein natürliches Seelenbedürfniss befriedigt, zugleich sich einer höheren mit göttlichen Gnaden ausgestatteten Anordnung unterwirft, und auch der Nachlässigere darf sich ihm nicht mehr entziehen. Die Verwaltung des Bekenntnisses ist der Kirche anvertraut; unter dem Siegel des unverletzlichsten Geheimnisses verschlossen, wird es der Erde entrückt, und Gott überliefert: die ihm wohlgefällige Gabe des zerknirschten Herzens und das herrliche Brandopfer des reuevollen Rekenntnisses werden ihm nach seinem Befehle durch die Hand seines Priesters dargebracht: im Namen seines obersten Richters sagt dieser dem Reumüthigen: "Deine Sünden sind dir erlassen," und wie ein Engel Jehovas gebietet er dem Gewissen, dem Menschen weiter kein Leid anzuthun. Beruhigt kann nun der Mensch mit festem Schritte seine neue Bahn antreten. Die feste Zuversicht, Gott hat dir verziehen, du bist nun rein geworden, ist die Mutter sehr heilsamer Entschliessungen für die Zukunft, des kräftigsten Gebetes, der glühendsten Liebe. Derjenige liebt viel, der die Sünde aufrichtig bekannt und das Wort gehört hat: "Dir sind deine Sünden nachgelassen," und diesem Worte fest vertraut. Eine neue, jungfräuliche Erde ist ein solches Herz, die Tenne Gottes freut sich am Erntetag seiner Früchte. Ohne die Versicherung, dass er über die Vergangenheit beruhigt sein dürfte, bliebe der Mensch gelähmt und unfähig, etwas Bedeutendes im Guten zu leisten; die eine Hand von der Angst an die Vergangenheit fest geschmiedet, läge er da, kraftlos, die andere nach der Zukunft ausstreckend; sein Herz verzehrte die Unruhe" 1).

# Necessitas et utilitas instructionis ad frugiferam Poenitentiae administrationem.

§. 7. Quemadmodum autem sacrum Poenitentiae ministerium summae est excellentiae et utilitatis, ex aequo fateri oportet, exercitium illius plurimis magnisque difficultatibus involutum esse. Notum est illud S. Gregorii dictum: "Ars artium regimen animarum." Constat enim, in hoc tribunali occurrere, quidquid in hoc regimine estimpeditissimum. In exteriori foro corpora potius reguntur, quam

Siehe: Die Beichte, eine historisch-kritische Untersuchung. Von Dr. Heinrich Klee. 19. — 84. Linzer Monatschrift. VII. Jahrgang. 3. Bd. P. 331. — 343.

animae; leges quippe, quae illic irrogantur, eo spectant, ut exteriores actus moderentur; hic vero ipsae conscientiarum latebrae ac sinus abditi sunt investigandi, nec actiones tantum, verum etiam intentiones regendae, efficiendumque, ut poenitentes aliter ac antea de rebus judicent, amentque, quod oderant; oderint, quod amabant; spem nanciscantur, ubi desperant dejecti, atque voluptatem illic inveniant, ubi nihil nisi moerorem atque tristitiam reperiebant. Quae lumina! quae prudentia! quae vis! Gratia indiget plurima, et sapientia non modica, qui confitentibus operam dat. "Scientia scientiarum mihi videtur", ait S. Gregorius Naz., "hominem regere." Num quis audebit illud aggredi opus, quin regulas in sancto tribunali servandas calleat artemque didicerit, illas variis poenitentiam infirmitatibus applicandi? Nonne timendum est, ne ex ingenii potius libidine, quam ad normam sacrarum sanctionum exerceatur munus. inter omnia officia ecclesiastica difficillimum? Miseris vero poenitentibus, aliquidne magis metuendum est, quam ne in manus confessariorum huiusmodi incidant? Exercitium et experientia multum quidem conferunt ad rite et fructuose excipiendas confessiones, ast sine praevia regularum et methodi illas applicandi cognitione vix proficient. Et si dentur, qui proprio ingenio ac studio sine duce et magistro proficiant, diffitendum tamen non est, haud omnes quinque talenta accepisse. Quapropter in votis habetur summis, ut quilibet sacerdos, sacer conscientiarum arbiter et judex, omnem in iis doctrinis, cum a sacris literis, tum a Sanctis Patribus Ecclesiaeque praesulibus praeceptis et addiscendis et animo memoriaeque imprimendis adhibeat diligentiam, ut istud misericordiae Sacramentum administretur et recipiatur secundum mentem Sanctae Ecclesiae Catholicae.

## Libri, qui de re poenitentiaria tractant.

§. 8. Patres Ecclesiae Poenitentiam ejusque administrationem in pluribus operum suorum locis tractarunt. Haec opera eo majoris sunt momenti, quo magis exinde Ecclesiae sensus patescit. In hunc censum veniunt: Originis homilia secunda in Leviticum, et aliae in Matthaeum et Lucam; Tertuliani liber de Poenitentia; Lactantii Institutiones divinae, imprimis 4<sup>10</sup>; S. Gregorii Nisseni homilia in eos, qui alios acerbius judicant; S. Ambrosii de Poenitentia; S. Paciani epistola prima ad Sempronium, et Paraeneses ad poenitentes; S. Joannis Chrysostomi homiliae plures; S. Augustini sermo 352. et liber de Symbolo; S. Leonis M. epistolae 84. et 85. de modo administrandi Sacramentum Poenitentiae; S. Gregorii M. Expositiones Scripturae Sacrae, praecipue quae factae sunt in librum Job et in primum librum Regum. Prae reliquis S. Cypriani liber de Lapsis, S. Augustini Confessiones, S. Gregorii M. liber de Cura pastorali, magno erunt usui confessario.

Patrum operibus succedunt libri ascetici, qui vitam spiritualem nutriunt atque confortant. Hoc alimento confessarii eo minus carere possunt, quo ipsi magis tum se ipsos, tum deinde etiam alios ad christianam perfectionem ducere studeant. Hic omnium primi notantur: V. Thomae a Kempis liber de imitatione Christi, V. Laurentii Scupuli liber de Pugna spirituali, V. Ludovici Granadensis opera spiritualia, praecipue: "Dux peccatorum"—"Memoriale"— "de oratione et meditatione"— "de amore Dei", Ludovici de Ponte, "Dux spiritualis"— "de perfectione hominis christiani", S. Francisci Salesii Philothea, seu introductio ad vitam devotam.

Postremo consulere juvat libros practicos de re poenitentiaria tractantes, quos inter praecipue nominari merentur:

S. Caroli Borr., Pastorum concionatorumque instructiones ad concionandum, confessionisque et Eucharistiae Sacramentum administrandum utilissimae. Coloniae. 1587.

Eisengrein Martini, Confessionale. Ingolstadii 1578.

Polanci Joann., Directorium breve ad Confessarii ac Confitentis munus recte obeundum. Leodii 1613.

Segneri Pauli, Instructio confessarii. Dilingae 1699.

Herzig Francisci, Manuale confessarii. Aug. Vind. 1717.

Lohner Tobiae, Instructio practica de confessionibus rite ac fructuose excipiendis. Dilling. 1679. Tyrn. 1733.

Fegerle Francisci, Quaestiones practicae Confessarii. Frib. 1732. Haberti Ludov., Praxis Sacramenti Poenitentiae. Aug. et Herbip. 1750.

Reutter Joann., Neo-confessarius practice instructus. Coloniae Agrippinae 1752.

Loarte Casp., Instructio confessariorum una cum institutione confessariorum, authore Martino Fornario. Mechlinae novissime edita. 1822.

Du Jardin Thomae, De officio sacerdotis qua Judicis et Medici in Sacramento Poenitentiae. Herbip. 1758 et Mechlinae 1825.

Denhofii Card. et Eppi. Caesenat., Instructio pastoralis de Sacramento Poenit. Venet. 1762.

Joannis Eppi. Castoriensis, Amor poenitens, sive de recto clavium usu. Lib. II. Venet. 1771.

Schneidenbach Bonif., De ratione solvendi et ligandi in Sacramento Poenitentiae Diatriba. 1774.

Wunhard Gabr., Instructio pract. Confessarii. Aug. Vind. 1776.

Doctrina de Sacramento Poenitentiae recte administrando, — quam
nova Canonum collectione eandem in rem ex conciliis Germaniae locupletavit presbyter et monachus Benedictinus Congreg.
S. Blasii in S. N. Typis San-Blasianis. 1778.

Sasserath Reineri, Neo-confessarius. Colon. Agrip. 1781.

- S. Liguorii Alphonsi, Homo apostolicus instructus in sua vocatione ad audiendas confessiones. Bassani 1833.
- - Praxis confessarii. Bassani. 1781.
- Methodus recte gubernandi parochiam et dirigendi animas in S. Trib. Poenit. Tyrn. 1803.
- Ueber die christkath. Bussanstalt. Freiburg in der Herderischen Kunst- und Buchhandlung 1821.
- Lenz Nic., Die Eigenschaften eines guten Beichtvaters. Coblenz. 1832.
- Wittmann Michaelis, Episcopi suffrag. Ratish., Confessarius pro aetate juvenili. Solisbaci 1832.
- Köhler's Georg, Anleitung für Seelsorger in dem Beichtstuhle. 7. Aufl. von Jacob Brand, Bisch. zu Limburg. Frankfurt a. M. 1833.
- Ueber die geistliche Seelenführung im Beichtstuhle. Von Franz Häglsperger. Sulzbach 1839.
- Plura de hac re exhibent opera Theologiae pastoralis, moralis ac dogmaticae, uti:

Sailer's Joh. Mich., Pastoraltheologie.

Powondra Thom., Systema Theol. past. Vien. 1819.

Praecepta Pastoralis didacticae. Tridenti. 1853. (A Professore Theologiae pastoralis Petro Rigler concinnata.)

Tournely Honorati, Praelectionum theologicarum continuatio, authore Petro Collet, presbyt. Congreg. Missionis Parisiis 1756.

S. Liguorii Alphonsi, Theolog. mor. 3 Tomi. Bassani. 1836.

Scavini Theologia universa. Novariae. 1853.

Stapf Ambros., Theolog. moral. in compendium redacta, Oenip. 1830. Lehrbuch der katholischen Moral von Dr. Konr. Martin. Mainz 1851. Liebermann F. L., Institutiones theologicae. Mogunt. 1831.

## Divisio materiae.

§. 9. Materia in hac instructione pertractanda partim circa requisita in confessario tamquam Poenitentiae administratore necessaria, partim circa principia in ipsamet hujus Sacramenti administratione a confessario observanda versatur. Tota igitur instructio duas exhibet partes, quarum prima de requisitis in confessario necessariis, altera vero de principiis in administratione hujus Sacramenti observandis tractat. Principia autem, prout vel omnes poenitentes generatim, vel duntaxat certas poenitentium classes attinent. sunt aut generalia aut specialia, hinc secunda pars in duas sectiones subdividitur, quarum prior de generalibus, posterior de specialibus principiis agit.

# Pars I.

## De requisitis in confessario necessariis.

### Divisio.

§. 10. Quae in confessario ad frugiferam Poenitentiae Sacramenti administrationem requiruntur, duplicis sunt generis. Alia videlicet ipsam hujus Sacramenti administrationem spectant; et quidem a) interna: peculiares animi dotes et virtutes: b) externa: adprobatio et jurisdictio. Alia concernunt officium, quod ex audita sacramentali confessione resultat, nimirum inviolatae in secreto confessionis servando fidei. Unde haec pars tria complectitur capita, quorum Imam de necessariis in confessario animi dotibus atque virtutibus, IIdum de confessarii adprobatione et jurisdictione, IIIIum de inviolata in secreto confessionis servando fide seu de sigillo confessionis sacramentali agit.

# Caput I.

De animi dotibus atque virtutibus in confessario necessariis.

#### Animi dotes et virtutes.

§. 11. Eximiae animi dotes et virtutes, quas Sacramenti Poenitentiae accuratior notio et dignitas in confessario supponit, ex rite aestimato triplici ejusdem qua judicis, medici et doctoris munere sponte promanantes, imprimis laudantur a) scientia, b) rectum et maturum judicium, c) prudentia, d) verus animarum zelus, e) sanctimonia vitae, f) fervens orationis et g) meditationis sacrae studium. "Confessarius", ait S. Laurentius Just., discretione sit providus, experientia probatus, ordinatus moribus, gravitate maturus, decoratus honestate, sacrarum scripturarum gnarus, austerus in se, proximo compatiens, orationi assiduus, corde mitis, eloquio tenax et in omni, si possibile est, spirituali disciplina profectus" 1), Et S. Franciscus Salesius, suavissimus simul ac peritissimus in hac arte et tribunali tum judicis tum medici et doctoris, de confessario scribit: "Debet esse vir plenus charitate, scientia, prudentia: et qualibet ex his qualitatibus deficiente res est plena periculi" 2).

<sup>1)</sup> De Obed. c. 20. — 2) Philoth. P. I. c. 5.

Jam ut de singulis saltem pauca dicamus, rei gravitas et praestantia omnino exigunt, idque vel ideo, quia quo luculentius patebit, majoris esse negotii, quam vulgo creditur, idoneum agere confessarium et animarum rectorem, hoc major erit sollicitudo, ad has animi dotes et virtutes enitendi. "Obsecro autem, ut verbis S. Hieronymi in epistola ad Oceanum utar, ne quis me in suggillationem istius temporis sacerdotum scripsisse, quae scripsi, exstimet, sed in Ecclesiae utilitatem,... quasi speculum sacerdotii proponitur. Jam in potestate et conscientia singulorum est, quales se ibi aspiciant; ut vel dolere ad deformitatem, vel gaudere ad pulchritudinem possint").

#### Necessitas debitae scientiae.

§. 12. Dum de scientia confessario necessaria loquimur, non intelligimus eam, quae inflat et mater est vanae gloriae, sed scientiam salutis, comitem charitatis et magistram humilitatis. A parte scientiae commendari debere confessarium, nemo dubitaverit. "Labia sacerdotis custodient scientiam, et legem requirent ex ore ejus, quia · angelus Domini exercituum est" 2). Scientia a Poenitentiae ministro tanquam judice requiritur juxta leges canonicas:" Careat spiritualis judex, ut, sicut non commisit crimen nequitiae, ita non careat munere scientiae. Oportet enim, ut sciat cognoscere, quidquid debet judicare. Judiciaria enim potestas hoc expostulat, ut, quod debeat judicare, discernat" 3). Quam necessaria sit animarum medicis scientia, egregie demonstrat S. Gregorius: "Quis cogitationum vulnera occultiora esse nescit vulneribus viscerum? Et tamen saepe, qui nequaquam spiritualia praecepta cognoverunt, cordis se medicos profiteri non metuunt: dum, qui pigmentorum vim nesciunt, videri medici carnis erubescunt" 4). Tanguam ministri sacramenti et animarum duces atque doctores magnopere ea indigent, ne Sanguinem Jesu Christi, cujus pretium Sacramento continetur, profane polluant indignis administrando: et ne ipsi lumine destituti animas in praecipitia ducant, secundum redemtoris nostri effatum: "Caecus si caeco ducatum praestet, ambo in foveam cadunt" 5). "Si, ut loquitur S. Leo, vix in laicis tolerabilis videtur inscitia (eorum scilicet, quae ad cujusvis officium pertinent), quanto magis in eis, qui praesunt, nec excusatione digna est, nec venia"!6). "Quomodo enim, inquit S. Bernardus, excusari possit in eo, qui se magistrum infantium et doctorem insipientium profitetur? ignorans utique ignorabitur, imo et multos ignorare facit et ignorari." - "Confessarius ignorans tantis obest, quantis praeest." -- "Nullus ad sacra veniat indoctus. Aliter ordinaturis et ordinandis imminet Dei et Ecclesiae vindicta" 7).

<sup>1)</sup> Siehe Hägispergers geistliche Seelenführung im Beichtstuhle. —
2) Mal. II. 7. — 3) C. 1. §. 3. D. VI. de poenit. — 4) Libr. Past. P. I. c. 1. — 5) Matth. XV. 14. — 6) Epist. 22. ad Constant. — 7) Conc. Tolet. VIII.

Hine quam plurima Ecclesiae praesulum piorum non minus ac eruditorum monita et conciliorum decreta emanarunt, quibus sacerdotes serio monentur, ne studium artis tam difficilis, qualis Sacramenti hujus administratio est, ullo unquam tempore intermittant, memores ejus, quod Dominus per Prophetam loquitur: "Quia tu scientiam repulisti, repellam te, ne sacerdotio fungaris mihi"! 1) Utinam perpenderent omnes, qui confitentibus aures praebent, quod S. Theresia' cum in vita sua, tum in aliis libris memoriae commendavit! "Extremi periculi rem esse, se dirigendum tradere sacerdotibus nec satis eruditis, iis praesertim, qui se plus scire putant, quam revera sciunt, quia hujusmodi, dum sibi confidunt, aliorum consilium non expetunt: quo fit. ut erratis. quae in ministerio Poenitentiae committunt, sine remedio relictis et sese et poenitentes damnationi objiciant" 2). Memoratu sane digna sunt verba, quae Archipraesul Viennensis p. m. Leopoldus Maximilianus Com. de Firmian, literis die 14. Decembris 1828 datis, ad clerum juniorem fecit: "Für das wostolische Amt, das die Priester verwalten, gehört apostolische Erkenntniss und apostolischer Sinn; für den Dienst des Evangeliums. wangelische Wissenschaft und evangelischer Geist. Das ist die grosse Aufgabe für den heiligen Beruf, dem der Priester sich gewidmet hat; eine Aufgabe, die nicht durch die wenigen Jahre der Vorbereitung zum Priesterthume gelöst werden konnte, sondern wozu das ganze Leben gewidmet werden muss. Erkenntniss und Frömmigkeit, Wissenschaft und Tugend müssen in dem Priester innig verbunden sein, wenn er seinem hohen Berufe entsprechen will. — Wie kann der Priester als Diener des göttlichen Wortes (quod et in sacro Tribunali dispensat) dieses der Welt im Geiste und in der Wahrheit verkündigen, ohne wahrhaft in den Geist desselben eingedrungen zu sein? Was kann ihn hier leiten, als echte. gründliche Wissenschaft? Wie wird er die tausendfachen Schlangenwindungen des Irrthums verfolgen, wie die mancherlei Gestaltungen des Bösen erkennen und zerstören, wenn ihm nicht die heilige Wissenschaft das Auge seines Geistes öffnet, und ihm den Sinn und die Kraft der göttlichen Wahrheit offenbaret? Ein unwissender Priester ist der blinde Führer der Blinden, der mit diesen in die Grube stürzt; er ist ein erloschenes Licht. Die Unwissenheit ist in allen Dingen die Mutter des Irrthums und der Vergehungen; aber nach allen Seiten hin verderblicher wird sie im Priester. Ein unwissender Priester übertritt die Canones der Kirche. weil er sie nicht kennt; er verwaltet die heiligen Geheimnisse ohne Unterscheidung und Gewissenhaftigkeit, ohne Ehrfurcht und Erbauung, ohne Würde und Segen, denn sie sind für ihn bedeutungslos und todt; ohne Erkenntniss seiner Pflichten, und unfähig,

<sup>1)</sup> Osea. IV. 6. — 2) In vita sua cap. 5. et in Via Perfectionis cap. 5. §. 1.

den Mangel an heiliger Amtstreue einzusehen, erfüllet er die wichtigsten Obliegenheiten seines grossen Berufes entweder gar nicht, oder höchst mangelhaft, und häuft Fehler auf Fehler. Er ist ein Aergerniss in der Kirche, ein Gegenstand der Verachtung und des Hohnes einer wissensstolzen Welt, und zugleich ergeht über den unwissenden Priester das Urtheil der Verwerfung von Gott: "Weil du die Wissenschaft verschmäht hast, so verschmähe Ich dich — du sollst Mir nicht Priester sein," so spricht der Herr bei Oseas.

#### Materia scientiae.

§. 13. Supposita igitur in confessario scientiae necessitate opus erit indigitare, quid illi sciendum. Quilibet confessarius scire tenetur, quae ad munus et officium suum pertinent. Propositio haec adeo est manifesta, ut nemo eam negare possit, nisi ipsi sibi contradicere velit. Si cui enim citra noxam ignorare licet, quod est muneris sui, citra noxam quoque deesse poterit muneri suo; alterum quippe in altero continetur. Quare reliquum est duntaxat, ut confessarii officium ad examen revocemus. Confessarius judicem, medicum, et doctorem poenitentium agit. Qua judex sciat oportet, quae sit peccatorum expositorum gravitas, quis eorum, quae gravia videntur, numerus, et quae sint circumstantiae, quibus vel species mutetur, vel pondus notabiliter augeatur; praesertim, quae sit dispositio poenitentis, num rite sufficienterque doleat, num ejus propositum tale sit, ut fides eidem haberi possit; pariter quid ipsi injungendum sit, ut tum justitiae divinae, tum etiam laesis juribus aliorum satisfiat; ubi praecipue doctrina de restitutione praesens negotium perarduum reddit. Denique interdum causae implicatae occurrunt, ubi cum firmum judicium non detur, magna dexteritas requiritur, ut judex ad veritatem saltem quo possit propius accedat.

Qua medicus tum morbis, quibus quis revera laborat, mederi, tum imminentes praecavere sciat. Sub prima ratione peccatorum fontes, nexus, relationes, dominium, occasiones ad irritamenta investigare, atque scire debet, quae remedia attentis omnibus circumstantiis prae reliquis efficacia videantur. Ut vero morbos imminentes praecaveat, utique perspectum habeat necesse est, quae sit generatim conditio humani cordis, quae singulorum indoles, quae pericula et illicia removeri, quaeque subsidia singulis praescribi vel certe consuli debeant, ne funestissimam luem contrahant. Atque hanc sollicitudinem non illi tantum expetunt, qui a morbis suis reconvalescentes praemuniri debent, ne relabantur, sed pari modo etiam ii, quorum vita hucusque integra scelerisque pura fuit; imo labor multo gloriosior est, innocentes servare, ne corrumpantur, quam corruptos ad meliorem frugem reducere.

Demum ut munus doctoris rite exsequatur, opus est, ut

ignorantes circa mysteria fidei scitu necessaria, circa modum eliciendi dolorem et propositum, circa modum rite confitendi, circa officia status sui etc. instruat, ut vanas excusationes, quales non raro afferuntur, refutet, dubia dissolvat, atque ut potens sit exhortari in doctrina sana, et eos, qui contradicunt, arguere 1).

· Magnitudo harum cognitionum, de quibus modo locuti sumus, magis minusve perfecta esse potest, et quamvis maxime esset optandum, ut confessarii omnes ad eum perfectionis apicem pervenirent, quem canones eminentem scientiam appellant; quum tamen id de omnibus sperare non liceat, sufficit, si modo eam obtineant, quae ab iisdem canonibus competens vel conveniens vocatur, et in eo consistit, ut sciant saltem communia, in aliis vero, quae sunt minus usitata et intricatiora, saltem prudenter dubitare possint, quo fit, sententiam suam suspendant atque priusquam illam ferant, vel probatos auctores vel doctiores viros consulant <sup>2</sup>).

## Media acquirendi scientiam necessariam.

- §. 14. Quum itaque tanta scientia confessarius sub triplici hac relatione indigeat, graviter peccat, qui sacri tribunalis munus sine debita scientia suscipit et exercet, nec ullam diligentiam adhibet ad eam sibi comparandam. Quare plurimum juvat exponere, quibus haec scientia acquiratur mediis. Dicimus autem, eam acquiri:
- 1) Ordinato et continuo studio Theologiae catholicae tum dogmaticae tum moralis, unito cum meditatione veritatum S. Religionis nostrae. Etenim confessarius et nomine et auctoritate Christi judicare, mederi et docere tenetur. Jam quisnam in sacro tribunali tutius judicat? Qui ex doctrinae catholicae spiritu, an qui ex vagis humanae doctrinae principiis ferre velit judicium? Quis certius medebitur? Qui ad exemplum Ss. Salvatoris vulneribus salutiferum divinae sapientiae balsamum potius, quam qui arida philosophiae hesternae ceu ex tripode dicta velit applicare? Quis rectius firmiusque docebit? Qui ex verbo Dei hominibus benignissime revelato sua depromserit, an qui macilentae qualiscunque obviae theoriae stamina, aut quod pejus, propriae phantasiae ludibria divendere non erubuerit? Fidei et morum doctrinam non secundum placita pseudophilosophiae, quam fert dies, sed secundum purum intemeratumque sensum Ecclesiae Catholicae animis propinare oportebit. Hac ratione efficacissima vitii fugiendi virtutisque sectandae media suppeditabuntur, et vera christianorum officia, tum, quae vocant generalia, tum specialia, elucescent. Meminerint itaque confessarii, catholicae Religionis doctores se esse atque ministros Christi, ut pascant fideles doctrina mysteriisque Christi Domini. — Magnopere etiam frequens

<sup>1)</sup> Cfr. A. Stapf. Theol. moral. Tom. IV. §. 620. — 2) Glossa in cap. 19. X. de electione et electi potestate. (1. 6.)

lectie concilii Tridentini confessariis commendatur, imprimis capitum illorum, quae de justificatione agunt.

Der Priester ist ein Diener Jesu Christi, und somit ist es auch klar ausgesprochen, dass er Diener, nicht Herr des göttlichen Wortes ist. Nur einer ist Herr und Meister. — Sein Wort sollen wir lehren, Sein Wort, das lebendige, starke, das schärfer eindringt, als ein zweischneidiges Schwert, das Geist und Fleisch schneidet, wie es aufbewahrt ist in der Kirche, die da ist die Säule und Grundfeste der Wahrheit. Wehe dem, der davon nimmt, oder dazu thut! Zu Schanden werden sie in ihrer Thorheit, die falschen Propheten unserer Zeit, die, statt die Augen der Blinden zu öffnen für das Licht der ewigen Sonne, die einmal emporgestiegen über den Bergen, in unverminderter Klarheit leuchtet, und ungeschwächter Kraft ewiges Leben in die Thale der Erde sendet, ihr eigenes, dumpfes, sterbliches Lampenlicht in die Finsternisse der Armen hineinhalten und rufen: "Hier ist Christus." Aber Eins ist noth, dass wir in dieser, von ungeordneten und verwirrten Bestrebungen, von Anmassung und Irrthum, von Wissensdünkel und Vernunftstolz stürmisch bewegten Zeit, das Wesen und die Bestimmung der katholischen Kirche fest im Auge behalten, nämlich: die Grundfeste und Hinterlage der alten, einfältigen, christlichen Wahrheit zu sein, - die zwar verkannt und vergessen, gehöhnt und bekämpft, aher nicht vernichtet werden kann. Sie überdauert in ihrer stillen Lebenskraft alle die geräuschvollen, beweglichen, oft glänzenden und angestaunten Irrthümer der Zeit. In dieser erhabenen Sicherheit der katholischen Wahrheit haben sich ihre Diener vor nichts mehr zu hüthen, als im Anblicke der mannigfachen Verwirrungen die Besonnenheit zu verlieren, und Meinungen des Tags, Dogmen irgend einer Zeittheologie in die Mitte der Einen unwandelbaren Wahrheit zu verpflanzen, sich der alten einfältigen Bergpredigt Christi zu schämen, und sich in hohle Philosopheme zu verlieren, - die Mysterien des Christenthums stehen zu lassen, und lieber flache Moral zu lehren.

Quae auctor anonymus christianis incultat concionatoribus, pariter aequaliterque in confessarium cadunt adeo, ut non vereamur pauca hic referre. "Viele Priester kennen Gottes Wort nicht, sondern nur die Brosamen aus Schulcompendien. Viele leben ganz in ihrem eigenen phi-losophischen Lehrgebäude, und sind sich selbst Orakel. Viele haschen nur nach Floskein, als wenn das Leben und Sterben des Menschen nur Gedichte wären. Dadurch wird jene Selbstsucht genährt, die - von Einem Centrum abgewendet nur sich selbst glaubt. Dieser Unterricht ermangelt aller Festigkeit, und fällt zusammen im Sturme der Leidenschaft und im Drange der Noth. Er erzeugt verachtenden Dünkel, womit man sich so gerne begnügt, und praktisch dagegen handelt. O nur der Glaube begeistert, nicht die Reflexion! Als Glaube im Volke lebte, zählte man der christlichen Sieger Viele. - Nicht in der Wissenschaft waren sie zunächst ausbewahrt; am hohen Himmel waren sie angehestet. Gott war ihr ewiger Wächter! Sie winkten drohend, ermunternd oder segnend herab, und das Herz war vor ihren, und vor ihrem heiligen Wächter mit Ehrfurcht erfüllet. - Unantastbar standen sie dort geschrieben, wie's auch im Busen stürmte, kurz waren die Worte, schnell gelesen, tief und gewichtig der Worte Sinn. Ein Blick nur hinauf, und sie zündeten herab - fielen in die Ehrfurcht gewohnte Seele, und der Mensch war ge-- - Diese Wahrheiten vom Himmel herabziehen, (sie in blosse Vernunft-Moral umgestalten) heisst ihnen Leben und Wirksamkeit nehmen. - - Man trenne daher die Moral nicht von der Dogmatik! - - Auch sind solche vom Glauben isolirte Sittenvorträge immer

- wässerig. — Dergleichen Prediger sind dem Gärtner gleich, der den Baum, anstatt ihn in fruchtbares Erdreich zu versetzen, in die Lufthängt, und an dessen Zweige und Zweiglein nachgemachte Früchte anbindet").
- 2) Studio juris ecclesiastici, et sub aliqua ratione, juris quoque civilis, quod confessarius, ut, quid cuique incumbat, designare possit, cognitum habeat necesse est. Multis enim in casibus juxta Canonem Ecclesiae et statuta civitatis, conscientiam attinentia decidere oportet. "Sciant hinc sacerdotes scripturas sanctas et canones; nulli sacerdotum liceat canones ignorare nec quidquam facere, quod Patrum regulis possit obviare".
- 3) Lectione sacrae scripturae, quam confessarius ad rem suam commode referre, intellectui poenitentis illustrando cordique movendo adaptare noverit. Sacrae literae non modo materiam institutionum admonitionumque nostrarum, sed et justam earundem impertiendarum methodum, veram cordis linguam sat abunde exhibent. Qui attente sacras literas pervolverit, non poterit non admirari, quaenam et quanta paucis verbis imaginibusque sublimioribus expressa contineantur; quanta cum veritate et efficacia levioribus in lineamentis homines depingantur: quanta verborum simplicitate altissimae et partim novae ideae comprehendantur! Uti limbus, quo inclusas conspicis gemmas, levissime quoad fieri potest, thesaurum tegit, ita et sacra scriptura paucis et efficacibus iisque et simplicibus verbis sublimis nostrae divinae Religionis veritates pure et pellucide proponit. En gravem ejus brevitatem, miram foecunditatem, coelestem sublimitatem et ingenuam simplicitatem! Descendit ad simplices corde, imbuitque sapientia pusillos. Modo exhibet leviora tantum indicia, ast ex qua profunditate ea profert! modo fidam loquitur linguam animi, allicitque amore; modo terribili de Sinai voce conturbat, et vah minatur peccatori; loquitur adinstar amici, qui ingenuus omnisque simulationis nescius in sapientium et insipientium. proborum et improborum animos viam sibi parat. Quam multa ac varia in his thesauris recondita sunt adminicula! Dici non potest. quanta ex ea emergat utilitas. "Omnis scriptura divinitus inspirata utilis est ad docendum, ad corripiendum, ad erudiendum in justitia, ut perfectus sit homo Dei ad omne opus bonum instructus"; scribit Apostolus 3). Beatus sane, qui in lege Domini meditatur die ac nocte! Talis fuit Thimotheus, qui ab infantia novit sacras literas, quae ipsum instruebant ad salutem. Quare quilibet sacerdos, et qui a sacris confessionibus est, hoc S. Hieronymi veluti sibi dictum auscultet: "Divinas scripturas lege, imo de manibus tuis lectio sacra nunquam deponatur; disce, quod doceas; obtine eum, qui secundum doctrinam est, fidelem sermonem, ut potens sis exhortari in doctrina sana, et contradicentes arguere" 4).

<sup>1)</sup> Kath. Quartalsschrift von Tübingen 1820. S. 195. — 2) c. 1. 4. D, XXXVIII. — 2) l. Tim. III. 15. — 4) Epist. ab. Nep.

4) His studiis, acquirendi scientiam pro sacro tribunali necessariam, subsidia accedunt: omnium primo notitia proprii cordis ac indolis humanae in genere, dein consuetudo expertorum confessariorum, pariter lectio auctorum probatorum, qui materiam administrationem Poenitentiae concernentem diligenter exponunt, postremo sedula et attenta recognitio, quid ipsi nos pro varietate rerum et personarum in sacro tribunali egerimus, vel agere debuissemus.

Praeter haec studia, quibus humana industria debita pro sacro tribunali scientia acquiri possit, unum superest, quod silentio praeteriri nefas est, scilicet orationis studium, quandoquidem vera scientia donum Dei est, desursum descendens a Patre luminum. Si sapientiam invocaveris, scientiam Dei invenies". Si quis vestrum, ait S. Jacobus, indiget sapientia, postulet a Deo, qui dat omnibus affluenter". Optavi, inquit hominum sapientissimus, et datus est mihi sensus; invocavi et venit in me spiritus sapientiae". Si es theologus, vere orabis; et si vere oraveris, theologus vere eris".

## Rectum maturumque judicium.

§. 15. Altera dos, qua praeditus sit confessarius, est recta maturaque judicii vis. Quae si defuerit, moralem poenitentis characterem, v. g. an sit tepidus, debilis, levis, malitiosus, induratus etc.. rite aestimare non valebit, in imputatione actuum moralium singulorum concomitantes eorum circumstantias justo minus respiciet. Furtum necessitate extortum alii subest imputationi, quam ubi otium laborisque fuga in causa est; aliud est, si quis subitaneo mentis aestu concitatus proximum violaverit, quam ubi ex proposito et praemeditante animo id factum fuerit. In necessariis quaestionibus gravissima mittet, inhaerens e contra rebus secundariis; dubiis obmotis in angustias actus, quid sit respondendum, vix statim inveniet; in operibus satisfactionis imponendis imprudenter aget, et absolutionem impertietur, quibus differenda aut etiam omnino deneganda ea fuisset, et vice versa. Merito itaque requiritur, ut confessarius non solum rite sit instructus, sed etiam recto maturoque judicio polleat, ut possit de omnibus recte judicare; quae facultas aetate non suppletur, quum interim, quae in administrando Poenitentiae Sacramento perperam designantur, potissimum ex ejus defectu originem trahant; quae temere gesta, dum latent, absque remedio fiunt cum multarum interitu animarum. Maturitas judicii cum aetate acquiritur, sed rectitudo judicii insita est ab auctore naturae. Quum autem soleat de suo quisque bene sentire, consulitur junioribus sacerdotibus, ne sibi ipsi hac in re fidant; viros doctos, probos ac prudentes, quibus ipsi noti sint, in consilium adhibeant. Horum

<sup>1)</sup> Prov. II. 3. 5. - 2) I. 5. - 3 Sap. VII. 7. - 4) S. Nil. de orat. c. 37.

placitis se accommodent, non tam ob id, quod eruditi sint in his, quae de Poenitentia et casibus conscientiae tradunt Doctores, (ad hoc enim sufficit nonnihil ingenio valere et memoria), quam quod natura comparati sint ad rectum de rebus judicium ferendum.

#### Prudentia multa.

§. 16. In audiendis confessionibus eximia et multa quoque opus est prudentia. Non autem hic agimus de falsa et adulterina prudentia, quam Apostolus vocat prudentiam carnis, quae nihil nisi humanum et temporale spectat, propriis commodis, propriae utilitati et ambitioni jugiter invigilat, atque ad id humanis mediis, humano artificio adnititur. Haec siquidem prudentia mors est, ut idem Apostolus testatur, quia Deo inimica est. Sed loquimur de vera illa, quae desursum est, descendens a Patre luminum, quae est prudentia spiritus, quae plus commercii habet cum coelo quam cum terra, et quae in conducendis animabus ad eum modum regitur, quo utuntur agentes iter per Arabiae solitudines, nempe observando stellas potius, quam signatam vestigiis semitam per arenas, fluctuum instar, ventis jactatas atque confusas.

Si prudentia in genere consistit in facultate optimorum mediorum ad fines consequendos eligendorum; ille solummodo confessarius prudens dicendus est, qui facultate pollet, poenitentes ita tractandi, ut finis hujus sancti officii obtineatur. Finis vero nullus alius est, quam gloria Dei et salus animarum, in quem finem colliment omnia sacerdotis conamina; quod tunc tantum fieri poterit, ubi specialibus cujuslibet indigentiis accommodatissima adhibuerit media. Nam etiamsi prudentia haec eundem semper finem sibi praefixum habeat, pro diversa tamen poenitentium indole et conditione diversissimas formas induit ad exemplum Apostoli dicentis: "Omnibus omnia factus sum, ut omnes facerem salvos" 1).

Dicimus confessario virtutem hanc maxime esse necessariam, tum ad rite obeunda officia ministerii sui propria, tum ad vitandos innumeros prope defectus, qui, nisi prudentia moderetur ea, quae agenda sunt, saepissime inccurruntur. "Sine lumine discretionis incurrit, qui currit," ait S. Bernardus. Sane prudentia opus est in quaestionibus ponendis, quibus peccator interpellatur; in instructionibus et adhortationibus tam generalibus, quam specialibus cujusvis indoli, aetati, statui reliquisque indigentiis apprime adcommodatis; in satisfactionibus pro qualitate criminum et poenitentium facultate "quantum spiritus et prudentia suggesserit" salutaribus et convenientibus injungendis; ac denique in absolutione danda aut differenda aut deneganda. — Sunt et alia multa, ubi opus est pru-

<sup>1)</sup> I. Cor. IX. 22.

dentia spiritus, puta in casibus nonnunquam intricatioribus resolvendis, in dubiis eximendis, in consiliis dandis etc., sed de his omnibus suo loco agetur. Hoc sufficiet recensuisse, quod S. Bernardus in hanc rem summatim expressit: "Prudentia est ceterarum virtutum moderatrix ordinatrixque affectuum, et morum doctrix, qua sublata, virtus non jam virtus, sed vitium erit. Discretio siquidem omni virtuti ordinem ponit, ordo modum tribuit, et decorem, et perpetuitatem" 1).

## Media acquirendae prudentiae.

- §. 17. Ad necessariam hujus prudentiae virtutem comparandam requiritur ante omnia, ut confessarius ob oculos semper habeat finem altiorem, in quem poenitentium confessiones excipit; nimirum illum, qui in Dei gloriam hominumque salutem tendit eo ipso, quod aut animas aberrantes Deo lucrifaciat, aut coelestia solamina cordibus angore et moerore confectis instillet. Ubi enim illi sanctus finis abest, ibi prudentia quoque nulla est spiritus, quae ad vitam ducit, sed prudentia tantum carnis, quae mors est, Deoque inimica. Quo pluris nostra interest quoddam vitae quotidianae negotium, eo majori utimur circumspectione in eligendis illius perficiendi mediis; idem etiam in sacro Poenitentiae administrandae negotio valebit adeo, ut, quo major est sancti illius finis assequendi ardor, hoc sagacius sit studium optimorum ad eum obtinendum mediorum eligendorum et applicandorum. Quare non immerito sanctus ille ardor parens prudentiae vocatur.
- 2. Praeter scientiam, a qua decisiones suas mutuatur prudentia, requiritur in confessario naturalis mentis bonitas, ut prudens evadat; et quidem  $\alpha$ ) rectus judicii sensus, ut negotium ea ex parte, qua opus est, suscipiatur, et res concipiantur, quales sunt;  $\beta$ ) perspicacia, ut omnes advertantur circumstantiae, quae aliquo in negotio considerandae sunt, et praesentia obversentur principia, quae singulis illis circumstantiis sunt applicanda; ut facile expediantur consilia contra obices, qui adversantur; ut evitentur vitia hinc inde arctum virtutis tramitem obsidentia:  $\gamma$ ) efficacia et vis, ut fallacibus concupiscentiae et vitii argumentationibus resistatur, nec primo cuivis cedatur obstaculo, sed forti animo opus ad finem perducatur.
- 3. Praefatis naturae dotibus sufficienter exornatus confessarius, in sacro suo munere sedulam et pro ratione negotii convenientem considerationem instituat eorum, quae agenda vel omittenda sunt. Una tantum circumstantia, si non consideretur, satis est, ut tota actio corrumpatur, et temerarium efficiat eum, qui illam dispo-

<sup>1)</sup> Serm. 49. in Cant.

sucrat. Unicus sufficit miles extra ordinem positus, ut totius cohortis oriatur perturbatio; una satis est dissona vox, ut musicus concentus sordescat, atque unicus in aedificio defectus illud deformare potest. Sic attentio ad omnes circumstantias adeo in sacro tribunali necessaria est, ut sine illa prudentia subsistere nequeat.

- 4. Ad prudentiam sibi comparandam plurimum juvat, ut consessarius experientia exerceatur. Licet enim experientia supplere nequeat defectum scientiae, inficias tamen ire non possumus, eam magnopere esse adjumento, quia, cum ea, quae in praxi accidere possunt, numero careant, fieri non potest, ut omnia et singula meditatione praevideantur, sed diuturno tantum usu possunt addisci. Spirituum et conscientiarum dispositiones non minus differunt, quam corporum. Quemadmodum medicus, qui caret experientia, nequaquam potest aegrotum eadem prudentia tractare, quam qui illius temperamentum expertus est, et experientia doctus quaenam illi apta sint remedia cognoscit: ita confessarius, qui audiendarum confessionum usum nondum adeptus est, nescit ita perfecte, ut alius experientia edoctus, animas dirigere atque curare. Et quamvis in menitentis conscientia nihil non commune delitescat, semper difficile est homini experientia vacuo, particularibus casibus generalia aplicare principia. Aegros crebro videndo facilius morbi cognoscuntur, et saepius pharmaca propinando, quaenam optima sint, addiscitur. Ex propriis erroribus lumen aliquod percipitur, et cum inani aliqua specie decepti fuimus, deinde doctiores evadimus: atque hoc modo experientia prudentiam gignit. Quae ut obtineatur, opus erit, ut sacerdos poenitentiarius, praesertim primis curae animarum annis, auditas confessiones recogitet, salvo puritatis sensu, atque methodum, quam sequendam putavit, mente repetat; rationem sibi ipse reddat, num forsan quandoque praepropere, aut lenius, aut scrupulosius, aut severius judicaverit; an non alia magis apta satisfactionis opera injungere potuisset, an non aliquid majoris momenti interrogare omiserit, aut ad dignitatem et capacitatem poenitentis justo minus attenderit, etc.
- 5. Quando sibi ipse non suffecerit, aliorum sapientium ac piorum expetat consilia, qui scilicet usu et exercitio frequentiori prudentes evaserunt; hinc docilitas ad prudentiam requiritur. Nam conscientiae casus, qui occurrere possunt, omnes neque libris comprehendere neque sola meditatione determinare licet. "Qui sapiens est, audit consilia" et "ubi multa consilia, salus" 1), "In multitudine presbyterorum prudentium sta, et sapientiae illorum ex corde conjungere" 2). "Audiens sapiens sapientior erit, et intelligens gubernacula possidebit" 3). "In his, quae ad prudentiam pertinent, maxi-

<sup>&#</sup>x27;) Prov. XII. 15. XI. 14. - 2) Eccli. VI. 35. - 2) Prov. 1. 5.

me indiget homo ab aliquo erudiri. — — et ideo convenienter docilitas ponitur pars prudentiae" 1).

Praesertim in rebus gravioribus et difficilioribus magisque intricatis manifesta fit prudentia, et ad prudentiam via sternitur, quando confessarius admodum lente et considerate procedit, non subito judicat, et ad maturam rei deliberationem et ad consilium ab aliis petendum poenitenti diem alium, quo veniat, assignet. "In summis quidem rebus, ait S. Gregorius M., citum non oportet esse consilium, in quibus suae prudentiae inniti non debet, nec esse sapiens apud semetipsum" <sup>2</sup>).

Viri autem, quos pro morum regimine consulendos esse dicimus, docti sint et pii. "Pie scientes et scienter pii" juxta illud S. Augustini. Licet enim vir doctus generatim moralis disciplinae regulas calleat, eas praepostere particularibus casibus applicabit, et saepe mala consilia suggeret, quando et ipse pietate animi deficit. Conscientia illius horologium est perturbatum, quod corrigendum est ad normam illius, quod habet vir justus.

6. Postremo mediis positivis adipiscendae prudentiae negativum illud accedit, quod impedimenta hujus tollere studeamus, quorum praecipua sunt passio, praecipitatio, pertinacia; adde etiam vitia omnia, praesertim ea, quae temperantiae adversantur. Passio enim obscurat mentem; praecipitatio impellit in devia pleraque et abrupta, nec ulla praevisione uti sinit; pertinacia obstruit aditum bonis consiliis, et peccatum quodcumque tenebras in animum offundit. Unde praeclare S. Ambrosius ait: "In acquirendis consiliis plurimum valet vitae probitas, virtutum praerogativa, frugalitatis gratia; quis enim in coeno fontem requirat? quis ex turbida aqua potum petat?" 3)

Et »quia non sumus sufficientes cogitare aliquid ex nobis, quasi ex nobis, sed sufficientia nostra ex Deo est" 4), ideireo gratiam Illius suppliciter exposcamus postulemusque, ut Ipse concedat nobis Spiritum intelligentiae et sapientiae, Spiritum consilii et fortitudinis, inprimis donum discretionis spirituum.

#### Verus animarum zelus.

§. 18. Verus animarum zelus animo confessarii aeque ac scientia et prudentia intellectus, est necessarius. Est vero ille nihil alliud, quam charitas ipsa erga Deum et proximum, qua saluti aliorum in Dei gloriam adlaborare satagimus. Flamma est, quae ex justi corde erumpens fovet eorum pietatem, quos jam dispositos invenit, oppugnat renitentes, neque illos quiescere patitur, donec eos

<sup>1)</sup> S. Thom. Summ. theol. 2. II. q. 49. a. 8. — 2) Libr. Past. P. II. 9) Libr. 2. Off. c. 11. — 4) II. Cor. III. 5.

ad officium revocaverit. "Quis comeditur zelo domus Dei? Qui omnia, quae forte ubi videt perversa, satagit emendare, cupit corrigere, non quiescit, si emendare non potest, tolerat, gemit".). Quanto
et quam fervido zelo tum gloriae Dei, tum salutis animarum exarserit Salvator optimus, quis quaeso, cogitatione assequi, nedum
sermone explicare poterit? Quis putas, fuit sacri illius cordis ardor?
quod amoris incendium? cum Ipse passionem suam et mortem acerbissimam praecogitans, qua universos homines redemturus erat, et
de illa discipulis proloquens: Baptismo, inquit, habeo baptizari, et
quomodo coarctor, usque dum perficiatur. Ignem veni mittere in
terras, et quid volo, nisi ut accendatur?".

Hunc eundem ignem toto pectore hauserat S. Paulus, quando ipse de se dicebat: "Quis infirmatur, et ego non infirmor? quis scandalizatur, et ego non uror?" 3). Non dixit, ut recte observat 8. Chrysostomus: et ego non molestia afficior, sed dixit: "et ego non uror," urendi verbo summum dolorem ostendere volens 1). Ouando idem ad Thessalonicenses scribebat: "Nunc vivimus, si vos statis in Domino," quae verba perpendens S. Chrysostomus, "vide inquit, quantopere sanctus hic Apostolus studebat, ut res fratrum nete se haberent, qui nec vivere quidem se existimabat, si illi non essent salvi. Homo, qui fuerat raptus ad tertium coelum et delatus in paradisum, qui fuerat particeps mysteriorum ineffabilium, et tantam apud Deum assecutus est fiduciam, illorum tamen bonorum sensum non valde accipiebat, nisi etiam vidisset fratres suos esse salvos." Hoc igne toti erant accensi et incensi Sancti Apostoli omnes, hoc zeli ardore flagrabant tot quam plurimi SS. Patres, Sacerdotes et Confessores, quorum nomina scripta sunt in libro vitae. Utinam et nos hoc sancto igne accensi nonnisi Dei gloriam et salutem animarum sitiremus! Qui hac virtute privatus existit, duntaxat raro et cunctanter, ne dicam cum taedio, sacro tribunali assidebit, et ubi quacunque ratione coactus munere fungitur, ignis est sine calore, sol sine luce. Et quemadmodum in vitiis omnibus nihil nequius est zelo profano ac nefario, ita nihil in virtute perfectius ac laudabilius christiano; uterque purissimus et subtilissimus est, ut ita dicam, succus, alter quidem nequitiae, alter vero sanctitatis. Confessarius, qui vero salutis animarum zelo non animatur, facile occupabitur ab amore sui proprio, affectionibusque corruptis, quae illum sequuntur.

#### Conditiones veri animarum zeli.

§. 19. Ast verus animarum zelus pluribus sese commendat et manifestat dotibus, quas S. Bernardus tamquam veri animarum

<sup>1)</sup> S. Aug. in Psalm, LXVIII. — 2) Luc. XII. 49, 50. — 3) II. Cor. XI. 29.
4) In Encom. S. Romani M. apud Sur. in c. 3.

zeli conditiones refert: "Zelum tuum inflammet charitas, informet scientia, firmet constantia. Sit fervidus, sit circumspectus, sit invictus, nec teporem non habeat nec careat discretione, nec timidus sit" 1), et alibi: "Zelus absque scientia, dum prodesse festinat, invenitur obesse 2). Quoniam autem de scientia et prudentia jam supra egimus, nonnisi reliquas hic commemoramus dotes, quae etiam tamquam speciales virtutes in confessario requiruntur. Numeratur:

- a) sollicitudo charitatis, quae acediam non fert, non pareit operae, non timet periculum "laborat usque ad vincula<sup>8</sup>), omnia tentat, minus accedente tentamine alio aliud ingeniose excogitat, neque unquam deterretur. Miraris summam piae matris charitatem et sollicitudinem erga filiolum suum gravi ac lethali morbo decumbentem; quietis nescia omnia alleviationi valetudinique restituendae apta media inquirit, moeret, ingemiscit, coelum precibus enixis rogat, ut salvum videat, quem diligit infantem. An minori sollicitudine feratur sacerdos Dei - Vicarius amoris Christi - erga poenitentem gravi vulnere animae sauciatum? Confessarius salutis aliorum studiosus omnes amplectitur peccatores, divites aeque ac pauperes, nobiles et plebejos: sine defatigatione nititur extrahere de faecibus terrenis, et sublevare ad Deum animas, sese accommodans quorumque infirmitati, nullo nauseantis signo edito, ac refugientis attrectare vulnera. "Amor," inquit S. Gregorius M., "si est, magna operatur: quodsi operari renuit, amor non est."
- b) Patientia et mansuetudo, quae ubi defuerint, longe abest, ut vel ardentissimum saluti aliorum adlaborandi studium quidquam proficiat, ut potius frustrato fine noceat. "Moyses, dux populi Dei, erat mitissimus vir super omnes homines, qui morabantur in terra" 1). Jesus Christus verbo et exemplo nos hortatur: "Discite a me, quia mitis sum." Tales erant Apostoli, quos suo spiritu repleverat Dominus, ut essent pastores animarum. "Fratres," scribit Apostolus, zetsi praeoccupatus fuerit homo in aliquo delicto, vos qui spirituales estis, hujusmodi instruite in spiritu lenitatis, considerans te ipsum, ne et tu tenteris" 5). Unde memores esse nos oportet praecenti Apostolici: Induite vos sicut electi Dei viscera misericordiae. benignitatem, humilitatem, modestiam, patientiam" 6). "Charitas patiens est, benigna est, non quaerit, quae sua sunt, non irritatur. potius omnia suffert" 7). Patientia et mansuetudine sacerdos tum praecipue indiget, ubi cum hominibus timidis, scrupulis agitatis, rudibus et inurbanis, in narrationibus suis prolixis, vel saepius recidivis, ipsi agendum est. Prae reliquis consuetudinarii compassionem merentur. Etiamsi saepius spem conceptam frustraverint, ipsorum

<sup>1)</sup> Serm. 20. — 2) De convers. ad Cler. n. 38. — 3) II. Tim. II. 9. — 4) Num. XII. 3. — 5) Gal. VI. 1. — 6) Col. III. 12. — 7) I. Cor. XIII.

tamen salus, quamdiu spirant, non est desperanda; non enim nostrum est nosse tempora vel momenta, quae Pater posuit in sua potestate. Unde de novo semper iisdem contestari commiserationem, consilia et motiva emendationis suggerere, eosque non intermissa charitate urgere oportet, ut tandem serio resipiscant, et quamvis absolvi nequeant, benigne tamen dimittendi sunt, ne forte durius repulsi exacerbentur, et redire timeant. "Si confessarius," inquit S. Gregorius, "animae penitus impurae aditum ad sancta sanctorum interdicere cogitur, tenera cum charitate eodem momento in ejus conversione laboret, amaramque medicinam, qua poenitentem eximere nequit, amore, mansuetudine et lenitate studeat dulcorare".). Et S. Franciscus Xav. monet: "Talem te tuis praebeas, qualem bonus Pater improbis filiis, ut nunquam eis consulere desinas, quamvis cernas multis eos vitiis coopertos".

e) Fortitudo, qua valeas irrumpere iniquitates 3). Quamvis caim confessarium plurimum ornent benignitas, patientia et mansueudo, - utpote Evangelii praeconem, qui misericordiam, et benignitatem Dei palam annunciet peccatori, eumque sentire faciat, quam alcis et snavis sit Deus, ut a trita sceleris via ipsum absterreat, weatque ad genuinam cordis conversionem, - tamen abesse mime debet sacerdotalis gravitas et fortitudo, quae nihil imminuit de a fidelitate, quam Deus a confessario requirit, neque de inviolabili adhaesione, quam legi debet. "Bona est misericordia, sed non debet esse contra judicium" 4). Haec fortitudo potissimum usu venit in admonendo, ubi sine ullo hominum respectu est usurpanda; in oblirando ad restitutionem rei vel famae injuste ablatae, ad resarciendum damnum illatum, ad tollendum causas, quae in proxima peccandi occasione poenitentem constituunt, licet illae peccatori tam utiles sint, quam homini oculus, manus et pedes secundum doctrinam Jesu Christi; in apparandis remediis poenitenti salutiferis quamvis amaris; in imponenda satisfactione idonea et menti Ecclesiae consentanea; denique in absolutione vel differenda quin imo deneganda, ubi necesse fuerit. - Verum dum fortitudine aliud extremum mollis nimiumque indulgentis miserationis vitamus, cavendum est, ne in aliud extremum aeque periculosum, inclementis scilicet duritiei incidamus. Fortitudo efficiat, ne confessarius justitiam, quam sacro officio suo debet, laedat, e contra benignitas et miseratio procul repellant vehementiam, asperitatem et duritiem, quae mmium rigorem et severitatem sibi arrogare velit. Manifestet semper poenitentiarius auctoritatem patris tenerumquo affectum matris. Misericordia peccatorem consoletur ex justitiae principiis, et justitia arguat eum cum fortitudine intra misericordiae limites. Quapropter, ut S. Greg. M. inquit: "Utraque summopere sunt tenenda,

<sup>1)</sup> Libr. Past. P. II. — 2) Libr. 1. ep. 7. — 2) Eccl. VII. 6. — 4) S. Augustinus in Exod. p. 38.

ut (confessarii) nec in disciplinae rigore benignitatem mansuetudinis, nec rursum in mansuetudine vigorem deserant disciplinae: quatenus nec a compassione pietatis obdurescant, cum contumaces corrigunt, nec disciplinae vigorem molliant, cum infirmorum animos consolantur; regat ergo disciplinae vigor mansuetudinem, et mansuetudo ornet vigorem, et sic alterum commendetur ex altero, ut nec vigor sit rigidus, nec mansuetudo dissoluta".

Animarum zelus, quem modo descripsimus, procul dubio divina gratia suffultus, non potest non saluberrimos in Dei gloriam hominumque salutem fructus producere; atque ubi malis mederi nequit, ingemiscit, et si nihil aliud valet, saltem cordis dolorem et lacrymas, sincerae charitatis testes, Deo offert. Sic regius Psaltes dicebat: "Tabescere me fecit zelus meus, quia obliti sunt verba tua inimici mei" 2), et S. Apostolus: "Tristitia, inquit, mihi magna est et dolor continuus cordi meo; optabam enim ego ipse anathema esse a Christo pro fratribus meis" 3); et Ipse Dominus Jesus, videns civitatem, flevit super illam dicens: "Quia si cognovisses et tu, et quidem in hac die tua, quae ad pacem tibi: nunc autem abscondita sunt ab oculis tuis, quia ecce venient dies in te, et circumdabunt te inimici tui vallo" 4). Sic igitur verus divinae gloriae humanaeque salutis zelator, quando majestatem divinam peccatorum contumacia dehonestari, quando animas perire, inimicos Dei insolescere et mala augeri et praevalere videt, velut angelus pacis amare flet, ac in umbra alarum divinae protectionis se recondit, donec pertranseat iniquitas.

#### Sanctimonia vitae.

§. 20. Confessarius, cum vi muneris sui existat judex et censor morum et alienae vitae, irreprehensibilis sit oportet; et ordo postulat, ut vita illius sit exemplum virtutum, quas in poenitentibus exigit. "Irreprehensibiles esse convenit, ait Hormidas, quos praeesse necesse est corrigendis, nec quidquam illi deesse personae, penes quam est Religionis summa et substantia disciplinae" 5). "Sacerdos, cui omnis offertur peccator, ante quem statuitur omnis languor, in nullo eorum sit judicandus, quae in alio judicare est promtus" 6). Debet praeponderare vita sacerdotis, sicut praeponderat gratia; nam qui alios praeceptis suis ligat, debet in se legitima praecepta custodire" 7). "Si virtutibus, dicebat S. Chrysostomus splendere curemus, ad nos trahemus omnes, qui venire elegerint ad salutem. Omni tuba documenta operum clariora sunt, vitaque munda ipsa luce fulgentior est, nec obscurari potest, etiamsi mille fuerint obloquentes.

<sup>1)</sup> Libr. Mor. 19. c. 12. — 2) Psalm. CXVIII. 139. — 3) Rom. IX. 2. — 4) Luc. XIX. 42. 43. — 5) Epist. 15. ad Episcopos. — 6) C. 1. §. 2. D. VI. de poenit. — 7) S. Ambr. Ep. 82.

Si mansueti, misericordes, pacifici, humiles ac mundo corde fuerimus, non minus efficaciter, quam per ipsa miracula, spectatores nostros ad veritatem trahemus" 1). Et S. Gregorius: "Illa vox lubentius auditorum corda penetrat, quam dicentis vita commendat, quia tune, quod loquendo imperat, ostendendo adjuvat, ut fiat" 2). Quod S. Franciscus Salesius monebat de concionatoribus. debere illos praedicare non solis auribus, sed oculis quoque auditorum suorum, id aeque valet de confessariis. Non sufficit, si hi in sacro tribunali loquantur auribus poenitentium, loqui quoque extra sacrum tribunal debent corum oculis, modo quidem ipsis multo difficiliori, sed multo etiam efficaciori, scilicet exemplis probae sanctaeque vitae. Vera igitur pietas christiana est dos principalis, qua praecipue splendescere debet confessarius, qu'in sacro tribunali sedens divinam solvendi et ligandi potestatem exercet, qui et vi officii alios docet aeternam salutem in timore et tremore operari. Si enim ipsius conversatio manifeste improba est et immoralis, in antecessum jam judicatur, nequaquam serio dictas esse illas admonitiones, quas impertitur et institutiones. Perit omnis confidentia, et si quis circumstantiis pressus ejusmodi viro confitetur, interna aestimatione proequi eum et audire non valet. Nam »cujus vita despicitur, restat. met praedicatio contemnatur" 3). Accedit, quod bonum poenitentis propositum nihil magis faciliusque evertere, eumque in relapsum praecipitem agere soleat, quam exemplum confessarii, qui quod aliis consuluit, non facit, facit autem, quod dissuasit prohibuitque. Pulchre de hoc S. Augustinus: "Attendit enim ovis etiam fortis praepositum suum male viventem; si declinet oculos a regulis Domini, incipit dicere in corde suo: Si praepositus meus sic vivit, quis ego sum, qui non faciam, quod ille facit? Sic omnis, qui male vivit in conspectu eorum, quibus praepositus est, quantum in ipso est, occidit et fortes oves" 4). -

Si vero simulat virtutem, vitamque improbam tegere nititur, citius seriusve tamen ab hominibus laicis, qui vitia cleri oculo admodum acuto perspiciunt, in opprobrium et dedecus suum seu talis agnoscetur, qualis est; aut etiamsi hoc non fiat, impius confessarius, — ut taceam Deum, quem non effugiet neque in hoc neque in futuro saeculo, — perparum etiam proderit. Solum, quod ex corde est, in corda iterum influit eaque movet. Quomodo autem dehortationes a malo ex corde esse possunt, si cor ipsum misero servitio peccati detinetur? Quomodo aliis fervore sancto virtutem commendabit, ex cujus ipsius animo exulat, et qui eam nonnisi ex sterili sua ethica christiana pernoscit, nec ex Spiritus sancti promptuario sumit? Quomodo, qui sibi ipse imperandi impotens est, apud alios neces-

<sup>1)</sup> Hom. 15. in Matth. cap. V. — 2) Libr. Past. P. II. c. 3. — 4) S. Bern. serm. 1. — 4) Serm 46. de Pass.

sario illi officio: "Vince te ipsum" insistere poterit? Quomodo obviabit nonnullorum inferioris et altioris conditionis laicorum praejudicio, confessarius vi muneris teneri ad tantam severitatem, ut
plebs coërceatur? ni ipse in omni virtutum genere emineat, "ut
perfectus sit homo Dei ad omne opus bonum instructus" 1). "Bene
vivendo et bene docendo populum instruis, quomodo debeat vivere;
bene autem docendo et male vivendo, Deum instruis, quomodo debeat te condemnare" 2). Quot igitur de causis tenetur confessarius,
sancte vitam traducere!

At vero quaenam singillatim in confessario sanctimonia, dum Poenitentiae administrat Sacramentum, requiritur?

- a) A lethalis peccati labe immunem esse decet confessarium. Licet enim a ministri sanctitate sacramentorum effectus minime dependeat, sed ex solis meritis Jesu Christi, nihilominus magna indignitas est horrendumque sacrilegium, quod, qui repulit gratiam, hanc aliis elargiri contendat. Peccatori dixit Deus: "Quare tu enarras justitias meas, et assumis testamentum meum per os tuum? Arguam te et statuam contra faciem tuam. Intelligite haec, qui obliviscimini Deum, ne quando rapiat, et non sit, qui eripiat" de afferrat ad administrationem salutiferi hujus sacramenti conscientiam maculatam, neque sordidis manibus dispenset divinam gratiam, debet omnino conscientiae plaga primo sanari per confessionem sacramentalem vel per contritionem, ne cogatur Judicis sui audire amaram reprobationem: "Medice, cura te ipsum."
- b) Debet in virtutis praxi confirmatus esse propter ingentes tentationes, quibus hoc illum objicit ministerium. Neque enim corruptus aër cubiculi, ubi jam diu aeger phthisi contabescens jacet. magis corpori periculosus est, quam spiritui quorundam peccatorum enarratio. Igitur si illi tantum, quibus robustum est temperamentum et optima valetudo, aegris assidere possunt, eorum attrectare vulnera, et cum illis morari, quin eorum salus in periculum adducatur, fatendum est necessario, illos tantum citra salutis aeternae periculum regere posse ulceratas conscientias, qui diutina bonorum operum exercitatione sese diligentissime in virtute solidarunt. -Oul antea cum horrore tentationem repellebat, hanc non amplius reformidat, ubi videt malum, quod sibi suadetur, exemplo non carere. et dummodo paululum pronus sit, eos abjiciet pudoris sensus, quibus coërcebatur, si quos invenerit, qui illum impellant. An igitur non eximia confessario virtus et bonitas videtur esse necessaria tanto muneri exsequendo? Excellens sane fuit Jeremiae sanctitas, et tamen, cum illum Deus juberet familiarius agere cum peccatoribus. memorem esse voluit, ne dum eos studeret capere, ipsemet praeda

<sup>1)</sup> II. Tim. III. 17. - 2) Auth. op. imp. Hom. 43. - 3) Psalm. XLIX. 16. 22

fieret. "Convertentar ipsi ad te, et tu non converteris ad eos" 1). Sed ex omni peccatorum genere nullum magis contagione sua timendum est, ae facilius sese communicat, quam quod est castitati contrarium. Si ergo inhonestos sermones audire, licet inviti, non possumus, quin subinde pravae cogitationes suboriantur, quid erit, cum data opera confessarius mentem animumque totum adjiciet ad turpissima quaelibet flagitia excutienda? Imitandus Loth erit, quem sacrae testantur literae et oculis et auribus permansisse illibatum. "Aspectu et auditu justus erat" 2). Praecipue sacerdotes juniores ex hac parte sibi caveant. "Nemo adolescentiam tuam contemnat, sed exemplum esto fidelium in verbo, in conversatione, in charitate, in castitate" 3).

e) Sit in confessario horror omnis peccati; nam timor peccati efficit, ut vel levissimas illius species vitemus. "Per timorem Domini declinat omnis a malo" <sup>6</sup>).

Qui isthic describitur, est homo ille, quem requirimus, ut alios regat. Ille enim pervadit animae humanae sinus usque ad compages et medullas, cogitationes et motus cordis discernit, omnia illius machinamenta considerat, et per hane spiritualem anatomen, quae al peccatores regendos adeo necessaria est, vulnerum profunditatem scrutatur, morborum originem detegit, modum, quo contrabuntur, investigat, et tuto praescribit, quid ad eos curandos evitandosque faciendum sit.

Ceterum haec, quae de sanctimonia vitae tamquam dote principali diximus, efficere non debent, ut confessarii animos despondeant, et a suscepto munere deterreantur, sed excitare potius, ut indies magis se sanctificent, et tanto ministerio se dignos reddant.

### Orationis studium.

§. 21. Pariter confessarii dotibus accensetur studium orationis, cujus necessitatem Christi Domini et Apostolorum praecepta et exempla commonstrant. Certe vel ipsa infirmitas, qua sicut et alii homines, ipse etiam sacerdos circumdatus est, et hostium acerbitas, quorum insultibus exponitur, sublimitasque ac difficultas muneris ab ipso obeundi, satis evincunt orationis necessitatem, qua divinam gratiam exoret, sine cujus subsidio nec cum virtute degere, nec hostium impetus propulsare, nec munera sibi injuncta digne peragere posset. "Sine me nihil potestis facere," ait Salvator optimus b), et ejus Apostolus: "Neque qui plantat est aliquid, neque qui rigat, sed qui incrementum dat, Deus". Sicut necessarium est, ut palmes succum trahat ex stipite, stipes ex radice, radix ex terra, ita et homini ne-

<sup>1)</sup> Jer. XV. 19. — 2) H. Petr, H. 8. — 3) I. Tim. IV. 12. — 4) Prov. KV. 27. — 5) Joan, XV. 5. — 6) I. Cor. HI. 7.

cessaria est virtus Dei, gratia Christi, quam ferventi consequimur oratione. Hunc in finem primum sane nostrum officium est, ut de nobismet ipsis diffidentes, humiles et non intermissas ad Deum preces fundamus, quandoquidem praeter allatas rationes conversio peccatoris non humanae industriae, sed gratiae divinae opus est. "Deus enim habet sine dubio humanorum cordium, quo placet inclinandorum omnipotentissimam potestatem" 1). "Maledictus, qui confidit in homine, et ponit carnem brachium suum. - Benedictus vir, qui confidit in Domino, et erit Dominus fiducia ejus"?). "Etenim meum est consilium et aequitas, mea est prudentia" 3). Hinc ergo saepissime flagitemus: "Vias tuas demonstra mihi, et semitas tuas edoce me. Da mihi sedium tuarum assistricem sapientiam, et noli me reprobare a pueris tuis. Quoniam servus tuus sum ego, et filius ancillae tuae, et homo infirmus et exigui temporis, et minor ad intellectum judicii et legum" 4). In causis intricatis et gravioribus devotio etiam singularis instituatur, ut dicamus cum piissimo Josaphat: "Cum ignoremus, quid agere debeamus, hoc solum habemus residui, ut oculos nostros dirigamus ad Te" 5).

Nemo igitur excipiat confessiones, nisi prius mentem elevaverit ad Deum, et perpenderit, cujus personam vicesque suppleat, quanti momenti sit munus susceptum, quanto pretio quaevis anima Christo constiterit, quam severum timeat judicium, si opus Dei negligenter tractaverit; quam vero copiosa merces exspectanda, ubi suo officio omni cum cura, fidelitate et attentione functus fuerit. Utcumque labor nobis molestus videatur, non deficiamus precibus, tempore enim suo metemus, non deficientes. Quapropter rogemus Deum enixis precibus ex toto corde, ut sapientiam et prudentiam, patientiam et mansuetudinem, et modestiam nobis elargiatur cum puritate, ne dum alios purgamus, ipsi impuri evadamus. Rogemus Deum pro poenitentibus ad nos accedentibus, ut det ipsis sinceritatem. veram contritionem, seriam mentis et cordis conversionem, et in bono perseverantiam. Meminerit confessarius, monet S. Carolus Borromaeus, pro eorum, quos in confessione audierit, sincera conversione deprecari. Ipsi poenitentes orant saepe pro confessario suo. novus hic illi sit stimulus ad deprecandum pro poenitentibus suis. "Orate pro invicem, ut salvemini" 6).

# Sacrae meditationis studium.

§. 22. Si, nemine addubitante, scientia et vitae sanctimonia est conditio, sine qua non idonei bonique confessarii, propalam est, confessarium sacrae meditationis exercitio carere non posse; quare

S. Aug. — 2) Jer. XVII. 5.7. — 3) Prov. VIII.1 4. — 4) Sap. IX. 4. seq. — 5) II. Paral. XX. 12. — 6) Jac. V. 16.

ultimo loco necessariam in confessario dotem vocamus meditationis studium. Sine illa quippe vix quisquam ad verae et solidae pietatis metam pertingere potest. Sicut enim effectus sine causa, et finis absque medio, et portus absque navigatione obtineri non potest; ita perfectio christiana veraque sanctimonia vitae, ad quam potiori ratione sacerdos, et ut diximus, confessarius conniti debet, absque meditationis exercitio obtineri nequit; quod vel ipsa experientia satis compertum est. Sed necesse est quoque, ulterius eam progredi ac tantam effici, quae se etiam in alios abundanter possit effundere. Nutrix geminato indiget alimento, quo et se ipsam sustentet, et simul lactenti proli sufficiat. Ita se res habet in confessariis. Ipsis convenit duplex ille spiritus, quem sibi poposcit Elisaeus "Obsecro, ut in me fiat duplex spiritus" 1), spiritus, in cujus virtute evadant perfecti et perficientes. Utrumque longe facilius consequetur, qui sacro huic exercitio incumbit, quam qui illud negligit. Experimur enim quotidie, quod sacrae literae testantur: "Corpus, quod corrumpitur, aggravat animam, et terrena inhabitatio deprimit sensum multa cogitantem" 2). Unde ne mens nostra tepefiat, vel rerum terrenarum pondere inflectatur, aliud certe non restat, usi ut gratiam Dei, quae est in nobis per impositionem manuum, , ope meditationis quotidie resuscitare satagamus, ne forte et nobis contingat, ut quos ministros Christi et dispensatores mysteriorum Dei esse oportet, efficiamur "nubes sine aqua, quae a ventis circumferuntur, arbores autumnales infructuosae, bis mortuae, eradicatae etc." 3) Et quis sibi blandiatur, absque frequenti meditatione ad majorem perfectionem, ne dicam ad perfectionis verticem conscensurum se esse? Etenim per meditationis exercitium cognitio veritatum divinarum in nobis perficitur, fides animatur, spes roboratur, et charitas inflammatur magis adeo, ut vi et efficacia divinarum veritatum succrescente, seu, juxta verba Psalmistae, in meditatione exardescente igne, pii animi affectus excitentur, bona proposita concipiantur, quibus ad majorem perfectionem eluctemur. Verum superest alia quoque ratio, quae sacerdotem et confessarium urget, ut saluberrimo hocce exercitio saepe saepius utatur, quatenus scilicet ibi discit, qualem se poenitentibus praebere debeat, quid et quomodo eos doceat, adhortetur et ad virtutis studium dirigat, quin imo excitato perfectionis cuivis statui propriae desiderio, meditationes et considerationes ipsae usui esse possunt poenitentibus, quos in hoc orationis genere instruere convenit, cujus per se alias capaces non essent.

<sup>1)</sup> III. Reg. II. 9. — 2) Sap. IX. 15. — 3) Jud. 12.

#### Ratio meditandi.

§. 23. Quum tantae excellentiae et utilitatis sit meditationis sacrae exercitium, operae pretium judicamus, rationem, qua quis meditationi vacare queat, breviter percensere 1). Sequimur in hac parte ea, quae a S. Francisco Salesio in secunda Philotheae suae parte de illius orationis mentalis ratione et methodo sapientissime, et cum maximo pietatis sensu dicuntur.

Primum, quod ab eo praescribitur, est orantis praeparatio jukta illud Ecclesiastici: "Ante orationem praepara animam tuam, et noli esse quasi homo, qui tentat Deum"?). Haec autem praeparatio in eo consistit, a) ut nos in Dei conspectu et praesentia collocemus, idque eliciendo actum adei circa omnipraesentiam Dei ecelum terramque sua immensitate replentis: sive ipsum Deum per eandem fidem apprehendendo non modo, ut omnibus rebus praesentissimum, sed speciali etiam modo, ut intime nobis inexistentem, nosque divinitatis suae praesentia vivificantem, juxta illud Apostoli. "In ipso vivimus, et movemur, et sumus" 8). Unde et David illum nun-.cupabat Deum cordis sui. — Sive etiam considerando Christum Dominum Redemptorem, utpote qui secundum humanitatem suam jam inde e coelis omnes, qui in mundo sunt, homines contemplatur et considerat, quamvis nos eum non videamus, sicut Stephanus eum vidit, cum pro nomine illius mortem oppeteret. — Sive denique ipsummet Christum secundum eandem humanitatem nobis adstantem proponendo, aut sub sanctissimi Sacramenti speciebus realiter praesentem adorando. Aliquo ex his mediis utere ad animam tuam in Dei praesentia constituendam: nec vero omnia haec media uno tempere simul usurpes, sed tantum singillatim unum, idque breviter et simpliciter. b) Post divinae praesentiae seriem et attentam cogitationem subsequi debet humilis et supplex divinae opis invocatio, "cum sufficientes non simus cogitare aliquid ex nobis, quasi ex nobis, sed sufficientia nostra ex Deo sit"4). Dicat igitur orans cum regio Propheta: "Ne projicias me a facie tua, et Spiritum sanctum tuum ne auferas a me" 5). "Revela oculos meos, et considerabo mirabilia de lege tua." "Da mihi intellectum et srutabor legem tuam, et custodiam illam in toto corde meo etc." 6), et alfa id genus verba. Utile quoque erit, invocare auxilium et intercessionem sanctissimae Deiparae Virginis, nec non S. Angeli Custodis et aliorum Sancterum, erga quos peculiari devotione quis affectus est. c) Suadent demum quidam, ut materia, quae ex prae-

<sup>1)</sup> Erinnerungen an die geistlichen Uebungen im Jahre 1842, Grätz 1842. In his pagellis ratio meditandi perbene exponitur. — 2) Eccl. XVIII. 23. — 2) Act. XVII. 28. — 4) II. Cor. III. 5. — 5) Psalm. L. 13. —

<sup>6)</sup> Psalm. CXVIII. 18, 34.

via lectione vel aliunde hausta est, sive ope imaginationis, sive per fidem in intellectu — quod cujusvis arbitrio relinquitur, ad vivum proponatur non aliter, ae si mysterium, quod perpendere cogitamus revera coram nobis perageretur. Exempli gratia: Dominum Jesum in cruce fixum meditaturus, finges te in monte Calvariae praesentem adesse, et quidquid in die passionis factum et dictum est, coram oenlis tuis spectare. Aut si vells, imaginaberis, eo ipso loco, in quo tu es, Domini crucifixionem fieri, eo prorsus modo, quo eam Evangelistae describunt.

- 2. Hac praeparatione breviter praemissa, ipsius meditationis praecipua pars aggredienda est, quae in actibus tum intellectus tum voluntatis consistit. In actibus quidem intellectus; mysterium propositum meditando, illiusque veritates circumstantiasque omnes attente considerando: plerumque in hoc negotio multum juvamur, occurentes circumstantias attendendo, juxta notum versiculum: "Quis, quid, ubi, quibus auxillis, cur, quomodo, quando." Generatim haec indagatio non in meram speculationem, sed in pios semper animi affectus desinat, quibus voluntas ad agendum moveur. Huc praecipue spectant affectus; v. g. doloris de peccatis, tmoris judiciorum divinorum, spei in divina misericordia, desiderif goriae coelestis, dilectionis et charitatis in Deum et proximum, et alli similes, qui in voluntate ipsa, firma producere et efformare debent proposita, tum devitandi peccata, tum virtutes consectandi. tum etiam utendi mediis ad utrumque propositum consequendum opportunis.
- 3. Subsequitur ipsius meditationis conclusio, quae constat tum gratiarum actione pro gratiis in meditatione acceptis, tum oblatione eorundem affectuum et propositorum, una cum meritis Christi Domini, tum denique supplicatione, qua ipsius gratiae divinae continuatio et augmentatio instanter postuletur, cujus ope in propositorum praeconceptorum executione fideliter perseveretur.

#### Materia meditationis.

§. 24. Innumera plane sunt, quae mentem nostram piissimis erga Deum sensibus replent. Ast veritates divinitus revelatae primas tenent partes, quarum quaedam proxime timorem vel spem nostram excitant, aliae suapte natura divinum amorem in nobis accendunt, tum illum, quem amorem gratitudinis, tum quem charitatem vocant. Ad priorem classem novissima nostra pertinent; ad classem vero alteram mysteria incarnationis, vitae et passionis Jesn Christi, instituta ab eo Sacramenta etc. ipsaque divinitas, cujus infinita majestas, bonitas, sapientia et reliqua attributa, serio

<sup>1)</sup> Eccl. VII. 40. Deut. XXXII. 29.

et attente considerata, mentem nostram pilssimis charitatis, gratitudinis. gaudii, admirationis sensibus ad Deum extollunt eriguntque. - S. Franciscus Salesius meditationem eam maxime consuluit. quae circa vitam et passionem Domini Nostri Jesu Christi versatur. "Si enim," inquit, "saepe eam meditando consideres, tota anima tua illo replebitur, ipsius agendi modum addisces, et ad exemplar et normam illius omnes actiones tuas conformabis. Ipse est lux mundi; in ipso ergo, per ipsum, et ob ipsum illustrari et illuminari debemus: est item arbor desiderii, sub cujus umbra requiescere et refrigerari nos oportet: est vivus fons Jacob, in quo omnes nostrae maculae et naevi ablui debent. Pueri loquentes matres suas frequenter audiendo, et una cum ipsis balbutiendo, illarum linguam et loquelam discunt. Sic nos apud Salvatorem nostrum per meditationem frequenter agentes, ac verba, actiones et affectus ejus observantes, illius gratia juvante, discemus loqui, agere et velle, ut ipse. Hic pedem figamus oportet, — — nec enim per aliam, quam per hanc, ad Deum patrem ire portam possumus. Nam sicut speculi aequor vultum et oculos nostros non referret, nec in se detineret, nisi retrorsum stanno et plumbo inductum foret: ita nec divinitas in mundo hoc inferiore commode a nobis considerari posset, nisi sacrae Salvatoris nostri humanitati eadem foret conjuncta et unita: hujus vero vita et mors tale objectum et materia sunt, ut nullum magis, convenientius, suavius, deliciosius et utilius eo in ordinariam nostram meditationem seligere possimus. Unde non frusta Redemtor noster, panis, qui de coelo descendit, appellatur; nam sicut panis ad omnes reliquos cibos adhiberi solet, sic et Salvatorem in omnibus orationibus et actionibus nostris meditemur, consideremus et requiramus" 1).

# Reliqua adjuncta.

- §. 25. Ad meditationem eo, quo decet, modo instituendam, quaedam adhuc ex mente praefati S. Praesulis observanda sunt.
- a) Ut ad meditationis exercitium commoda aliqua aptaque eligatur hora; qualis est matutina, animo tunc negotiorum et conversationum incursibus nondum implicato, et ad ipsius diei veluti primitias Deo offerendas melius disposito.

Dum de tempore, quo duret, quaeritur, generatim ratio habenda est tum occupationum, quibus quis detinetur, tum etiam virium et facultatum, non tamen absque Directoris spiritualis consilio.

b) Ut locus etiam aptus, et quantum fieri potest, ab exterioribus distractionibus liber deligatur; idque juxta monitum Sal-

<sup>1)</sup> Philoth. P. II. c. 1.

vatoris nostri Jesu Christi dicentis: "Tu autem cum oraveris, intra in cubiculum tuum, et clauso ostio super te, ora Patrem tuum" 1).

- c) Ut, antequam ipsa meditatio inchoetur, objectum, quod meditandum est, in aliquo pio libro prius perlegatur; quod etiam utilissime fieri posset pridie post examen serotinum, et sic ea, quae meditatione consideranda sunt, et melius intellectu concipiantur, et tenacius mémoriae adhaereant, et ita evagationibus et distractionibus aditus omnis occludatur.
- d) Ut praecipuus in meditationibus locus detur affectibus et propositis, quae non sint nimis generalia, sed circumstantiis et easibus particularibus attemperentur, ita ut si fieri possit, ipsamet die in praxin mittantur, et effectum obtineant. E. g. Si in meditatione aliquis Christi Domini erga calumniatores et inimicos clementiam et charitatem considerans, ad illius exemplum consectandum excitetur, proponatque sibi adversarios diligere, iisque benefacere: hoc etiam in particulari sibi faciendum proponat erga hunc vel illum, a quo talem injuriam passus aut offensam accepit, vel cujus animum sibi nequiorem expertus est, ut scilicet eum ipsomet die convenire apud se decernat, verbisque ad mitigandum animum aptis alloqui, et etiam aliquo charitatis officio aut obsequio praevenire.
- e) Denique ut ab oratione non statim animus in exteriores secupationes totus effundatur, sed panlatim, et si id commode fieri queat, servato aliquantulum silentio, ut sic pii affectus in animo concepti diutius retineantur, et altiores in corde radices agant. Alias enim non absimilis est viro "consideranti vultum nativitatis suae in speculo; consideravit se, et abiit, et oblitus est statim, qualis fuerit".

# Devitatio vitiorum in munere sacri tribunalis

§. 26. Expositis jam dotibus atque virtutibus ad munus sacri tribunalis obeundum necessariis, de quibusdam vitiis, quae multum obstant, quominus poenitentium confessiones rite ac fructuose excipiantur, loqui fas est. Haec enim quo clarius spiritui ecclesiastico et sanctitati muneris agnoscentur contraria, eo certius sperare licet, fore, ut perspecta illorum turpitudine ac vi nocendi, devitentur. Sunt vero vitia, quae in gravissimo et sacerrimo confessionum excipiendarum munere non ab omnibus evitantur: a) internum animi frigus et ignavia, b) vanitas, c) imbecillis hominum timor, d) partium studium, e) lucri studium, f) inconsiderantia et impru-

Matth. VI. 6. — 2) Jacob. I. 23. 24. — Cfr. Stapf. Theol.mor. Tom. IV.
 P. 118. seq. — M. Ludovici Abelly Parisini, Episcopi Ruthenensis, Saccerdos Christianus. Tyrn. 1747. p. 68,

dentia, g) alta proprii judicii opinio et fastus, h) rigor et laxitas, i) animi demissio et anxietas.

## Internum animi frigus et ignavia.

§. 27. Internum animi frigus erga salutem poenitentium a causis variis originem ducit; modo est immoderatum litterarum continuandarum studium, (quod forsitan in paucioribus locum habet), modo est nimia rei domesticae et agriculturae sollicitudo, (quod in non paucis), modo est sensus vere mundanus, modo est defectus cognitionis, in quam et qualem operis partem confessarius sit vocatus, modo est pigritia et ignavia, quae requiem amat, si laborem adit.

Quod animi frigus erga poenitentium salutem vario modo se manifestat: a) Si confessarius tempus, quod confessionibus exetpiendis impendit, molestiae et oneris tempus consideret, et non sine aperto interni taedii signo aures poenitentibus praebeat; tunc enim sincerus cordis affectus ex confessionali exulat. b) Si poenitentium multitudo eum impatientem reddat. c) Si poenitentes frigidis quibusdam verbis admonitos subito dimitat. d) Si officio suo, vi cuius se totum quantum fiduciae suorum offerat, per alios potius quam per se ipsum satisfacere velit. e) Si gregem sibi concreditum diebus festis vicinas urbes aut monasterii ecelesias frequentantem. et ab alienis animarum pastoribus consilia et auxilia petentemlubenti animo videat. f) Si afflictos, qui aegritudinem suam suasque tentationes accuratius exponere et ita alleviare velint animum. ut angores suos coram parocho suo effundant, instruat paucis, dimittatque asperis verbis. g) Si sapientia contentus, quam leviter in scholis hausit, profundiorem Dei hominumque cognitionem non quaerat, et non adlaboret penetrare in internae piae vitae aditum, in quo solo mysterium verae animarum directionis reclusum et revelatum invenitur.

Ne huic vitio succumbamus, parumper in memoriam revocemus, quantae sit excellentiae, quanti fructus et utilitatis ministerium sacri tribunalis, et quanta sit obligatio illud recte et exacte obeundi. Quid prodest, ut sacerdos peccatores praedicationibus et exhortationibus ad conversionem et poenitentiam impulerit, si prae fastidio et negligentia eos tanquam sibi molestos et importunos repellens, misericordiae januam ipsis praecludat? Sane de talibus pastoribus summus animarum Pastor, Jesus Christus, justissimam conquerendi rationem habebit, quod cum ipse exemplo suo praeiverit, et aperte dixerit: "Omne, quod dat mibi Pater, ad me veniet. Et eum, qui venit ad me, non ejiciam foras, quia descendi de coelo, non ut faciam voluntatem meam, sed ejus, qui misit me" 1), quod,

<sup>1)</sup> Joan. VI. 37, 38.

inquam, illi exemplum hoc imitari neglexerint, neque in salute et perfectione animarum procuranda summo Pastori suo cooperari contenderint. Quae omnia jure merito pastori animarum persuaderi deberent, ut non tantum promtissimum se exhibeat ad confessiones altro accurentium et petentium audiendas, sed etiam, ubi eos rarius accedere advertit, ad crebriorum hujus tam necessarii ac salutiferi Sacramenti usum omni adhibita industria ac conatu invitet et incitet. Sic enim iterum exemplo suo summus Pastor, Christus, docuit, qui evem perditam tam sollicite quaesivit, nec a quaerendo destitit, donec inventam in ovile reduceret. "Fratres mei," ait S. Jacobus, "si quis ex vobis erraverit a veritate, et converterit quis eum, scire debet, quoniam qui converti fecerit peccatorem ab errore viae suae, salvabit animam eius a morte, et operiet multitudinem peccatorum" 1). Ouid enim gratius esse poterit Deo Patri, cuius imago in hominibus devastata renovatur, et filius prodigus reducitur: quid Deo Filio. cujus oves tanto pretio emtae, perditaeque reducuntur; quid Spiritui sancto, cujus templa diruta et polluta reparantur et conciliantur? Si mercatores ad illas nundinas, in guibus magnum lucrum, licet frequenter falso sperant, magna celeritate accurrunt, totisque diebus is tabernis haerent, et emptores exspectant, quanto magis confesserius ad confessionale, in quo tam insigne et certum, tum animarum tum meritorum propriorum, lucrum sperare potest, accelerare, atque in eo, quamdiu poenitentes tamquam emptores salutis suae adsunt, perseverare debet. Si Christus ad Centurionis puerum vocatus: "Mox," dixit, "veniam et curabo eum," quidni idem, confessarius ad suos poenitentes curandos vocatus, faciat et dicat? O quantum solatium capturus est confessarius, si promptum se in hoc obseguio praebuerit, sicque de ipso quoque, ut olim de Christo, dici potuerit: "Et omnis turba quaerebat eum tangere (ei confiteri), quia virtus de illo exibat, et sanabat omnes" 1)! Quem in finem non parum proderit, si pastores animarum saluberrimam S. Chrysostomi exhortationem frequenter perpendant, sequentibus verbis expressam: "Perpendamus ovium pastores illos, qui Cappadocum regione sunt, quali et quanta pro pecorum suorum studiis patiantur. Illî saepe numero universum triduum nive obruti perdurant. Dicuntur autem et qui in Lydia sunt, non minora mala ferre, dum integros menses difficilem illam solitudinem pessimarumque bestiarum plenam vagando circumeunt. Si tantum erga pecora diligentiae impendunt pastores illi; quam, quaeso, excusationem habebimus, quibus animae rationales concreditae sunt, guod profandum hunc sommum dormimus? respirare enim omnino oportebat; quiescere autem omnino et non circumquaque percurrere, innumerisque etiam mortibus seipsos pro ovibus istis exponere, id demum non est

<sup>1)</sup> V. 19. 20. — 2) Luc. VI. 19.

boni pastoris. An ignoras gregis hujus dignitatem? An illius gratia Dominus tuus innumera non fecit? An non postremo et sanguinem fudit? Tu vero requiem quaeris? et quid pastoribus istis pejus esse poterit? an non perpendis, quod oves istas circumstant lupi multo amaricatiores et severiores? an apud temetipsum non reputas, qua mente opus sit ei, qui talem praefecturam sit administraturus? et homines quidem, qui populis praesunt, si quando de rebus fortuitis consulturi sunt, diebus non contenti, noctes etiam vigilando adhibent, nos vero, qui pro ipso coelo certamen habemus, ipso quoque die dormimus? Quis, quaeso, ab eo nos supplicio eripiet, quod istis debetur?"— 1)

#### Vanitas.

§. 28. Vanitatis studium confessarii, qui gloriari cupit in multitudine sibi confitentium, merito inter vitia in munere confessionali evitanda numeratur. Coram Deo et conscientia nihil interest, quotnam quis habeat, quos poenitentes dirigat, sed quomodo dirigat. Juvat potius confessiones paucas rite factas audire, quam multas temere peractas, cum praesertim confessio aditum aperiat ad Ss. Altaris Sacramentum. Vanitatis ejusmodi studioso confessario non inepte applicabis sacrae scripturae verba: "Multiplicasti gentem, sed non magnificasti laetitiam" 2). Vanitas saepe est mater aemulationis puerilis, ex qua nascitur invidia confessariorum, cum aliorum tribunalia poenitentinm caterva stipata vident; licentia censoria nota perstringendi eorum confessiones excipiendi modum, ut illis abrogent auctoritatem; inanis oblectatio, qua perfruuntur, cum poenitens ipsis aperire non abnuit, quod aliis non audet. Inde etiam illae confitentium factiones proficiscuntur, qui in uno alioque confessario gloriantes Corinthiis illis aequiparantur dicentibus: Ego sum Pauli, et ego Apollinis etc."3).

Ut poenitentiarius noxam illam, et a confessionali omni studio eliminandam aemulationem et zelotypiam, qua affectus aegre fert, si poenitentes aliis confiteantur, diligentissime devitet, meminerit quaeso, quae subjicimus: a) Nemo venit ad confessarium, nisi Pater coelestis traxerit eum; si autem hic poenitentem ad alium traxerit confessarium, quam causam habere potest querelae neglectus confessarius, maxime si solum Dei beneplacitum voluntatemque quaerat, quam aeque in non audito perficere et implere potest. b) Etiam si proximi seu poenitentis salutem sincere quaerat, gaudere potius, quam tristari de discessu deberet, cum se ipsum minimum omnium esse sibi persuadere queat, adeoque prudenter praesumere possit, poenitentem ab alio confessario et peritius et efficacius curatum iri.

<sup>1)</sup> Hom. 29. in Epist. ad Rom. — 2) Isai IX. 3. — 3) Cor. III.

Fort etiam non vult Deus eo instrumento uti ad ejus sanctificationem et salutem. c) Nihil ipsi etiam de merito decedit per discessum poenitentis, cum et voluntas ipsius bona, qua audire paratus erat poenitentem suo merito non sit caritura, et praeterea dum alteri confessario, ad quem transit poenitens, de fructu obtento gratulatur, ejusdem se quoque participem facit juxta illud Davidis pronunciatum: "Particeps ego sum omnium timentium te et custodientium mandata tua" 1).

Praeter vanae gloriae studium, quo confessarius in numero poenitentium gloriatur, aliud vanitatis vitium notamus, quod circa opera egregie facta, labores pro Dei honore susceptos, laborumque ipsorum fructus versatur. Proh dolor! non desunt, qui lingua propria, tanguam aptissimo instrumento utuntur, hujusmodi facta enarrandi. Quamvis illud interdum aliis ad similia opera provocandis, aut ad Deum glorificandum excitandis conferre possit, tamen nisi praesentissimae cautelae adhibeantur, intentioque ad Deum solum erecta sedulo teneatur, periculum undequaque imminet. In lubrico graderis, in medio laqueorum pertransis, proindeque sollicite cave tibi insi, quisquis de te inso loqui cupis et nisi urgeat evidentissima proximi utilitas seu necessitas, hoc tibi dictum reputa: Fuge, quiesce, tace. "Nihil de te unquam loquaris," ait S. Bernardus, nauod laudem importet, quantumcumque familiaris sit ille, cum quo loqueris, imo potius plus labora celare virtutes, quam vitia" 2). Et 8. Basilius: "Fugiamus inanem gloriam, dulcem spiritualium operum expilatricem, jucundum animarum nostrarum hostem, tineam virtutum, blandissimam bonorum nostrorum depraedatricem, eandemque mellis illitu fraudis veneni sui coloratricem, et mortiferi poculi porrectricem" 3). Pestiferi hujus vitii illecebras ut sacerdos christianus effugiat, memor sit oportet effati apostolici: "Quid habes, quod non accepisti? si autem accepisti, quid gloriaris, quasi non acceperis?" 4) et S. Bernardi, qui docet: "Spiritus est, qui sanctificat. Spiritus, non dico tuus, sed Dei. Etsi prodigiis aut signis effulgeas, in manu tua fiunt, sed virtute Dei. Anblanditur popularis favor. quod verbum bonum et bene forte depromseris? Sed Christus donavit os et sapientiam: nam lingua tua quid nisi calamus scribae? Et hoc ipsum mutuo accepisti; talentum creditum est, repetendum cum usura" 5).

#### Imbecillis hominum timor.

§. 29. Imbecillis hominum timor, iisque blandiendi proclivitas sacerdotem confessarium commaculat, dum ex metu offendendi poe-

<sup>1)</sup> Psalm. CXVIII. 63. — 2) Inform. bon. vit. — 3) In Const. cap. 11, — 4) I. Cor. IV. 7, — 5) Serm. 13. in Cant.

mitentis non audet ita cum eo agere, ut regulae sacri tribunalis poscunt. Veretur scilicet eum de delicto, cujus se aceusat uberius et quantum necesse est, interrogare, — veretur postulare et exigere, ut vitet et deserat occasionem proximam peccati, — veretur eum commonere de status et conditionis suae obligationibus et officiis; atque forte absolutionem sacramentalem, quam petit, ubi opus sit, non audet differre, negare. Huic vitio potissimum succumbunt, qui audiunt confessiones potentium et nobilium, eorumque, a quibus aut dependent aut beneficii quid jam acceperunt, vel in futurum sperant.

Verba sacrae scripturae : "Non facies, quod iniquum est, nec injuste judicabis. Non consideres personam pauperis, nec honores vultum potentis" 1) confessarius non obliviscatur. In confessionali non sit personarum acceptio, sed potentibus et in dignitate constitutis aeque ac inferioribus et humili loco natis, nonnisi veritas dicenda est. Confessarii officiorum suorum memores et amantes. nunquam andeant adulari, ubi arguere et castigare opus est, nunquam benedictionem loquantur iis, quibus Deus eam denegat. Poenitenti utut dignitatibus conspicuo, ubi status ejus moralis id poposcerit, pari cum energia turpitudo vitae corruptae est ob oculos ponenda, apta satisfactio injungenda, aut etiam absolutio deneganda. vel vero proroganda. Ut autem malus iste pudor vanusque timor ab animo sacerdotis confessarii eliminetur, discat a) mundum et ea, quae in mundo sunt, nihili facere, studeatque imitari virtutem illius, qui, nt loquitur Apostolus, "negavit se esse filium filiae Pharaonis, magis eligens affligi cum populo Dei, quam temporalis peccati habere jucunditatem" 2). b) Non guid mundus cogitet, sed guid Deus judicet, apud se perspiciat, et ab illius unius nutu totus pendeat, ac in omnibus, quae facienda vel omittenda sunt, non hominum opinionem, sed Dei solius voluntatem attendat, Deoque soli, non vero hominibus placere appetat, memor illius dieti apostolici: "Si adhuc hominibus placerem, Christi servus non essem" 3). c) Denique ardentem in animo foveat charitatem, et facile humani timoris et pudoris sensum effugabit. "Charitas siquidem perfecta foras mittit timorem" 1).

#### Partium studium.

§. 30. Cum confessarius non aequali promtitudine et aegrotos et sanos audire solet, cum divites prae pauperibus, juniores prae senibus, foeminas prae viris in suam curam adoptat spiritualem, partium studium a munere sacro alienum manifestat; nam qua animarum pastor omnium sine discrimine saluti invigilet, omnibus omnia fiat, ad exemplum S. Pauli, neminem a suo charitatis

<sup>1)</sup> Lev. XIX. 15. — 2) Hebr. XI. 24.25. — 3) Gal. I. 10. — 4) I. Joan. IV. 18.

sanctae amplexu repellat. Qui enim veram erga Deum et proximum charitatem serio semel concepit, et finem, quem debet. sibi propositum habet, ad confessiones hominum rusticorum, rudium atque simplicium excipiendas aeque paratum promptumque se exhibebit, ac quando personarum nobilium et honoratiorum confessiones ex-. cipiendae forent. Nam ut taceam, eum, ubi ipsius partium studium innotuerit, aegre afficere reliquos, convicia sibi contrahere, imo in suspicionem incurrere, ac si minus pura in confessionali consilia foveat; meminerit, quaeso, quod Dei beneplacitum animarum salus et proprii meriti augmentum ob sinceriorem intentionem et generosiorem sui victoriam multo copiosius obtineatur; ipseque confessarius tum Deum, cujus est cum simplicibus sermocinatio, teste Salomone 1), tum Christum, qui pro omnibus aequaliter mortuus est, perfectius imitetur. Merito ergo confessarius, qui ejusmodi in se aversionem erga incultos, et pauperes personas senserit. illam sibi S. Jacobi exhortationem applicabit: "Fratres mei, nolite in personarum acceptione habere fidem Domini nostri Jesu Christi gloriae. Etiamsi introierit in conventum (aut confessionale) vestrum aureum annulum habens in veste candida, introierit autem et pauper in sortido habitu, et intendatis in eum, qui indutus est veste praeclara, et dixeritis ei: Tu sede hic bene: pauperi autem dixeritis: Tu sta illic, aut sede sub scabello pedum meorum, nonne judicatis apud vosmetipsos, et facti estis judices cogitationum iniquarum? Audite fratres mei dilectissimi, nonne Deus elegit pauperes in hoc mundo, divites in fide et haeredes regni, quod Deus repromisit diligentibus se"2)? S. Ambrosius de Salvatore sanctissimo scribit: "Ibi noluit pergere, ne in Reguli filio videretur magis divitiis detulisse, hie ipse perrexit, ne videretur in Centurionis famulo conditionem despexisse servilem" 3). "Si enim divitem hoporas, propter personam ipsius honoras eum, si autem pauperem hoaoras propter personam Christi" 4). Qui non quaerit nisi Deum et animarum salutem, quemadmodum has omnes aequaliter et sine discrimine amat et ad salutem adducere cupit, ita omnes aequali complectetur cura et solicitudine. "Sapientibus et insipientibus debitor sum; non est acceptio personarum apud Deum, 5). - Nihilominus tamen ob singularem poenitentis indolem et spem, secundum ordinem charitatis, ita licebit saepius alium prae aliis curare, uti Jesus Christus pro erudiendis discipulis plus temporis impendit, ac pro reliqua multitudine.

Prov. III. 32. — <sup>2</sup>) Cap. II. 1—5. — <sup>3</sup>) In Evang. Joan. †V. — <sup>4</sup>) Auct. Oper. imperf. hom. 82. — <sup>5</sup>) Rom. I. 14. II. 11.

## Lucri studium.

§. 31. Hoc vitium, quod opinione citius animum confessarii occupat, sacrum Poenitentiae actum considerat tanguam occasionem donorum recipiendorum, et aliorum familiaritati se insinuandi. beneficia ecclesiastica acquirendi, etc. Sacerdotes tales non in capturam animarum, sed in capturam argenti vel auri, vel honoris, vel vanae gloriae retia laxant, et quia, ut votorum suorum compotes fiant, non raro turpissimo hominum timore irretiti, nimis lenes et faciles se praebent; comminationes Dei apud prophetam Isaiam incurrunt: "Vae, qui dicitis malum bonum, et bonum malum, ponentes tenebras lucem, et lucem tenebras, ponentes amarum in dulce, et dulce in amarum" 1). "Acepta munera multaque eorum accipiendorum cupiditas oculos sapientium excaecant, et justorum sensum corrumpunt" 2). occludunt os, quo minus ea, qua dicenda forent. animi libertate prodamus. "Qui accipit xenia et dona, quasi mutus in ore avertit correptiones" 3). Hinc ejusmodi sacerdotes non audent poenitentibus veritatem aperire, nec aequum ferre judicium de conscientiae ipsorum statu, excogitant vel amplectuntur commodiores opiniones, quae sunt, ut propheta loquitur 4), tanquam pulvilli molles, qui illis mali sui cognitionem auferentes omnem etiam spem auferunt curationis. "Ad authoritatem, libertatemque curatoris animarum insignis est momenti, nemini eorum, quos dirigere in salutis via, et ubi aberraverint corripere retrahereque debet, esse obnoxium titulo praebitionis et alimentorum. Vereque de hoc genere donorum dici solent: Qui capit: capitur. Fiduciam videlicet amittit. quidquam jure censorio agendi cum eo, cujus patronali reverentiae clientis humilitate se astringi passus est." 5) Cavendum sane magnopere est sacerdotibus confessariis, de quibus hic loci nobis sermo est, ut ab avaritiae peste, quae est idolorum servitus, et a. cupiditate, quae radix omnium malorum est, se elongent, atque in confessionibus excipiendis unice in Dei gloriam et animarum salutem intenti, nec ab humano corde inanem gloriam, nec ab ore laudem. nèc a manu recipere donationem quaerant 6).

"Videte et cavete ab omni avarita", inquit Christus Dominius, cunctos fideles, sed maxime discipulos et ministros suos alloquens. Gravius quippe atrociusque hae pestiferae lues in illis damnatur, quam in iis, qui eorum dictis et exemplis ab his coërceri debuerunt. Scribit enim venerabilis Beda, quod nonnulli sacerdotum, dum ignem cupiditatis igni supernae dilectionis anteponunt, igne supernae ultionis absumantur.

<sup>1)</sup> Isai V. 20. — 2) Deut. XVI. 19. — 3) Eccli. XX. 31. — 4) Ezech. XIII. 18. 19. — 3) S. Franc. Xav. ep. nov. libr. 4. ep. 4. — 6) S. Greg. Mor. libr. 9. c. 34. — 7) Luc. XII. 15.

## Inconsiderantia.

\$. 32. Hanc noxam confessarius multis variisque modis incurrit. Reum se hujus peccati facit, qui in administrando Poenitentiae Sacramento vel temere vel ex proposito nectere quaerit vincula. quae aut bonae ipsius famae, vel plane virtuti periculosa sunt. Quidam confessarii e. g. se immiscent, quin necessarium foret, variis familiae negotiis, ibique omnia ad mentem suam ordinare cupiunt. hacque ratione diversarum dissensionum ansam praebent. Alii, ubi sibi confitentes invisunt, querelis eorum de aliis consentiunt, aut accuratissime cum ipsis investigant et examinant actiones aliorum confessariorum et poenitentium, qua agendi ratione amorem erga proximum laedunt, et honorem sibi ipsis debitum in periculum vocant. Alii nimia familiaritate in sibi confitentes utuntur, atque hoc modo non solum, dum per mutuum amorem agglutinati sunt, Dei amorem tanto imminuunt, quanto sensibili suo et periculoso amore proficiunt, sed etiam auctoritati suae detrahunt et poenitenti nocent. quippe propter familiaritatem nimiam auctoritas et reverentia perit, exhortationes illius exiguo fructu audiuntur, adeo, ut propter lenitatem confessarii a poenitente liberius peccetur. - Imprudentissimi autem et maxime temerarii confessarii sunt, qui intimiorem quamdam familiaritatem cum sexu foemineo inire non verentur. et eius frequentiori, licet nondum illicito, consortio frui amant 1). Quam facile subintrat animum sacerdotis inordinata cupido, quae puro ipsius fervori derogat! et multo facilius, quam creditur: ex aestimatione et reverentia, qua devotulae aliquae foeminae erga confessarium suum ducuntur, paulatim suboritur amor, probus quidem et spiritualis, ut vocant, qui tamen non raro in mere sensualem degenerat. Sensim, sine sensu, tinea in veste nascitur, et eam rodit; sic pariter sensim ex conversatione cum muliere oritur libido. »Quanti et quales Episcopi et clerici post confessionum et victoriarum calcata certamina, inquit S. Augustinus, post magnalia et signa mirabilia usquequaque monstrata. noscuntur cum his omnibus naufragasse, cum volunt in navi fragili navigare. Quantos leones domuit una infirmitas delicata, id est luxuria, quae cum sit vilis et misera, de magnis praedam facit". Et alibi: "Credite mihi, episcopus sum, veritatem loquor in Christo. non mentior, cedros Libani et arietes gregum cecidisse vidi sub hac specie amicitiae spiritualis, de quorum casu non magis praesumebam quam Gregorii Nazianzeni et Ambrosii" 8). "Quo minus quis timet, eo majus est periculum; quo magis quis confidit virtuti suae, eo certior est lapsus. In hac parte expedit plus bene timere.

Cfr. Ludov. Granat. Dux peccatorum. P. 641. Colon. 1619. — 2) De Verbis Domini. — 3) De Cohabitatione elericorum et mulierum.

quam male fidere, infirmum se ut homo agnoscat, et fortis existat quam fortis videri velit, et infirmus evadat" 1). "Saepe familiaritas vicit, quos vitium superare non petuit, saepe occasio peccandi voluntatem facit et fecit" 2). Imo etiamsi tales confessarii coram Deo et conscientia sua puri et immaculati sint et maneant; facile tamen bona eorum fama periclitatur, si saepius ejusmodi foeminis conversantes et familiaribus colloquiis inhaerentes conspiciuntur. Confessarius et umbram inhonesti fugiat, eo quod homines tam facile mala de sacerdotibus cogitent. Ceterum non desunt exempla lascivarum et versutarum foeminarum, quae Poenitentiae instituto abutuntur, ut cogitandi rationem juniorum sacerdotum scrutentur, sicque libidinis suae manifestandae occasionem nanciscantur. En novum motivum, cur quilibet sibi a sic dicto devoto foemineo sexu cavendum esse censeat. "Quare danda est opera, inquit S. Basilius, ut quantum fieri poterit, mulierum colloquia congressusque fugiamus; sin id non possit, in eo enitendum est certe, ut quam rarissime illa et quam brevissime fiant" 8). Etenim, ut legitur in libro S. Cypriano adscripto: "Sunt aliquae necessitates, quae nos quoque privatim foeminas videre compellunt, ac etiam divini operis vel praecepti imperant efficaciam, ut visamus, ut solatia praebeamus, ut hortamenta vitalia salubriter intimemus; nec tamen et in his officiis minor cura agenda est pro moribus nostris, ut clarescant in nostra operatione indicia puritatis; severitas non desit, quae cum elerico foeminam possit astringere, ut ipsam nostram consolationem suscipiat cum tremore, et ita sentiat visitationis effectum, ut elericum veneretur" 4). Et ad calcem libri hujus author adhortationem finit his verbis: "Severitas in vobis erga foeminas vigeat. auctoritas polleat, vigor teneatur, gravitas veneretur, et ut semel omnia colligamus, ad clausulum breviarium relegimus vobis, guod ad compendiosam plenitudinem redigens Paulus Apostolus insinuat: "De cetero, fratres, quaecunque sunt vera, quaecunque pudica, quaecunque justa, quaecunque sancta, quaecunque amabilia, quaecunque bonae famae, si qua virtus, si qua laus disciplinae: haec cogitate, quae accepístis et didicistis, et audistis et vidistis in me: haec cogitate, et Deus pacis et dilectionis erit vobiscum. Amen" 5).

# Alta judicii proprii opinio et fastus.

§. 33. Confessarii quidam speciosum praetendentes titulum, soli Deo se debere rationem reddere, pro libitu et proprio marte, quin attendant ad regulas christianae charitatis et prudentiae decidunt in occurrentibus conscientiae casibus. Tam altam de se imbiberunt

<sup>1)</sup> S. Cypr. — 2) S. Bern. — 3) In const. c. 64. — 4) Libr. de Singularit. clericorum. — 5) Philip IV. 8. 9.

opinionem, sibique ita sapere visi sunt, ut vel probatissimorum auctorum judicium spernere non vereantur. Magistri esse volunt. quin fuerint discipuli, de nulla re dubitant, et in quavis re audacter ferunt judicium. His opponimus praeclara confessariorum eruditorum ac piorum exempla, qui libris non paucas impendunt horas, quia intelligunt, eruditi quoque confessarii scientiam dubitatione et ignorantia permixtam esse; qui differunt aliquando judicium, quia difficultatibus deterrentur, aliosque subinde consulunt, quia alieno se indigere consilio arbitrantur. Si hi documento non sunt confessariis, qui adolescentiam fere a studiis alienam duxerunt, et qui libris vale extremum dixerunt, ex quo ad excipiendas fidelium confessiones fuerunt admissi, saltem illis erubescendi causa esse possunt, et efficere, ut illorum temeritas omni prorsus careat excusatione. Nunquam etiam majus periculum errandi, quam cum pertinaciter quis propriae sententiae adhaeret, "Haec siquidem in proprio sensu obstinatio veluti lepra quaedam est, ut loquitur S. Bernardus, eo periculosior, quo magis occulta; — — haec illorum est, qui sequentes errorem suum, et obstinati in eo, nullis volunt acquiescere consiliis; hi sunt unitatis divisores, inimici pacis, charitatis expertes, vanitate tumentes, placentes sibi, et magni in oculis suis." Utinam saperent et intelligerent, quam nociva sit ipsorum praesumtio et pertinacia in proprio judicio, cum aliorum illud judicio praeponunt in iis, quibus par foret, alieno subjicere, ne deciperentur. "Tunc sacerdos irreprehensibiliter graditur, cum exempla Patrum praecedentium indesinenter intuetur, ait S. Gregorius; cum Sanctorum vestigia sine cessatione considerat, et cogitationes illicitas deprimit, ne extra ordinis limitem operis pedem ponat" 1), »Deus superbis resistit: humilibus autem dat gratiam" 2).

# Laxitas et rigor.

§. 34. Inter naevos confessarii laxitatem nonnulorum, aliorumque rigorem non immerito nec absque ratione numeramus. Sunt, qui Laxistae audiunt, qui omni, qua possunt opera, humanae naturae patrocinantur adeo, ut nisi per tenorem in extremas angustias se conjectos videant, plus justo legem moralem christianam emolliant, ne dicam effugiant, tam in adhortationibus et admonitionibus, quam in consiliis dandis dubiisque solvendis, atque adeo leves imponunt satisfactiones, quae fini earum haud quaquam respondere dignoscuntur. Per se patet, quanta malorum strages per hanc aliorum conscientias dirigendi methodum enascatur. Et quidem tales confessarii specioso titulo benignitatis gloriantur, verum reipsa caeci sunt et duces caecorum, qui tum sibi tum aliis horrendam foveam

<sup>1)</sup> Past. Part. II. c. 9. - 2) Jac. IV. 6.

struunt. "Par erit poena et magistro et discipulo" 1). "Plerique, ait S. Basilius in Isaiam, scripturam ipsam in aquam convertunt, permiscentes, quae suo intellectu excogitant, in extremam perniciem auditorum. Dum enim adnituntur, ut indulgendo eorum voluptatibus demereantur, ipsorum gratiam per snaves sermones oblectando, alunt illorum vitia in perditionem, enervantes auctoritatem et vigorem scripturarum vitiosos utiliter perstringentem, ad auditorum subversionem enarrantes multimodam erga homines benignitatem plane ineruditam, condonationes item peccatorum nullo sale conditas, et talia quaedam, quibus magnopere effeminant animas." — 3).

E contrario Rigorismus modernam hominis fragilitatem omnino non attendit; quae mere consuluntur, tanquam rigida praecepta effert, atque non attentis rerum personarumque adjunctis omni mitigationi locum adimit. Qui hoc modo procedunt, nesciunt sane, cujus sint spiritus. Generatim, qui nimium petit, omnia pessumdat, et per hune inhumanum rigorem aliud non obtinetur, quam ut poenitentes ipsum Sacramenti usum perhorrescant, vel omnino in desperationem acti, omne vitae melioris consilium dimittant. "Per ejusmodi assertiones rigidas, et nimis strictas in rebus universis, nequaquam eruuntur homines e luto peccatorum, sed in illud profundius, quia desperatius, demerguntur" 3). Neque illud reticere possumus, saepe fieri, ut ii ipsi, qui erga alios tantam severitatem exercent, et camelum (funem) absque omni commiseratione per foramen acus protrudunt, erga semetipsos nimium quantum benigni inveniantur 1). Quare in hac causa mediam teneamus viam, ita ut legem Christi, ubi revera urget, absque omni quidem humano respectu veneremur, quin tamen linum fumigans per nimiam rigiditatem nostram exstinguatur. Absit quidem omnis laxitas in hoc sacro munere administrando, verum absit et omnis rigor! Memores simus mansuetudinis Jesu Christi, qua Ipse tractavit peccatores, vera cum poenitentia ad Ipsum accedentes. Et si contingat nos errare, potius de benignitate, quam de nimia severitate reprehendamur. Utinam aurea S. Antonini verba nullo non tempore ante oculos teneremus: "Melius est Domino reddere rationem de nimia misericordia, quam de nimia severitate. Circa tuam vitam esto austerus, circa aliorum autem benignus. Audiant te homines parva mandantem, et magna videant facientem."

<sup>1)</sup> S. Hier. in Jerem. cap. XXIV. — 2) Cfr. Ezech. II. 17. seq. XIII. 16. seq. — 3) Gerson. P. III. libr. 4, de vita spirit. lect. 4. — 4) Math. XXIII. 4.

## Animi demissio et anxietas.

§. 35. Vitiis, quibus confessarius expers, et dotibus, quibus instructus sit oportet, recensitis, unum restat, ut animum addamus pils illis confessariis, quos nimius difficultatum et periculorum sancti tribunalis metus saepenumero in animi demissionem et anxietatem conjicit. Ex metu hoc alii abstinent ab audiendis confessionibus, etsi illas magno cum fructu et religionis emolumento audituri essent; alii nonnisi parce, et non satis exacte ad eas se resolvunt; alli recusant audire eos, quorum conscientiam nimium gravatam et conversionem nimis difficilem esse credunt. Huic naevo medendo occurres humili in Deum fiducia, cujus infinita est potentia, quive, dum te indignum licet ad tremendum hoc ministerium elegerit, pro infinita sapientia sua et in te bonitate se promissis suis obligavit ad dandas gratias et subsidia, quibus munus hoc, quantumvis arduum et periculosum, digne impleas. Reminiscere, selemne esse Deo, ut ad declarandam et manifestandam potentiam suam maxima quaeque et gravissima per minimos et debilissimos efficiat. "Infirma mundi elegit, ut fortia confundat, — — ut non glorietur omnis caro in conspectu ejus" 1). Qui confidit in Domino 油 perplexitatibus summis, in rebus difficillimis subito et mirabiliter Mustratur et adjuvatur. Si non quaeris nisi Deum, invenies eum, et eum illo et per illum accipies lumen et vires. Qui mihi honoris est auctor, ait S. Leo, ipse mihi fiet administrationis adjutor, et ne succumbat sub magnitudine gratiae infirmus, dabit virtutem, qui contulit dignitatem" 2).

# Caput II.

De Approbatione et Jurisdictione ad confessiones excipiendas necessaria.

# Approbatio et jurisdictio.

§. 36. Quae praecedenti capite docuimus, eo spectant, ut confessarius sacrum tribunalis ministerium digne, et cum fructu obeat. Verum ut valide hoc Sacramentum administret, requiritur: 1) character sacerdotalis, sive potestas ordinis sacerdotalis, quandoquidem solis sacerdotibus primi (Episcopis) et secundi ordinis (presbyteris) duntaxat a Deo collata est potestas, peccata in Poenitentiae cathedra remittendi et retinendi, iisque solis, quo tempore

<sup>1)</sup> I. Cor. I. 28. 29. - 2) Serm. I.

ad Sacerdotium promoventur, dicitur: "Quorum remiseritis etc." cfr. §. 4. Accedit, quod gratia, quae per Sacramenta confertur, a Christo capite derivatur, qui sua passione nobis eam promeruit: decuit ergo illos solos, qui potestatem habent in corpus Christi verum, ministros esse Sacramentorum, per quae eadem gratia derivatur in corpus mysticum: illi autem sunt soli sacerdotes, quales fuerunt Apostoli in coena initiati ad Christi corpus consecrandum. Ergo illi soli sunt Sacramentorum ministri, juxta verbum S. Pauli: "Sic nos existimet homo, ut ministros Christi" 1), et potissimum Sacramenti Poenitentiae, per quod homines idonei fiunt ad suscipiendum corpus Christi verum in Eucharistia. 2) Jurisdictio; et quidem juxta hodiernam Ecclesiae praxin, missio ad certam Ecclesiam, sive assignatio gregis, in quem potestatem exerceat; ab ipsa Ordinatione sacra separatur, ita, ut hac inauguratus, fiat presbyter. non autem animarum pastor et judex. Conceptus pastoris conceptum gregis, cui praesit, assignati, involvit; hinc potestas Ordinis per se sola nondum sufficit, ut quis extra mortis periculum Sacramentum Poenitentiae valide administret, sed praeter characterem sacerdotalem illi in Ordinatione collatum, jurisdictio quoque necessaria est.

Jurisdictio generatim dicitur potestas: quam habet aliquis in alium sibi subditum; in praesenti autem quaestione definiri potest: Potestas, qua sacerdos, ut judex, in alterum, tanquam in subditum, sententiam fert in foro conscientiae, seu ut aliis placet: concessa a legitimo Ecclesiae magistratu facultas, potestatem de peccatoribus in foro interno judicandi, in ordinatione ad presbyteratum collatam, in certas personas exercendi. A potestate Ordinis potestas jurisdictionis differt, ut habilitas ad exercendum judicis temporalis munus a collatione muneris judicialis ipsa.

Approbatio, si nude sumitur, est tantum testimonium authenticum, quo sacerdos declaratur idoneus ad excipiendas confessiones; hinc differt approbatio a jurisdictione, quia haec est actus voluntatis, dans potestatem completam absolvendi, illa vero est actus intellectus, consistens in judicio de idoneitate sacerdotis ad confessiones excipiendas. Verum iis, qui approbatione indigent, eodem instrumento, quod approbationem eorum attestatur, illico jurisdictio quoque Sacramenta administrandi, confessiones excipiendi, absolvendi, ab ipsis Episcopis concedi solet, unde fit, ut passim cum jurisdictione confundatur, prout antiquitus jam factum fuisse arbitramur. Et hoc sensu accepta definitur: Testimonium juridicum, quo Episcopus fidem facit, se ad confessiones in sua dioecesi excipiendas talem sacerdotem approbasse et deputasse. Approbationi

<sup>1)</sup> Cor. IV. 1.

praemittitur examen, nisi forsan aliunde constet Episcopo de idoneitate sacerdotis.

## Juridiction is internae discrimina seu divisio.

§. 37. Jurisdictio interna, quae forum conscientiae spectat, alia est ordinaria, alia delegata. Ordinaria illa audit, quae alicui competit ratione beneficii, aut officii, quod adjunctam habet animarum curam. Eam proinde habent, quantum ad sacerdotes secundi ordinis, a) parochi, et qui his aequiparantur, scilicet capellani locales, vicarii perpetui, parochiarum administratores in parochianos suos; b) superiores regularium in personas sibi subjectas, videlicet in Ordinis confratres 1).

Jurisdictio delegata est ea, quae sacerdotibus beneficio curato carentibus, nec officium aut saltem precarium tantum habentibus, ex commissione confertur, v. g. cooperatoribus seu vicariis parochorum temporalibus, presbyteris regularibus regimen monasticum non habentibus, parochis extra suam parochiam alienos parochianos absolvere volentibus.

## Necessitas.

§. 38. In ministro Poenitentiae, ut valide absolvat, praeter Ordinis potestatem requiri jurisdictionem, dogma catholicum est. Docet enim Concilium Tridentinum: "Quoniam igitur natura et ratio judicii illud exposcit, ut sententia in subditos tantum feratur, persuasum semper in Ecclesia Dei fuit, et verissimum esse synodus haec confirmat, nullius momenti absolutionem eam esse debere. quam sacerdos in eum profert, in quem ordinariam, aut subdelegatam (delegatam) non habet jurisdictionem" 2). Ratio, quam adfert synodus, haec est. Poenitentiae Sacramentum in judicii forma a Jesu Christo fuisse institutum, et judicem ferre non posse judicium in eos, qui sibi subjecti non sunt, ed ad ipsum non pertinent. Natura et ratio judicii illud exposcit, ut sententia in subditos duntaxat feratur. Secunda ratio, quam Concilium affert, in eo sita est, quod Ecclesiae persuasum semper fuerit, absolutionem a sacerdote datam nullam esse et irritam, nisi ad Ordinem accedat jurisdictionis potestas. Ita docuit Concilium Lat. IV. anno 1215. habitum, in celebri Canone: "Omnis utriusque sexus," ita Florentinum in decreto ad Armenos. Haec omnibus retro seculis Graecorum non minus quam Latinorum persuasio fuit. Notum est enim ex

<sup>1)</sup> Bonacina de Sacrament. disp. 5. quaest. 7. pct. 4. §. 1. nr. 6. — Reiffenstuel, Theol. mor. tract. 14. diss. 8. qu. 1. nr. 9. — 2) Sess. XVI. cap. 7. can. 11.

veteri disciplina, sine Episcopi licentia sacerdotes non potuisse aut poenitentiam imponere, aut absolutionem impertire. Sic Conc. Carth. III. anno 397. celebratum exhibet Can. 32.: "Presbyter inconsulto Episcopo non reconciliet poenitentem, nisi absente Episcopo et necessitate urgente." Similis Canon occurit in concilio Iliberitano anno 301. et Carth. II. 390, Can. 4. Ne quis vero haec de poenitentia et absolutione publica tantum intelligenda esse opinetur, statuta Herardi Touronensis in oppositum premunt, ubi Canone 7mo adinstar commentarii sic habetur: "Ut presbyteri de occultis iussione Episcopi poenitentes reconcilient. Jam vero occulta peccata publicae poenitentiae plerumque subjecta non fuisse, ex historia ecclesiastica constat. Ex dictis itaque patet, in ministro Sacramenti Poenitentiae praeter Ordinis potestatem nunguam non requisitam fuisse jurisdictionem, utpote distinctam ab Ordine. Ordo enim aequalis est in omnibus sacerdotibus; esse autem possunt sacerdotes, qui nec ordinariam nec delegatam jurisdictionem habent.

Dicunt autem, sacerdotem, potestatem dimittendi peccata accipere in sua Ordinatione, cum Episcopus manus ipsi imponendo dicit: Accipe Spiritum sanctum, quorum remiseris peccata etc. Resp. Accipit potestatem radicalem, incompletam, et quodam modo habitualem, ut quidam loquuntur, non autem potestatem actualem et expeditam. Cum absolutio sit actus judicialis, necesse est, ut sacerdos habeat, in quos sententiam dicat: hinc potestas absolvendi a Christo quidem profecta est, et vi Ordinis infunditur, sed exerceri non potest, nisi adsint subditi, quos illi adsignat Ecclesia. Exemplum ad hoc explicandum idoneum adhiberi solet. Rex multis potest judicandi auctoritatem concedere, sed ea lege, ut provinciarum praefecti subditos illis assignent; neque illi tamen a praefectis judicandi potestatem recipiunt, sed a Rege ipso. Consimili modo sacerdotes non ab Ecclesia, sed a Christo Domino vim et potestatem habent absolvendi, sed eam potestatem applicat et determinat Ecclesia, quia qui potestatem dedit Christus, subditos non assignavit Ipse, sed Ecclesiae reliquit suae determinandos, et pro sua sapientia relinquere debuit. Sine illa primaria et radicali potestate, quam sacerdotes in sua inauguratione accipiunt, jurisdictio, quam tribueret Ecclesia, nulla esset et vana. Ecclesia eos tantum mittere potest, qui idonei sunt, ut mittantur. Ideo sacerdoti subditi assignantur, ut possit potestatem vi Ordinis collatam exercere; potestatis exercitium potestatem supponit 1).

<sup>1)</sup> Cfr. Cl. Christianopolum in libro "della Nullità delle assolutioni me' casi riservati Cap. 2. §. 103. P. 158. et seq. item Liebermann Theolog. dogm. et Linzer Monatschrift. V. Jahrg. 2. Bd. P. 100. seq. — Ueber. Jurisdiction und Approbation von Professor Dr. Boner in Trier, vide Zeitschrift für Phil. und kath. Theologie. Köln. 1834. 9. Heft. —

# Approbationis et jurisdictionis collatio.

§. 39. Circa approbationem Concilium Tridentinum 1) statuit: "Nullum etiam regularem posse confessiones secularium, etiam sacerdotum, audire, nec ad id idoneum reputari, nisi aut parochiale beneficium, aut ab Episcopo per examen, si illi videbitur nesessarium, aut alias idoneus judicetur, et approbationem obtineat." Jam ex his clare patet, approbationem ad audiendas confessiones secularium etiam sacerdotum, ab Episcopo dari, eamque conditionem esse quantum ad presbyteros, qui beneficio curato carent, obtinendae jurisdictionis ad munus confessarii valide exercendum necessariae. Verum juxta modo vigentem praxin communem uno eodemque approbationis episcopalis actu simul et ipsa jurisdictio delegata ab episcopo conferri solet, ut adeo approbatio ad audiendas confessiones jurisdictionis quoque concessionem involvat. Unde quoque explicari potest, quod juris canonici doctores approbationis vocabulum passim latiori sensu accipiant: id quod in stylo Concellariae dioecesium plurimarum fieri solet.

Haec approbatio obtineri debet ab Ordinario loci, in quo quis confessiones audit, vel ab ejus Vicario, (sede vacante a Vicario Capitulari) cum utique ad cujusvis Episcopi officia spectet, providere, ut nonnisi idonei confessarii exponantur. Quare etiam Concilium numero plurali utitur, ut significet, in diversis dioecesibus diversas requiri Episcoporum approbationes.

His praemissis approbatio una cum jurisdictione confertur:

- 1) Parochis, et qui illis aequiparantur, per beneficii aut officii, quod euram animarum adnexam habet, collationem, quibus nihi-lominus tamen literae jurisdictionis parochialis traduntur.
- 2) Cooperatoribus aut vicariis temporalibus parochorum per authenticum ab Ordinario vel ejus Vicario collatum testimonium. Sic literae jurisdictionis cooperatoribus dari solitae in archidioecesi Viennensi ita sonant: "Conceditur tibi sacerdoti examinato et approbato facultas, ut in Ecclesia parochiali N. N. cooperatorem agere, curae animarum vacare, confessiones sacramentales utriusque sexus excipere valeas." Licet his terminis jurisdictio ad locum determinatum restringatur, nihilominus tamen illi confessiones in tota dioecesi valide audire possunt, non item licite, nisi consensus parochi loci accesserit. Simili modo sacerdotibus simplicibus, qui curam animarum non agunt, facultas confessiones excipiendi ab Episcopo vel ejus Vicario datur<sup>2</sup>). Eandem sequitur praxim Dioecesis Brixinensis, in cujus constitutionibus Synodalibus Tit. 14. §. 4 et 5 sic legitur: "Declaramus nos illis omnibus, quos

<sup>1)</sup> Sess. XXIII. cap. 15 de Reform. — 2) Consule Benedict. XIV. Instit. Eccles. Instit. 86., ubi multa sunt, quae ad hunc locum pertinent.

ad curam animarum approbaverimus, nisi addamus specialem restrictionem, simul spiritualem fori interni jurisdictionem concedere ad confessiones in tota Dioecesi valide audiendas, non autem licite, antequam consensus Curionis loci accesserit. Eodem prorsus modo et non aliter Parochis et Curatis jurisdictionem, quam in suas oviculas habent propriam, ad universam quoque Dioecesin delegando extendimus." Ex quibus patet, illos, qui ab episcopo ad curam animarum sunt approbati, in tota Dioecesi confessiones valide excipere, quin ipsorum jurisdictio per Parochos restringi possit, ut tamen id ipsum licite fiat, consensum Curionis loci requiri. Atque haec communis hodiedum obtinet praxis.

- 3) Jurisdictio etiam ratione consuetudinis acquiritur, quam et novit et toleravit Episcopus, cum finitimi pastores diversae licet dioecesis mutuis sese ultro citroque juvant subsidiis. E contra vero confessarius non habet tacitum Superioris, Episcopi vel Vicarii consensum, quatenus hic ignorat, quid fiat, licet credendi locum habeat, futurum, ut si ille certior fieret, facultatem in ejusmodi circumstantiis concederet. Non enim valet consensus praesumtivus aut sine notitia Superioris.
- 4) Pariter confertur sacerdoti cuilibet in quaecunque peccata jurisdictio ratione articuli mortis poenitentis. De quo infra.
- 5) Denique conceditur quandoque jurisdictio eo, quod Ecclesia jurisdictionem in confessario deficientem sub certis conditionibus suppleat. Sunt vero conditiones hae: a) ut adsit in eo, qui jurisdictionem exercet, titulus coloratus, id est, qui veri tituli speciem habet, v. g. si sacerdoti officium vel beneficium, cui jurisdictio adnexa est, externe collatum sit, haec tamen collatio ob occultum vitium, puta, ob occultam simoniam, invalida sit. vel si sacerdos jurisdictionem antea habuerit, haec vero occulte exspiraverit: b) ut error (inculpatus) sit communis, id est talis, quo quis in loco. quo confessiones audit, jurisdictionem ordinariam aut delegatam habere communiter, et publice credatur, etsi reapse eam non habeat 1). His positis valet confessio ei facta, qui ob titulum coloratum. et ex communi errore inculpato habere creditur jurisdictionem, quam non habet; quia Ecclesia jurisdictionis defectum supplet ob bonum commune, et ad damna gravissima2), quae ex invaliditate actuum orientur, evitanda, modo non obstet impedimentum naturale ex parte illius, qui sacerdotem agit confessarium. V. g. si foemina vel laicus sacerdotem se gerat, nullae prorsus erunt eiusdem absolutiones, quia Ecclesia defectum hunc supplere nequit 3).

Ceterum dubitari nequit, graviter peccare illos, qui juris-

Cfr. Theolog. mor. S. Alph. de Lig. libr. VI. n. 572. — <sup>2</sup>) Cfr. Theolog. Pictav. Tract. de poenit. — <sup>3</sup>) Cfr. dissertationem supra laudatam: Ueber Jurisdiction und Approbation von Prof. Dr. Boner in Trier.

dictione per Ecclesiam supplenda confisi, sapientissimos Ecclesiae canones vel leviter vel ex turpibus motivis violant.

## Jurisdictionis restrictio.

§. 40. Si praeter Ordinem requiritur Jurisdictio, haec debet a Superioribus ad inferiores descendere, ergo ab illis limitari potest. Qui potest non concedere, potest etiam concedere cum limitatione vel restrictione. Christus etiam ministrorum ordines instituit, pt non distinctio tantum, sed etiam subjectio graduum esset, et inferiores essent subordinati potestati superiorum. Cum itaque jurisdictio ad absolutionem valide impendendam necessario descendat ex parte termini a Superiore ad inferiores, ergo Superiores etiam hane jurisdictionis potestatem restringere possunt. Hinc quia ex illorum, quos Spiritus sanctus posuit Episcopos regere Ecclesiam Dei, judicio et conscientia pendet, quos in partem sollicitudinis pastoralis vocare velint; ipsorum quoque arbitrio relinquitur, quatenus jurisdictio, quam concedunt, pro temporum rationumque varietate vel amplianda vel restringenda videatur. Revera haec jurisditio diversimode restringi consuevit vel ad certum locum, vel ad definitum tempus, vel ad certas tantum personas, vel demum quoad certa peccata ipsumque absolutionis modum. Verum ut confessarius tuta incedat via, ubi de veritatibus adeo necessariis agitur, juvat rem uberius exponere.

#### Restrictio jurisdictionis.

## a) ratione loci et temporis.

§. 41. Jurisdictio tantum valet ad locum, pro quo, et ad temporis spatium, in quod data est. Hinc nulla est absolutio, quae non prius obtenta jurisdictione impertitur, α) in aliena dioecesi, vel  $\beta$ ) elapso tempore, ad quod jurisdictionis potestas restricta fuit. Quamobrem sacerdos pro Archidioecesi Viennensi tantum jurisdietione donatus, extra ejusdem dioeceseos limites valide Sacramentum Poenitentiae administrare nequit. Qui vero jurisdictione instructus ad certum dioeceseos locum designatus est, juxta consuetudinem ac praxin pro tota dioecesi jurisdictionatus existit, ita ut etiam in aliena intra limites dioecesis sita parochia valide, et cum parochi licentia, licite absolutionem conferre queat. - Qui beneficio curato praeest, amisso illo, etiam jurisdictione destituitur, hinc nova opus habet. Cooperatoribus antequam statutum jurisdictionis tempus evolutum est, de novo ejusdem prorogatio petenda est; jurisdictio enim durare nequit ultra tempus praescriptum ab eo, a cujus voluntate pendet. Ceterum non amittitur jurisdictio solum lapsu temporis, sed etiam per excommunicationem majorem et suspensionem 1).

## b) ratione personarum.

§. 42. 1) Jurisdictionis restrictae genus quoad personas illud est, quod sacerdos, qui ab Episcopo approbationem et jurisdictionem obtinuit. Monialium confessiones excipere non valeat, nisi in obtenta facultate hujus rei mentio explicita habeatur. Id praecipiunt Constitutiones Gregorii XV. "Inscrutabili" et Clementis X. "Superna." Verba posterioris sunt: "Generaliter approbatos ab Episcopo ad audiendas personarum secularium confessiones neguaquam censeri approbatos ad confessiones Monialium sibi subjectarum, sed egere quoad hoc speciali Episcopi approbatione (sensu latiori), atque approbatos pro audiendis confessionibus Monialium unius monasterii, minime audire posse confessiones Monialium alterius monasterii. Itidem confessarios extraordinarios semel deputatos atque approbatos ab Episcopo ad Monialium confessiones pro una vice audiendas, haud posse expleta deputatione in vim approbationis hujusmodi illarum confessiones audire, sed toties ab Episcopo esse approbandos, quoties casus deputationis contigerit." Huic constitutioni etiam hodierna Ecclesiae praxis suffragatur.

Ex verbis citatis quoque patet, approbationis vocabulum sensu latiori, quo approbationi simul et jurisdictio inhaeret, sumendum esse.

2) Alterum genus personarum, quas confessarii ceteroquin jurisdictionati, noxis expiare non valent, constituunt complices. quibuscum peccati contra sextum Decalogi praeceptum reos se fecerunt, nisi in articulo mortis, et tunc solum in defectu alterius sacerdotis. Qui secus fecerint, ipso facto excommunicationem Summo Pontifici reservatam incurrunt; ipsae vero absolutiones invalidae et irritae sunt nulliusque valoris. Praecipitur hoc Bulla Benedicti XIV., quae incipit: "Sacramentum Poenitentiae" ddo. 30. Augusti 1741. Locus, qui hanc materiam spectat, habet: "Omnibus et singulis sacerdotibus — — interdicimus et prohibemus, ne aliquis eorum extra casum extremae necessitatis, nimirum in ipsius articulo mortis, deficiente tunc quocunque sacerdote alio, qui confessarii munus obire possit, confessionem sacramentalem personae complicis in peccato turpi atque inhonesto contra sextum Decalogi praeceptum commisso, excipere audeat, sublata propterea illi ipso jure quacunque auctoritate et jurisdictione ad qualemcunque personam ab hujusmodi culpa absolvendam, adeo quidem, ut absolutio. si quam impertierit, nulla atque irrita omnino sit, tanquam impertita a sacerdote, qui jurisdictione ac facultate ad valide absolvendum

<sup>1)</sup> C. Alma mater de sententia excommunic. in 6to.

necessaria privatus existit, quam ei per praesentes has nostras adimere intendimus. Et nihilominus, si quis confessarius secus facere ausus fuerit, majoris quoque Excommunicationis poenam, a qua absolvendi potestatem nobis solis nostrisque successoribus duntaxat reservamus, ipso facto incurrat; declarantes etiam et decernentes, quod nec etiam in vim eujuseumque jubilaei, aut etiam bullae, quae appellatur "Cruciatae sanctae" aut alterius eujuslibet indulti, confessionem dicti complicis hujusmodi quisnam valeat excipere, eique sacramentalem absolutionem elargiri." Attamen idem Pontifex per aliam subinde constitutionem, quae incipit: "Apostolici muneris partes", declaravit, sacerdotem in articulo mortis complici suo absolutionem impertiri posse, quamvis alius sacerdos haberi possit, si alioquin poenitenti probabile periculum infamiae immineret, quae caveri vel depelli aliter nequeat 1).

Verba praefatae Bullae juxta regulam juris sunt strictae interpretationis, et ad alios casus extendi non debent, qui in illa non continentur. Quapropter a) cum de persona complici tantum in veccato turpi contra sextum Decalogi praeceptum sermo sit, ad alia recata extensio non valet. Nihilominus consultum esse ducimus, wineque personam in alio aliquo peccato complicem facile audiat. sed potius ad alium confessarium dirigat, ne finis Sacramenti Poenitentiae impediatur. b) quod vero attinet peccatum contra sextum Decalogi praeceptum, absit, ne illis assentiamus, qui luxuriam consummatam expetunt, cum et impudici tactus, et alii actus, qui imperfecti dicuntur, vere peccata contra praeceptum sextum commissa constituant. c) Insuper confessarius, qui complicem suum scienter absolvit, ipso facto excommunicationem summo Pontifici reservatam contrahit. Et quidem summus Pontifex severe prohibuit, ne etiam audiatur confessio sacramentalis complicis; ad incurrendam tamen censuram attentata illius absolutio requiritur 1). d) In articulo mortis sacerdos poenitentem complicem licite et valide absolvit, si alius sacerdos, etiam simplex, vel absolute deest, vel sine gravi infamia vel scandalo vocari non potest. Vicissim vero, si alius sacerdos, praesto fuit, vel imminens scandalum vel infamia potuisset removeri, tum absolutio a sacerdote complice impertita equidem valida declaratur, absolvens tamen ipso facto incurrit poenam excommunicationis reservatae.

3) Communis sacri tribunalis jurisdictio non sufficit ad reconciliandos resipiscentes ab haeresi, formali nempe et exterius manifestata, sed specialis Episcopi facultas pro absolutione ab haeresi formali danda, necessario requiritur.

Vide Benedicti XIV. de Syn. dioec. Libr. VII. c. 14. n. 4. — 2) Benedict. XIV. Lit. encycl. pro anno Jubil. ad Poenitentiarios: Interpraeteritos.

## Casus practici.

- §. 43. 1. Bertholdus neomysta jurisdictione nondum donatus post primitiarum solemnia a cognato graviter decumbente rogatur, ut ipsius confessionem excipiat. Num licite, an valide? R. Neutrum, si alius haberi possit sacerdos jurisdictionatus, aut mortis periculum non adsit.
- 2. Theodorus, cooperator Archidioecesi Viennensi adscriptus, parentes suos visendi causa Pragam proficiscitur. Num poterit ibidem valide absolvere? R. Negative. Nam Archiepiscopus Viennensis non habet jurisdictionem ordinariam in Archidioecesin Pragensem, inde non potest eam delegare, et Theodorus hoc ipso ibidem non habet subditos. Petenda est igitur jurisdictio ab Archiepiscopo Pragensi, vel ab illo, qui delegandi jus habet.
- 3. Parochus Andreas Laxenburgensis parochianos suos, quibuscum sacram peregrinationem Marianas Cellas instituit, ibidem pro confessione audit et absolvit. An licite valideque? R. Omnino, quia in proprios subditos ordinariam habet jurisdictionem, quae non dependet ab alterius dioeceseos Episcopi approbatione. Si tamen publice in ecclesia fieret, non requisita licentia parochi localis, peccaretur contra decentiam.
- 4. Parochus Hütteldorfensis, dum in aliena parochia versatur, rogatur a quodam illius parochiae aegroto, ut confitenti pro sacro tribunali aures praebeat, et aliis praeterea aegroto administrari solitis Sacramentis muniat. Facietne Parochus utrumque licite et valide? R. Licet spiritualis fori interni jurisdictio, tenore instrumenti desuper dari soliti, pro certo loco concedi soleat, tamen haec pro tota dioecesi ad valide exercendum Sacramentum Poenitentiae valet juxta praxin vigentem, et Archiepiscopi Viennensis consensum. Ut autem licite hoc Sacramentum administretur, requiritur, ut cum parochi fiat praescitu. In nostro vero casu specialiter adeundus est parochus loci ob petendam facultatem, Viaticum et Unctionem extremam dandi, quia horum Sacramentorum administratio ad jura parochialia spectat.
- 5. Paschalis cooperator Baadensis, Professor denominatus, loco suo cedit. Num adhuc confessionibus excipiendis sese ibidem offerre valebit? R. Neutiquam, nam cum amotione a munere cooperatoris jurisdictio expirat novaque petenda est.
  - c) ratione peccatorum. Reservatio casuum conscientiae.
- §. 44. Cum restrictio jurisdictionis confessionalis afficit quaedam peccata, oritur casuum conscientiae reservatio, quae definitur: subtractio potestatis absolvendi a certis quibusdam peccatis, salva potestate absolvendi ab aliis, ita ut minister ceteroquin legi-

timus sine speciali concessione ab illis absolvere nequeat. Peccata. a guibus sacerdotes inferiores, nonnisi cum speciali Superioris, gui iurisdictionem restrinxit, licentia absolvere possunt, casus reservati dicuntur. Casus reservati sunt papales, episcopales, et regulares, prout casum reservandorum potestas Summo Pontifici. Episcopis, et Regularium Superioribus competit. Jus casus conscientiae reservandi superioribus ecclesiae antistitibus competere, doctrina est catholica, ut historia ecclesiastica testatur, et Ecclesiae definitio probat. Etenim primis Ecclesiae temporibus cautum erat. ne presbyter poenitentem reconciliaret inconsulto Episcopo. nisi eo absente, et urgente necessitate 1). "Apud presbyterum, si quis gravi lapsu in ruinam mortis incideret, placuit agere poenitentiam non debere, sed potius apud Episcopum" 3). Ergo gravius crimen iam tunc Episcopo reservatum erat. Thomassinus de veteri et nova ecclesiastica disciplina 3) plura exempla affert, quae Ecclesiae praxin, secundum quam Episcopi atrociora, etiam occulta, sibi reservarunt peccata, Icommonstrant. Neque hinc recessit posterioris aevi disciplina, etsi presbyteris favorabilior, quam antiqua. Unde concilium Londinense anno 1200. statuit can. VII., ut. aqui in dispendium cujuslibet scienter pejeraverit, non absolvatur. nisi ab Episcopo, vel ejus auctoritate." Idem habent, concilia Nemausense anno 1284., Ravennatense anno 1286., Avenionense anno 1316., atque id secuti sunt omnium locorum Episcopi, ut Odo de Solliaco, Benedictus IX. extravag. 1. De privilegiis, Clemens V. cap. Religiosis, eodem titulo. Ergo semper stetit illud Origenis: "Laicus peccans indiget quandoque non solum sacerdote, sed et Episcopo" 4). Optime haec exposuit concilium Tridentinum, ubi legitur: "Magnopere vero ad christiani populi disciplinam pertinere sanctissimis Patribus nostris visum est, ut atrociora quaedam et graviora crimina non a quibusvis, sed a summis tantum sacerdotibus absolverentur: inde merito Pontifices Maximi pro suprema potestate sibi in Ecclesia universali tradita, causas aliquas criminum graviores suo potuerunt peculiari judicio reservare \*). Neque dubitandum est, quando omnia, quae a Deo sunt ordinata, hoc idem Episcopis omnibus in sua cuique dioecesi, in aedificationem tamen. non in destructionem, liceat, pro illis in subditos tradita super reliquos inferiores sacerdotes auctoritate, praesertim quoad illa, quibus excommunicationis censura annexa est" 5). Ac ne quis contenderet, haec ad forum conscientiae non pertinere, sed ad exteriorem tantum disciplinam Ecclesiae, Concilium statuit: "Si quis dixerit, Episcopos non habere jus reservandi sibi casus, nisi quoad

In conc. Eliberit. 301. can. 32. — Carth. II. 409. can. 4. Carth. III. 397. can. 32. cfr. §. 38. — 2) Conc. Eliberit. cap 32. — 3) P. I. libr. 2. c. 14. 4) Hom. 10. in Libr. Num. — 5) Sess. XIV. cap. 7. de Poenit. Sacram.

externam politiam, atque ideo casuum reservationem non prohibere, quominus sacerdos a reservatis vere absolvat, anathema sit<sup>3</sup>.

\*) Nota. Romanos Pontifices jam sexto seculo quosdam casus, ut dicimus, suo sibi jure reservare solitos fuisse, demonstrat S. Gregorius M., quem nemo ignorat abfuisse quam maxime a violandis Episcoporum juribus. Is autem²) Joannem Larissensem Metropolitam, si quid ageret contra, quam a Sede Apostolica praescriptum fuisset, privandum statuit communione sacrorum, quam non recuperaret, excepto ultimo vitae suae tempore, nisi concessa Romani Pontificis jussione3). Homicidas ante annos circiter nongentos, quod observat Martenius4), veniae impetrandae causa ad summos Pontifices missos fuisse constat<sup>5</sup>). Cum autem homicidium esset ex genere eorum criminum, quae in quibusdam Ecclesiis veniae locum non relinquebant, fortasse cum haec disciplinae austeritas emolliri ac mitigari coepit, id retentum est, ut eorum graviorum criminum rei nonnisi a Sede Apostolica veniam consequerentur. Nam ea semper ipsius lenitas benignitasque fuit, ut etiam, cum antiqua vigeret disciplinae severitas, ipsa tamen justis de causis veniam interdum daret in criminibus, quae alicubi ordinaria lege uni Dei judicio relingui, non autem ab Ecclesia dimitti solebant. Ita Tertullianus, posteaquam in Montani errores inciderat, Zephirinum Pontificem reprehendit, quod veniam daret moechis, quibus illam aliae Ecclesiae antea denegare consueverant.

## Finis reservationum.

§. 45. Reservationis finis est, ut ejusmodi peccata vel gravius puniantur, vel efficacius corrigantur. Priori casu peccata reservantur ob annexam censuram; posteriori, a) ut poenitens magnitudinem sceleris magis edoceatur, et ad odium et detestationem peccati fortius excitetur. b) Ut difficultate absolutionis per Superiorem obtinendae, ab ejusmodi naevis vehementius deterreatur. Sicut enim facilitas absolvendi facilitatem peccandi parit, ita e contrario difficultas in obtinenda absolutione magnopere a peccatis revocat. c) Ut majores noxae majori peritia tractentur. Quod enim in morbis physicis fieri solet, ut morbis acerbioribus medendis operam dent medici longe doctiores, quos multa experientia commendat, id pariter convenit, ut fiat in sanandis animae morbis, quorum curatio cultioribus, et experientia magis exercitatis confessariis committatur. - Verum ad finem reservationis obtinendum, animadvertendum est. α) ne casus reservati nimium multiplicentur: nam quotidianum vilescit; quo fieri non potest, quin finis majoris erga id genus peccatorum odii et detestationis excitandae pereat. Porro 🌶) reservationes sint accommodatae tum indigentiis temporum, tum

Sess. XIV. can. 11. — <sup>2</sup>) Ep. 7. libr. 3. col. 631. tom. II. opp. ed. Paris. — <sup>3</sup>) Vide etiam S. Leonem. M. Epist. 12. ad Anast. Thessalonicans. c. 1. et ult. — <sup>4</sup>) De Antiq. eccles. rit. T. I. libr. 1. c. 6. art. 6. — <sup>5</sup>) Ex. Hbr. 3. de Gest. Sanct. Rotonens. c. 1. sec. IV. Benedict.

vitiis inprimis grassantibus, et in genere, cogitandi sentiendique mori. Hinc Clemens VIII. in Constitutione anno 1601, edita sapienter docuit: "Et ne locorum Ordinarii, quibus jus hoc reservandorum casum competit, plurium, quam opus sit, reservationibus, subditis aut confessariis in animarum salute procuranda cooperantibus, sint onerosi, monentur omnes, ut paucos, eosque tantum, quos ad christianam disciplinam retinendam, animarumque sibi creditarum salutem pro cujusvis Dioecesis statu et qualitate necessario reservandos esse judicaverint, reservent." Accedit, quod homines pro diversis temporibus etiam vitiis diversis inclinent. Quapropter bene iam monuit S. Carolus, aevi sui decus splendidissimum, "quod pro temwrum varietate casuum reservationem ab Episcopo aliquando mtari expediat" 1). Pariter 7) facultas a reservatis absolvendi nec ennibus nec promiscue, sed delectis tantum concedatur sacerdotibus, quorum prudentiae et experientiae confidere licet, quandoquidem aha vitia difficilius, facilius alia curantur, adeo ut etiam his illisve gravioribus peccatis peritiores medici remedium adhibeant. Denique nintentioni Ecclesiae parum convenire videtur, quod passim a laicis ignorentur, a quibus absque dubio multi absterrerentur, si wenas sibi intentas edocti cognoscerent.

## Conditiones casuum reservatorum.

- §. 46. Ut peccatum reservationi subjaceat, certas habere debet conditiones. Numerantur autem sequentes:
- 1) Sit peccatum grave seu mortale. Etsi enim. ut Sylvius lequitur, cujusvis generis peccata reservari possint, si solum spectetur potestas, quia ad sacramentalem absolutionem necessaria est jurisdictio, quae cum a Superioribus descendat, ab eis limitari potest, Ecclesia tamen nec ullum reservat veniale, tum quia reservatio haec plurimos ab utili venialium confessione arceret, tum quia tadem reservatio inutilis foret, cum venialia, alia quam confessionis via dimitti possint. Id indicat Concilium Tridentinum, cum reservationi, prout antiquitus factum est, atrociora tantum et graviora erimina subjacuisse docet: quamquam Canon XI., ubi, quae fidei sunt, distinctius assignantur, decernit anathema iis, qui negant, Episcopos habere jus sibi reservandi casus, nulla facta atrociorum mentione. Nihilominus generaliter receptum est, posse reservari a Superioribus peccata simpliciter; sed vere mortalia. — Sic etiamsi penitius spectentur, quae reservari consueverunt, facile apparebit, ca omnia, si minus in se, at saltem in miseris, quos parere solent, effectibus, certum gravitatis genus involvere. Unde quae a mortali excusant, reservationem impediunt.

<sup>1)</sup> In Conc. Mediolan. V. c. 10.

2) Sit externum, ita quidem, ut peccati actus — gravis per se, sive ex objecto suo, et non tantum ob agentis intentionem graviter malam — externe se prodat; nam peccatum mortale internum reservari non expedit, quia hoc esset injicere laqueum intolerabilem fidelibus, qui saepe sunt anxii, num cogitationibus internis consenserint nec ne; quibus proinde id genus reservationis in destructionem potius, quam in aedificationem cederet. Ita Benedictus XIV. de Synodo dioecesana 1). Necesse tamen non est, ut peccatum sit publicum, vel in alicujus notitiam venerit; satis est, ut exterius sit commissum, quamvis penitus occultum.

3) Sit completum in specie sua.

Ratio est, tum quia reservatio, utpote odiosa et poenalis, restringi debet, tum quia, si Superior opus etiam tentatum reservare voluisset, non deerant verba, quibus mentem suam exprimeret dissertius. Hinc si reservatum sit homicidium voluntarium, is duntaxat reservationi subjacet, qui vere et facto occidit, non vero qui homicidium animo proposuit, suamque occidendi voluntatem factis, verbis, aut nutibus demonstravit: aut qui venit ad verbera vel vulnera, si mors secuta non sit, aut necdum sit secutura. Notandum tamen est, quod nonnunquam actus non consummati, et ipsa criminis attentatio expressis verbis reserventur. Sic in dioecesibus quibusdam provocatio sola ad duellum et ejusdem acceptatio, quamvis conflictus non seguatur. — item procuratio abortus, effectu etiam non secuto, reservationi subjiciuntur. Simili modo in Archidioecesi Viennensi crimen incendiarii et venefici reservationi subest, etsi praeter agentis intentionem effectus non sequatur. Hinc supra allata conditio peccati reservati eatenus valet, ut in specie sua sit completum, nisi aliter fuerit in statuto expressum.

- 4) Sit immediate, non autem mediate tantum imputabile. Reservatio non afficit eum, qui actionem jussit, aut ad eam incitavit, sed eum, qui eam patravit, nisi mandantes et exequentes ex aequa reservationis lege contineantur, vel ut prisci dixere: "Solvo mandantes, quando non jura reservant." Sic herus, qui servum suum jussit alterum occidere, obstetrix, quae puellae persuasit, ut ad procurandum abortum medicamenta adhiberet, reservationi non subsunt, quamvis homicidium et procuratio abortus casibus reservatis adnumerentur.
- 5) Sit certum, videlicet absit omne dubium nimirum, an peccatum, quod certo constat esse reservatum, a poenitente commissum, vel an revera grave fuerit, vel tantum veniale; quia reservatio, cum sit odiosa, debet restringi ad casus certos, non dubios. V. g. Cajus ex proposito sclopetum explosit in Sempronium, quem et vulneratum vidit, sed cum extemplo fugam ceperit, nescius hae-

i) Libr. V. c. 5. n. 5.

ret, num Sempronius revera mortem subierit. Vel puella aliqua hebes et in doctrina christiana plane rudis sibi abortum prolis procuravit, et nunc interrogat, an id factum peccaminosum sit nec ne. Haec peccata, utut in se (puta homicidium voluntarium, procuratio abortus) reservationi subjecta sint, his in circumstantiis a reservatione eximi pesse videntur ob defectum certitudinis facti et juris.

Quid vero, si dubitet confessarius, an peccatum sub lege reservationis contineatur, sive an Superior, peccatum, quod exponitur. reapse sibi reservaverit? Controversia est, nec facile definiri potest, utra disciplina potior sit, num quae dubium circa reservationem reservat, an quae mavult non reservare, cum id a personarum et rerum eircumstantiis dependeat. Generaliter loquendo in hujusmodi negotiis mitiorem partem, qua multo minoribus abnoxiam incommodis praetulerim; cum enim reservatio sit odiosa, stricte est accipienda et restringenda ad casus certos, non dubios. Ad minus consulendum est poenitentibus, ne ob dubia tractentur perinde, ac certo rei. Fors distinguendum, atrum confessarius ideo dubitet, quia verba reservationis nescit, an vero, quia ambigua sunt, et varias interpretationes admittunt. In primo casu prius inquirat in legem; in secundo utatur jure suo. Ceterum qui in hoc dubio juris accuratius distinguunt, pro ipse usu sequentes regulas subjiciunt: a) Si praemissa justa indagatione casus, quem poenitens adfert, est probubilius reservatus, supponi nequit, Superiorem consentire, ut confessarius simplex ab eo absolvat. b) Si vero reservatio omnibus perpensis minus probabilis videtur, Theologi passim decent, peccatum hoc modo incertum non reservari. c) Si denique dubium stricte tale occurrit, ita ut pro neutra parte rationes praeponderantes militent; tum si solida spes adest, illud mediis, quae praesto sunt, vinci posse, res antequam absolutio detur, pro viribus discutiatur; si vero dubium invincibile videtur, reservatio cessat<sup>1</sup>). Ceterum optandam foret, ut mentem suam ea de re Superiores aperirent, quo certo constaret, quae corum intentio esset. Dubium autem, quit imo ignorantia poenitentis, peccatum suom esse reservatum, (exceptis casibus reservatis ob censuram) non impedit, ano minus reservatione implicatur, utpote cum finis reservationis semper lecum habeat. Nam finis reservationis non est tantum, ut fideles a culpis gravioribus abstereantur, sed etiam ut recipiant a Superioribus poenitentias, monita ac remedia oppertuniora, quae nonmisi a prudentioribus adhiberi oportet, unde etiam in ignorantibus reservationem non cessat omnino finis reservationis.

6) Sunt, qui ad incurrendam reservationem requirunt, ut peccatum a puberi i. e. a mare post amoum decimum quartum, a

Vide: Exposit. Casuum reserv. in dieezosi Brikinensi. Edita a J. A. Stapf, 1834.

puella post annum duodecimum impletum, commissum fuerit. Ratio illorum non est, quod ea aetas ad reservationem absolute necessaria sit, sed quia plus indulgentiae meretur aetas levis et immatura, quae vix satis gravitatem peccati ponderare potest. Verum quemadmodum evenire poterit, ut reservatio stante pubertate non adsit, si nimirum interna actus malitia, qualis n. 1, requiritur, defuerit, sic pariter nihil impedit, quo minus reservatio locum habeat, licet in pubertate patratum sit, quippe quando peccatum ex genere et ex agentis voluntate graviter mala mortale fuerit. Quare aetas pubes per se non requiritur ad incurrendos casus reservatos, nisi per expressam aut tacitam voluntatem reservantis.

Praeter has recensitas conditiones, quibus judicium confessarii dirigatur, num peccatum sub lege reservationis contineatur nec ne, regula valet universim, quod reservatio sit juxta communem juris regulam strictae interpretationis, quiares est odiosa et poenalis. Hinc in materia reservationis favendum poenitenti, quantum salva verborum proprietate potest; restringatur odium reservationis, quatenus haec strictiori sensu intelligi potest¹); non valet in reservatione argumentum a fortiori, v. g. si lectio librorum Calvinianorum prohibita est, ergo multo magis auditio praedicationis Calvinianae; poterit illa, non item haec prohiberi. His praemissis facile intelliges versiculos, quibus prisci doctrinae moralis magistri conditiones casuum reservatorum comprehenderunt:

Completum, externum, certum, mortale; favores Auge, restringe odia, a potiori ratio nulla est. Mas annos habeat bis septem, foemina bis sex. Solvo mandantes, quando non jura reservant.

#### Casus summo Pontifici reservati.

§. 47. Reservationes pontificiae vix non omnes annexam sibi habent censuram, ita ut directe et principaliter sola poena summo Pontifici reservetur, peccatum vero indirecte tantum, quatenus poenitens ab illo absolvi nequit, nisi excommunicatio, quam incurrit, prius sublata sit. Exstat tamen exemplum reservationis pontificiae, absque addita censura, nempe calumniae, qua quis innocentem sacerdotem de sollicitatione ad turpia in sacro tribunali facta, falso accusat <sup>2</sup>). — Requiritur vero ad incurrendam censuram a) ex parte delinquentis aliqua saltem cognitio illius. Poena scilicet ecclesiastica inobedientiam praesupponit et contumaciam, qualis non censetur adesse in eo, qui censuram suo delicto annexam nescivit. Aliud de irregularitate obtinet, per quam quis ex certis vel defe-

<sup>1)</sup> Reg. jur. 15. in VI: Odia restringi et favores convenit ampliari. 2) Benedict. XIV. Const.: Sacramentum Poenitentiae.

ctibus vel delictis ad ministerium altaris inhabilis redditur, quamque etiam ignorantes contrahunt. b) Attamen non requiritur cognitio certa et prorsus clara, sed sufficit etiam subobscura. Similiter ignorantia crassa et supina vel omnino affectata neminem excusat 1). c) Vicissim vero, ut passim astruunt, gravis metus, quem
quis depellere non potest, ab incurrendis censuris excusat; quia
qui nonnisi gravi metu compulsus aliquid perpetrat, quamvis lethaliter peccet, non tamen contumax habetur 2). d) Demum neque
impuberes censuras incurrunt, exceptis tamen, interdicto in communitatem lato, item excommunicatione ob percussionem Clerici,
nec non ob violationem clausurae monasterialis.

Ut autem casus summo Pontifici reservati vim suam in singulis exserant dioecesibus, quantum ad confessarios necesse est, ut per Episcopum loci sacerdotibus ad munus confessionale deputatis promulgentur. Hinc statuta dioecesana literae jurisdictionis et specialia Episcoporum mandata, in quibus ejusmodi casus notantur, consulenda sunt. Atque hoc respectu in Archidioecesi Viennensi casus summo Pontifici reservati designatur, qui in Const. Benedict. XIV. "Sacramentum Poenitentiae" de dato 1. Jun. 1741, et in Declaratione desuper: Apostolici muneris partes, 8. Feb. 1745. exprimuntur, videlicet: 1) Absolutio complicis in peccato turpi, attentata extra articulum mortis et defectum inculpabilem alterius cujuscumque sacerdotis; 2) Calumniosa denunciatio, qua quis confessarium innocentem falso et malitiose apud judices ecclesiasticos de sollicitatione ad turpia contra VI. Decalogi praeceptum accusat. Laudata enim instrumenta pontificia, in quibus supradicti casus continentur, expresse recepta sunt, et in literis pro exercendo munere confessionali dari solitis diligenter commendantur. Quod vero ipsam sollicitationem ad turpia spectat, peccatum hoc, utut enorme, reservatum non est, ast locorum Ordinarii ad severe puniendos hujusmodi sacerdotes delinquentes etiam ex commissione et mandato summi Pontificis procedere tenentur. 3) Huc quoque refertur, quod relate ad clandestinas Religioni et imperiis infensissimas societates sic dictas Carbonariorum in Bulla Leonis XII. publici juris factum est 3). 4) Quod attinet haeresin formalem nempe et exterius manifestatam, schisma et apostasiam a fide, quae crimina excommunicationem summo Pontifici reservatam involvunt, si peccans praeviam hujus censurae notitiam habuit 4), ab his nullus confessariorum absolvere valet, nisi

c. 2. de const. in VI. (1. 2.) — <sup>2</sup>) Cfr. Theolog. mor. S. Alphonsi de Lig. Libr. VII. n. 46. 47. 48. — <sup>3</sup>) Bulla Pii VII. contra Carbonarios dd. 15. April 1822. Leo XII. in Const. edita 17. Febr. 1825, quae incipit: ,.Quo graviora." Gregor. XVI. dd. 15. Aug. 1832. Pius IX. Encycl. ,,Qui pluribus.,, 9. Nov. 1846. Cfr. Kerz Litteratur - Zeitung, Juni 1826. — <sup>4</sup>) Paulus II. Constit. Etsi Dominici gregis. (de 1448)

prius facultatem obtinuerit ab Episcopo, qui eam vi facultatum quinquennalium concedit.

Expositionem uberiorem casus primi et secundi vide §. 42. n. 2. et infra §. De sollicitatione ad turpia. Quantum ad casum quartum, pro tyronibus sequentia subjicimus: 1) Haeresin formalem definiunt, esse errorem contra fidem voluntarium et pertinacem in homine christiano. Requiritur ergo inprimis error contra fidem, seu contra veritatem, quae ab ecclesia tanquam dogma fidei divinae est proposita. Hinc ubi ecclesia aliquam propositionem et quidem ceu falsam et erroneam, non tamen ceu haereticam damnat, qui assertioni taliter damnatae inhaerere pergit, lugubriter quidem errat, in sensu tamen stricto nondum haereticus dicitur. Ex parte voluntatis vero requiritur pertinacia, dum quis, etiamsi in interiori mentis recessu de falsitate suae sententiae persuasus sit, vel tamen, si veritatis amans foret, eam facile perspicere posset, nihilominus asserta sua propugnare pergit, et spiritu contradictionis ductus, non in veritate indaganda, sed solum in rationibus contrariis retundendis occupatur. Haec voluntatis pertinacia plerumque cum ignorantia affectata jungitur; nec enim opus est, ut quis veritatis, cui obnititur, plene sibi conscius sit, sed quisquis ex perverso animi affectu errori suo inhaeret, et meliorem Instructionem aspernatur, absque dubio notam pertinaciae incurrit. 2) Haeresis formalis et exterius manifestata, ut diximus, excommunicationem summo Pontifici reservatam involvit, si peccans praeviam hujus censurae notitiam habuit. In Germania tamen Episcopi vi quinquennalium tum per se tum per vicarium specialiter deputatum possunt ab haeresi, et apostasia a fide, et schismate absolvere, non tamen eos, qui ex locis fuerint, ubi sacrum Officium exercetur etc. — Ubi haeresis publica et notoria fuerit, iidem Episcopi Germaniae etiam pro foro externo absolvunt, tumque, sublata scilicet censura, peccatum ipsum non amplius reservatum censetur.

Ceterum juvat, nonnullos alios casus censura summo Pontifici reservata notatos vel breviter attingere, quo magis fideles absterreantur a patrandis hujusmodi criminibus, praesertim quoad ea, quae valde atrocia sunt, et nihilominus interdum patrari solent. Et quidem

1) Excommunicationem Pontifici reservatam praeter supra allatos casus involvant: violenta et injusta manuum injectio in Clericum, si gravis fuerit '); — sacrilega effractio et spoliatio ecclesiarum '); — duelli, etiam non solemnis, commissio; cooperatio ad illud; item spectatio facta ex professo '); — Simonia realis circa ordines, beneficia, et ingressum Religionis; item simonia confidentialis '); — indignum mercimonium circa stipendia Missarum. Laici in hoc delinquentes excommunicationem, clerici ipso facto suspensionem incurrunt ').

in c. 5. Extrav.commun. de poenit. et remiss. (5. 9'): Sixtus. IV. (Constit. E tsi Dominici gregis. de 1478. in c. 5. eodem; Conc. Trid. Sess. XXIV. cap. 6. de Reform. — Benedict. XIV. Pastoralis item de Syn. dioeces. Libr. 1X. cap. 4. n. 9.

<sup>1)</sup> c. 29. e. XVII. q. 4. Cfr. clem. 3. de poen. (5. 8.) — 2) c. 22. X. de sent. excomm. (5. 39.) 3) Trid. Sess. XXV. cap. 19. Benedict. XIV. 1752. Detestabile m. — 4) Benedict. XIV. 1741. Pastoralis. — 5) Benedict. XIV. Quanta cura.

- 2) Suspensionem ipso facto inter alia incurrit sacerdos, qui, non accepta ab Episcopo jurisdictione, Sacramentum Poenitentiae administrat tanquam ex privilegio<sup>1</sup>). Item qui ausus fuerit, sponsos alterius Parochiae sine licentia illorum Parochi conjungere aut benedicere<sup>2</sup>). Suspensioni subjiciuntur defendentes praxin interrogandi nomen complicis in confessione<sup>3</sup>).
- 3) Interdicitur ipso facto, qui munus ecclesiasticum alia ratione, quam per viam canonicam obtinuit. Demum notandum, Clericum, qui censuram violaverit, incurrere irregularitatem.

# Jurisdictio, quantum ad casus summo Pontifici reservatos.

§. 48. In concilio Tridentino Episcopis conceditur facultas absolvendi in quibuscunque casibus occultis Sedi Apostolicae reservatis. Dicit enim Tridentina synodus: "Liceat Episcopis in irregularitatibus omnibus et suspensionibus ex delicto occulto provenientibus, excepta ea (scilicet irregularitate), quae oritur ex homicidio voluntario, et exceptis aliis deductis ad forum contentiosum, dispensare, et in quibuscunque casibus occultis, etiam Sedi Apostolicae reservatis, delinquentes quoscunque sibi subditos, in dioecesi sua per se ipsos aut Vicarium ad id specialiter deputandum in foro conscientiae gratis absolvere" 4).

Hanc facultatem communior theologorum sententia Episcopis vindicat quoad casus occultos Tridentino posteriores ex nova lege Sedi Apostolicae reservatos; quae tamen assertio exceptiones patitur in iis casibus, quos summus Pontifex expresse et disserte sibi soli reservat, derogans facultati per Tridentinum concessae Episcopis. E. g. excommunicationem ob attentatam absolutionem complicis, calumniam, qua quis Sacerdotem falso de sollicitatione accusavit. Ceterum Episcopi Germaniae inter facultates singulis quinquenniis renovandas illam quoque accipere solent, videlicet: absolvendi ab omnibus casibus Sedi Apostolicae reservatis, in locis tamen, ubi impune grassantur haereses 5).

Occultum hic opponitur publico illi, quod vel in judicio probatum est, vel nulla tergiversatione in tota vicinia celari potest. Hinc quod in judicio probatum non est, at aliqua tergiversatione celari potest, licet laboret infamia, dicitur occultum. Cl. Navarrus in suo opere ait: "Occultum hoc dicitur, quod a nemine, vel a tam paucis scitur, quod neque sit famosum, neque manifestum, neque notorium juris vel facti. (Notorium juris est, quod constat per confessionem

<sup>1)</sup> Bened. XIV. Apostolica indulta. — 2) Trid. Sess. XXIV. c. i. — 3) Bened. XIV. "Ubi primum" ddo. 2. Junii 1746. — 4) Sess. XXIV. c. 6. de Reform. — 5) Hac expressione facultas absolvendi ultra casus occultos extenditur.

rei in judicio, vel per sententiam judicis; notorium facti, si res gesta tot hominibus innotuit, ut in communitate, collegio, vel parochia delinquentis jam nullo modo celari possit). Unde, etiamsi aliquibus notum sit, et etiamsi secundum se probabile sit in judicio (praesumtionis), dum interim non probatur, neque ad judicium defertur, est adhuc occultum" 1).

Per Vicarium ad id specialiter deputandum, non solum Vicarius generalis, sed quivis poenitentiarius intelligitur, quem Episcopus hunc in finem deputare voluerit. Hinc emergente tali casu recurrendum est ad Ordinarium loci. Quia tamen delegatio specialis requiritur, per se patet, illum qui facultate absolvendi a casibus Episcopi reservatis pollet, nondum a censuris Pontifici reservatis absolvere posse.

Quantum ad usum hujus facultatis, theologiae magistri sequentia monent:

- a) Quia in his principaliter *poena* summo Pontifici reservatur, recte infertur, illum, qui censuram, e. g. ob ejusdem ignorantiam non incurrit, ab ipso peccato per quemvis confessarium absolvi posse.
- b) Idem obtinet, si censura extra Confessionem per Superiorem vel ejus delegatum sublata fuit, ubi pariter peccatum adhucremanens non amplius reservatum censetur. Quid vero, si poenitens censura innodatus coram Superiore confitetur et ab eo absolvitur, ita tamen, ut haec confessio postmodum deprehendatur sacrilega? -Auctores graves respondent: si ea peccata, quibus censurae adnexae sunt, fideliter fuerunt exposita, quamvis confessio ex alio capite fuerit sacrilega, censuras tamen probabilius auferri. Ratio est. quia censurae vincula a vinculis peccatorum diversa constituunt, et exinde, ut in absolutione extra sacramentali, peccatis adhuc remanentibus, relaxari possunt, ita quoque, ubi confessio fuit invalida; simulque in hoc casu finis primarius reservationis obtinetur, ut scilicet peccator coram Superiore se sistat, ac deposita contumacia satisfaciat laesae parti. Attamen id tum solum obtinet, si censura vel per ipsum Superiorem vel per absolute privilegiatum sublata fuit; dum enim tempore Jubilaei confessariis facultas datur absolvendi a censuris, haec juxta declarationem Benedicti XIV. tantum conditionate in ordine ad lucrandum Jubilaeum conceditur: consequenter si confessio fuit sacrilega, neque censurae remittuntur.
- c) Gravior est quaestio, an aliquis, censuris nondum sublatis, a peccatis absolvi possit? Quamvis haec sententia ab aliquibus defendatur, nullatenus tamen concedi potest. Etenim summi Pontifices una cum censura indirecte ipsum quoque peccatum reservant, ita, ut nullus confessarius ab eo absolvere possit, donec

<sup>1)</sup> In Man. c. 27. de delict, notor, n. 250.

censura remissa fuerit, id quod universalis etiam praxis prae se fert, vi cujus absolutio a censuris, illam, qua peccata remittuntur, semper praecedere debet. Quid ergo, si sacerdos ipse excommunicationem Pontifici reservatam incurrit, cui necessitas celebrandi incumbit? — Ast quantacumque infelicis hujus sacerdotis calamitas sit, a peccatis tamen absolvi nequit, quamdiu vinculo excommunicationis constringitur. Quare aliud non restat, quam ut, mediante plerumque Episcopo suo quantocius a censura liberari petat, interim vero ad evitandam irregularitatem, quae violationem censurarum sequitur, a Sacris quantum sine gravi scandalo fieri potest, abstineat, quae vero omittere non potest, nonnisi animo perfecte contrito administret.

# Casus Episcopis reservati.

§. 49. Ad casus Episcopis reservatos pertinent illi, a quibus absolvendi potestatem Episcopus dioeceseos propria et ordinaria auctoritate restrinxit, et sibi aut a se specialiter ad id deputatis reservavit. Dicimus autem: propria et ordinaria auctoritate, quia. ut paragrapho praecedenti monuimus, quandoque ad Episcopum facultas devolvitur, etiam a casibus Summo Pontifici reservatis, aut per se, aut per vicarium absolvendi. Dum Episcopi certos casus sibi reservant, non delinquentium vindictam, sed eorundem potius emendationem intendunt, ut scilicet, qui talia crimina perpetrarunt, horum atrocitatem magis perspiciant, et efficacius corrigantur. Casus episcopales raro junctam habent censuram, unde in illis non excusat ignorantia, neque requiritur inobedientia, qualis in casibus papalibus locum habere debet, ut quis eos incurrat. Gravitas peccati sufficit, ut casus sit reservatus, nec interest; utrum peccator reservationem sciat, nec ne. — Quosnam casus in singulis dioecesibus Episcopus sibi reservaverit, ex propriis statutis patebit.

In aliquibus dioecesibus casus reservati existunt, simul tamen omnibus confessariis facultas ab iis absolvendi conceditur, ast vel sine vel cum restrictione ad modum conferendae absolutionis, v. g. ut poenitentem peccato reservato implicitum ad duas tresve hebdomades (nisi necessitas aliud suadeat) differant, et peculiare opus satisfactorium ab Episcopo designatum injungant 1).

<sup>1)</sup> Cfr. Linzer Monatschrift VIII. Jahrg. p. 21. Et: "Verba salutis" scripta ad venerabilem suum Clerum a Gregorio Thoma, Episcopo Linzensi. 1843.

## Casus in Archidioecesi Viennensi reservati.

Casus conscientiae in Archidioenesi Viennensi ab Eminentissimo et Reverendiasimo S. R. E. Cardinali et Principe Archiepiscopo Jagapho Ottmaro sibi reservati, a quibus nullus, exceptis Consistorii archiepiscopalis Consiliariis, Praelatis, Decanis et illis, qui specialem ahtinucrint potestatem, absolvere valet, sequentes numerantur:

- I. Homicidium voluntarium.
- II. Sodomia.
- III. Perduellionis erimen.
- IV. Incendiarii erimen, etiamsi effectus praeter voluntatem poenitentis non sequutus fuerit.
  - V. Perjurium solemniter emissum.

Circa hos consciențiae casus pro uberiori intelligentia sequentia notare juvat, et quidem ad casum, qui est

#### I. Homicidium voluntarium.

- 1. Homicidium est occisio injusta hominis per hominem facta. Datur quidem genus homicidii, quo vita hominis indirecte et mode subtiliori subvertitur; quia tamen in legibus humanis interpretatio samper stricta locum habet, etiam praesens reservatio nonnisi caedem directam comprehendit. Insuper ex Theologia morali constat, dari etiam occisionem licitam, dum scilicet-per supremos Principes in homines facinorasos poena capitalis decernitur, vel quae committitur servata moderamine inculpatae tutelae tum in justo bello, tum in defensione privata, quatenus quis vim vi repellens occidit, ne occidatur. Sed de his non sermo, cum solum de crimine homicidii agatur.
- 2. Dum dicitur voluntarium, requiritur intentio alterum eccidendi; et distinguitur ab homicidio casuali, quod fortuito casu evenit, quin vel in se vel in causa intentum aut praevisum fuerit. Beservatur homicidium voluntarium commissum, seu directe et positivo medio patratum. Neque distinguitur, quibus quis mediis hunc in finem usus fuerit, utrum atrocioribus mitioribusve, an e. g. alicui venenum mox vel lente mortiferum praebuerit.

Quia tamen leges humanae, potissimum actus et effectus externos respiciunt, a reservatione immunis est: a) Qui mortem alterius, quamvis culpabiliter, solum permisit, vel non impedivit, quin illam intenderit, vel ullatenus positive promoverit. b) Qui hamicidium equidem attentavit, quin tamen mors ipsa secuta fuerit. Hinc qui aliquem lethaliter vulneravit, sub hac ratione a quovis confessario absolvi potest, quamdiu vulneratus adhucdum vivit; quia homicidium nondum commissum censetur.

3. Pariter homicidium in causa duntaxat voluntarium reservationi subjacet, quale est, si quis cum gravi culpa causam ponit, ex qua illud secuturum praevidet. Ratio est, quia homicidium omne voluntarium reservatur. Excusatur vero a reservatione, qui vel homicidium ejusque periculum nullatenus praevidit, vel quantum ad causam, quam posuit, ab omni vel saltem gravi culpa immunis censetur v. g. dum medicus in magno discrimine et ubi mitiora haud sufficere videbantur, medium periculosum adhibuit.

4. Sub hoc casu etiam comprehenditur procuratio abortus, ast tum solum, ubi foemina praegnans hac cum intentione sufficientem causam abortus subsecuti posuit; e. g. sumendo medicinam hunc in finem comparatam, semet urgendo ad periculosos saltus vel labores, comprimendo alvum etc. Neque tamen hanc reservationem incurrit mater, quae labore vel quocunque alio modo absque intentione causam abortus, licet graviter culpabilem, praebuerit. Pariter deest reservatio, ubi effectus non est secutus.

Antiquiores foetum animatum ab inanimato distinguunt autumantes, foetum masculum die post conceptionem circiter 40., foemineum vero circa diem 80. animari. Recentiores hanc distinctionem rejiciunt, docentes foetum in ipso conceptionis momento animari. Quo assumto dum foetus enecatur, quocunque tempore id fiat, semper homo occiditur. Attamen distinctio illa quoad poenas ecclesiasticas adhucdum obtinet. Qui itaque tempore a lege statuto jam paeterlapso foetum directe abigunt, vel quodemumcunque modo efficaciter et directe cooperantur juxta Constit. Gregorii XIV. "Sedes Apostolica" 31. Maji 1591. effectu secuto incurrunta) excommunicationem latae sententiae reservatam episcopo, b) irregularitatem summo Pontifici reservatam, c) si clerici fuerint, privationem beneficii et dignitatis, si quam habeant et d) ad dignitates vel beneficia obtinenda fiunt inhabiles, imo ipsi degradationi obnoxii.

5. Nostro casu, quo homicidium voluntarium simpliciter nulla uberiori extensione addita reservatur, mandantes, consulentes, consentientes etc. a reservatione eximuntur, juxta regulam communem: "Solvo mandantes, nisi jura reservant."

#### II. Sodomia.

Apostolus hoc teterrimum flagitium ceu summam et supiname hominis a Deo avulsi ignominiam designavit, scribens Rom. I. 26. sqq. "Propterea tradidit illos Deus in passiones ignominiae. Nam foeminae eorum immutaverunt naturalem usum in eum usum, qui est contra naturam. Similiter autem et masculi, relicto naturali usu foeminae, exarserunt in desideriis suis in invicem, masculi in masculos turpitudinem operantes, et mercedem, quam oportuit, erroris sui in semetipsis recipientes. Et sicut non probaverunt Deum habere in notitia; tradidit illos Deus in reprobum sensum, ut faciant ea, quae non conveniunt."

Dicitur vero Sodomia nefandus coitus duorum ejusdem sexus, maris sum mare, vel foeminae cum foemina, seu ut S. Thomas 2.2. q. 154. art. 11. scribit: "Sodomia est peccatum contra natu-

١

ram, quo ex affectu ad indebitum sexum vir concumbit cum viro, vel foemina cum foemina." Ut autem sodomia peccatum reservatum constituat, non sufficiunt inverecundi tactus invicem habiti vel admissi, sed turpis coitus vel concubitus requiritur, quo duo ejusdem sexus contra naturam luxurientur.

#### III. Perduellionis crimen.

Codex criminalis austriacus notionem praebet criminis perduellionis §. 58. Videlicet: "Das Verbrechen des Hochverrathes begeht: wer etwas unternimmt, a) wodurch die Person des Kaisers an Körper, Gesundheit oder Freiheit verletzt oder gefährdet, oder eine Verhinderung der Ausübung seiner Regierungsrechte bewirkt werden soll: oder b) was auf eine gewaltsame Veränderung der Regierungsform, oder c) auf die Losreissung eines Theiles von dem einheitlichen Staatsverbande oder Länderumfange des Kaiserthums Oesterreich, oder auf Herbeiführung oder Vergrösserung einer Gefahr für den Staat von Aussen, oder einer Empörung oder eines Bürgerkrieges im Innern angelegt wäre, es geschähe solches öffentlich oder im Verborgenen, von einzelnen Personen oder in Verbindungen, durch Anspinnung, Aufforderung, Aneiferung, Verleitung durch Wort, Schrift, Druckwerke oder bildliche Darstellung, Rath oder eigene That, mit oder ohne Ergreifung der Waffen, durch mitgetheilte zu solchen Zwecken leitende Geheimnisse oder Anschläge, durch Aufwiegelung, Anwerbung, Ausspähung, Unterstützung oder durch was sonst immer für eine dahin abzielende Handlung, wenn dieselbe auch ohne Erfolg geblieben wäre."

"Wenn die vorstehend erwähnten Handlungen gegen die Existenz, die Integrität, die Sicherheit oder die Verfassung des deutschen Bundes gerichtet werden, so sind sie ebenfalls als Hochverrath zu beurtheilen und zu bestrafen."

Jam ut hoc crimen legi reservationis subsit, juxta allatas conditiones requiritur, ut sit eo sensu imputabile, quatenus quis eidem positive cooperetur; hinc reservationem incurrunt, qui perduellionis facinus vel consensu tantum, ast signis externis manifestato approbarunt; a reservatione vero eximuntur, qui solummodo hujus criminis conscii illud nec impediverunt, nec denuntiarunt.

Eo ipso autem intelligitur, confessarium stricte obligari ad id, ut poeniten-

tem de obligatione sua faciendae denuntiationis commoneat.

# IV. Incendiarii crimen, etiamsi effectus praeter voluntatem poenitentis non sequutus fuerit.

Incendiarius censendus est is omnis et solus, qui privata authoritate et animo saltem implicito nocendi, rei alienae, puta domui sive profanae sive sacrae, segetibus, silvae etc. ignem admovet. Non

autem requiritur, ut totam vel ejus partem, quantum ad peccatum lethale satis est, in cineres redigat, quando quidem etiam effectu non secuto jamjam incurritur. Ast qui tentavit hoc crimen et opere explere coepit, verum poenitentia tactus iterum impediit, quominus incendium erumperet, liber est a reservatione.

Dum dicimus a) privata authoritate, immunes a peccato et reservatione declaramus, qui in bello justo hostilia quaeque gladio et flammis disperdunt. Dicimus b) ex animo saltem implicito nocendi: qui enim exitiales herbas igne consumturus, vento adversum exurgente, vicinam domum perimit, ut a culpa liber esse potuit, sic et a reservatione. Simili modo qui ex negligentia domum comburit, nisi hunc effectum praeviderit, reservationem non incurrit. Dicimus e) alienae rei, domui, segetibus, silvae etc. Si quis namque propriam flammis absumat, non est proprie et stricte incendiarius, nisi vicinae domus incendium trahat ex formali sive virtuali iniqua intentione vel domum vicinam periculo incendii exponat. Pariter hujus criminis reservatione detinetur, qui semoto omni alienae domus periculo domum propriam flammis comburit eo consilio, ut incendio vastata domus per sic dictam assecurationem (Feuer-Assecuranz) melior pulchriorque restauretur, quia licet non alienae domui ignem et ruinam admovet, tamen rei alienae, videlicet societati assecurationis, per incendium damna infert; vel si domus, cui incendium parat, propria guidem, ast debitis onusta sit, quo fiat, ut ob id, quod incendio diruatur, jura aliorum violentur.

## V. Perjurium solemniter emissum.

Perjurium hoc loco intelligitur falsum juramentum, quo quis interposita authoritate divina vel aliquid ex sua persuasione falsum tamquam verum asserit vel aliquid promittit, quin in ipso juramenti actu voluntatem habeat illud exsequendi.

Ut autem hoc crimen sub reservatione comprehendatur, solemniter emissum sit oportet. Jam quaeritur, quorsum haec solemnitas spectet, utrum eo, ut intervenientibus solemnibus ritibus quales forent candelae accensae, imago Crucifixi cum tactu Evangeliorum, sanctarum reliquiarum etc. depositum fuerit juramentum adeo, ut reservatio etiam tunc incurratur, si coram persona privata emittatur? an vero eo tantum, ut in judicio secundum Canones et Leges emissum fuerit? Dicimus ultimum, quia ex usu loquendi communisolemnitas juramenti judicium—ecclesiasticum vel civile, —supponit. Unde qui non a legitimo judice interrogatur, etsi perjurus sit, liber est a reservatione, quia non jurat falsum juramentum solemniter emissum. Subjacent autem reservationi, qui aequivoce jurant, et sic judicem, quantum de se est, in errorem inducunt; qui uti certum asserunt, quod sibi dubium est; aut ut dubium, quod sibi indu-

bie constat; — qui ut verum asseverant, quod, etsi verum est, ipsi tamen pro falso habent; — qui interrogati veritatem vel ejus essentialem circumstantiam coram judice reticent. A reservationis onere immunes sunt, qui promissioni coram judice sincere factae et sacramento jurisjurandi confirmatae non stant; hi enim perjuri quidem fiunt, sed extra judicium; ast aliter res se habet, si perjurii peccatum committitur in ipso jurisjurandi actu.

# Casus Regularium Superioribus reservati.

§. 51. Semper et enixe cavit Apostolica Sedes, ut pauci iique atrociores, aut ad christianam disciplinam retinendam magis necessarii casus ab Episcopis reservarentur, prout late probat Benedictus XIV. 1). Idem nec immerito constitutum fuit quoad Regularium Superiores, jurisdictionem quasi episcopalem habentes, qui in subditos suos quaedam peccata reservandi jure gaudent. Sanxit in hac re Clemens VIII., ne plures quam undecim casus in Religione reservari possent, nisi Generalis Capituli pro toto Ordine, aut provincialis pro Provincia, matura decisione et consensu ?). Neque tamen eos adstrinxit ad sanciendam omnium undecim reservationem. Sunt vero; 1) "Veneficia, incantationes, sortilegia. 2) Apostasia a Religione, sive habitu dimisso sive retento, quando eo pervenit, ut extra septa Monasterii seu Conventus fiat egressio. 3) Nocturna ac furtiva e Monasterio sive Conventu egressio. 4) Proprietas contra votum paupertatis, quae sit peccatum mortale. 5) Juramentum falsum in judicio regulari seu legitimo. 6) Procuratio, auxilium, seu consilium ad abortum faciendum post animatum foetum, etiam effectu non secuto. 7) Falsificatio sigilli manus officialium Monasterii aut Conventus. 8) Furtum de rebus Monasterii seu Conventus in ea quantitate, quae sit peccatum mortale. 9) La- . psus carnis voluntarius opere consummatus. 10) Occisio vel vulaeratio, seu gravis percussio cujuscunque personae. 11) Malitiosum impedimentum, aut retardatio, aut apertio literarum a Superiaribus ad inferiores et ab inferioribus ad superiores." De his vix alios secure consules, quam pios et eruditos Monasterii Praelatos et Superiores, aut qui probatius de iisdem scripserunt. Nos paucis absolvimus rem. Qui ordinarii Regularium sunt confessarii, a Superiore constituti, casus eidem reservatos rescire debent, quo fiat, ut casu a Superiore sibi reservato occurrente, poenitentem vel ad Superiorem vel ad sacerdotem pro hujusmodi casibus a Superiore deputatum remittant, nisi ipsi specialem a Superiore facultatem obtinuerint. Si vero Regularis confitendi causa pres-

<sup>1)</sup> De Syn. dioeces. lib. V. c. 5. — 2) Const. "Sanctissimus Dominus" dd. 25. Maji 1593.

byterum secularem accedit, id vel cum licentia Superioris, vel inscio illo, urgente necessitate agit. Si primum, ex concessa Superioris permissione omnis reservatio sublata esse videtur, nisi non obstante hac facultate contrarium circa peccata reservata statuerit : si alterum, decisio Benedicti XIV. servanda instat "Literis nostris sub forma Brevis die 30. Martii 1742, cuilibet eorum sive sacerdoti sive converso, dum extra claustrum moratur cum bona venia, et in loco, ubi non alius quispiam ex corum ordine reperiatur, facultatem concessimus confitendi peccata et absolutionem recipiendi a quocunque sacerdote, qui vel secularis a suo Ordinario, vel Regularis a suo Superiore ad confessiones audiendas sit approbatus. Quam facultatem extendimus etiam ad casus juxta Constitutionem Ordinis reservatos, et ad censuras, in quas inciderunt. addita tamen obligatione, ubi primum potuerint, coram Superiore (vel confessario a Superiore deputato) se sistendi, et novam ab illis casibus et censuris absolutionem impetrandi" 1).

# Jurisdictio quantum ad casus reservatos.

§. 52. De casibus reservatis absolvere potest 1) Potestate evidenaria, a) qui reservavit; b) ejusdem successor, quia eadem est successoris potestas, quae praedecessoris, cum prior posteriori manus ligare non potuerit; c) ejus in foro Poenitentiae Superior. 2) Potestate delegata, tum qui ad hoc legitime deputatus est, tum sacerdos omnis in articulo mortis.

Cum facultatem non habet confessarius a casibus reservatis absolvendi, et aliquem eorum in poenitentis sui confessione deprehendit, non potest eum absolvere, sed vel mittat ad confessarium pro reservatis deputatum<sup>2</sup>), vel si illum adeundi difficultatem poenitens habuerit, ipse a Superiore, nimirum Episcopo vel Vicario ojus, facultatem a casu occurrente absolvendi, tacita persona petat. Excipiendus est tamen necessitatis casus, qualis existimandus non est solum mortis periculum, in quo poenitens versaretur, verum etiam ex sententia plurium, scandalum vel praejudicium, quod ex negata absolutione oriretur; puta, si esset puella, cui ad sacram sinaxin mater oculatissima praestolaretur. In nonnullis dioecesibus expresse simplici quoque confessario conceditur absolvendi a casu reservato facultas, tunc, ubi poenitens sine gravis infamiae periculo SS. Communionem vel Missae celebrationem intermittere non potest, sed cum onere, ut poenitens postea coram confessario pro reservatis deputato se sistat 3). -

<sup>1)</sup> De Sacrificio Miss. libr. III. c. 11. n. 8. — 2) Conc. Trid. Sess. XIV. cap. 7. — 3) Rit. Bamberg. — Brixin. Trident. Vide de hac re: Suarez, de Poenit. disp. 30. sect. 3. nr. 11. seqq. et disp. 31. sect. 3. nr.

Circa jurisdictionis potestatem quaedam multi momenti quaestionis exsurgunt, quibus satisfacere oportet:

- a) Confessarius communis, i. e. pro reservatis minime deputatus, poenitentem alienum, seu, ut hic intelligimus, alterius dioecesis, absolvere non potest a casibus, qui in dioecesi poenitentis reservati non sunt. sunt vero reservati in dioecesi confessarii. Ratio est, quia tota confessarii jurisdictio ab eo dimanat, cujus in dioecesi confessiones excipit; atque is nullam pro praesenti casu jurisdictionem tribuit, quia alienigenae ad tempus subditi fiunt saltem quoad receptionem Sacramentorum Ordinariis locorum, per quae transeunt; quia qui certa hypothesi commodum sentit, in alia onus et incommodum sentire debet. - E contra vero a casibus, qui in dioecesi poenitentis sunt reservati, non autem in dioecesi confessarii, valide poenitentem absolvere potest. Id a contrario probant rationes allatae communisque, quae viget, praxis. Idem habet Clemens X. in Bulla: "Superna," sed conditionem apposuit summus ille Pontifex, scilicet modo non cognoverit confessarius poenitentem in reservationis fraudem ad aliam dioecesin migrasse pro absolutione surripienda. Nemini enim sua fraus et dolus patrocinantur, nec dignus est Ecclesiae indulgentia frui, qui leges ejus eludere nititur, puta correctionis et remediorum, quae tunc praescribi solent . severitatem.
- b) Cum poenitens bona fide accessit ad sacerdotem facultatem habentem a reservatis absolvendi, et reservati alicuius oblitus est; quod aperuisset, si ejusdem meminisset, juxta decisionem Sylvii et S. Thomae 1) aliorumque reservatio tunc ablata esse censetur, adeogue satis esse, ut peccatum illud communi etiam confessario declaretur. Nam, ut illi opinantur, sufficit, si absolvens reservationem tollere velit, idque aliquibus indiciis manifestet; jam vero vult de facto, et id manifestat satis, cum tritam absolvendi formulam secutus, declarat, se ab omni vinculo excommunicationis absolvere in quantum ipse potest, et indiget poenitens; quae verba ex usu communi ad peccata, oblivione omissa aeque ac ad declarata, extenduntur. Verum his non obstantibus, alii existimant peecata hujusmodi omissa adhuc esse reservata. Sic Cl. Habertus 2). S. Ligorius 3) cum pluribus aliis docent. Ratio hujus sententiae adfertur, quia reservatio non tollitur, nisi peccatum subjiciatur judicio sacerdotis ad reservata deputati, cujus est, opportunum remedium et poenitentiam adhibere. Excipiunt tamen casum, si confessio haec facta fuit tempore Jubilaei, et intuitu Jubilaeum lucran-

seq. — Bonacina de Sacram. disp. 5. quaest. 7. pct. 5. §. 3. nr. 6.
 S. Liguori libr. VI. tract 4. de poenit. nr. 585.

Summ. theolog. Supplem. III. q. 20. a 2. — 2) Tractat. de Poenit. cap.
 quaest. 10. — 3) Theolog. moral. libr. VI. n. 597.

di, atque omnia praestita fuere ab illo, quae requirebantur ad Jubilaeum lucrandum; tunc etenim poenitens apud quemlibet sacerdotem peccatum illud confiteri potest, et ab eo absolvi. Hoc enim Jubilaei privilegium est.

Aliter se res habet, si quis peccata reservata apud sacerdotem confitetur, qui absolvendi a reservatis facultate pollet, dein vero de confessionis editae valore dubitat, tunc eam apud commutem approbatum sacerdotem iterare potest. Reservatio enim per priorem confessionem et absolutionem sacramentalem sublata est, usi confessio ex poenitentis culpa, puta, quando ob verecundiam ex proposito mortale peccatum reticuerit, invalida certo constet; quia tunc a confessario reservatio sublata non est, utpote qui sacramentaliter tantum a reservatis absolvere et secundum communes sacri tribunalis regulas operari tenetur.

- c) Quid vero, si confessarius pro reservatis non deputatus quempiam reservatis obnoxium absolvit? Tunc Ecclesia jurisdictionem tacite supplet, sive sacerdos peccet, ut cum mala fide absolvit, sive non peccet, ut cum longa confessionum serie obrutus ex inadvertentia ad reservationem aliquem ceteroquin rite dispositum absolvit. Cfr. §. 39. n. 5. Ceterum cum restrictio et extensio jurisdictionis ab intentione dependeat Superioris, a quo confertur, praeplacet ad intentionem potius Superioris, quam ad Ecclesiae suppletionem respicere.
- d) Qui licentiam obtinuit a casu reservato absolvendi aliquem, quem quacunque demum ex causa non absolvit, v. g. si is non comparuit; vi facultatis hujus alium quempiam ejusdem peccati reum absolvere nequit. Facultas enim haec talem numero personam spectabat, non aliam, et Superior nihil aliud voluit, quam quod voluit confessarius ipse, cum facultatem absolvendi petiit. Facultatem vero absolvendi in gratiam talis personae, non autem alterius, et postulavit et obtinere voluit confessarius.
- e) Quando Episcopus generalem dat facultatem sacerdoti a casibus reservatis absolvendi, per hanc licentiam nondum conceditur facultas absolvendi a censuris Episcopo reservatis, nisi exprimatur. Ceterum parochus vel alius curatus habens generalem licentiam a reservatis absolvendi, subdelegare nequit potestatem istam alteri sacerdoti approbato, alias hac facultate destituto. Denique facultas absolvendi absoluta a peccatis reservatis per mortem concedentis non exspirat; cum haec facultas sit gratia et beneficium actu concessum; gratiam autem et beneficium Principis actu concessum decet esse mansurum¹).

De modo procedendi cum iis, qui casum vel cum vel sine

<sup>1)</sup> Regula juris 16. in 6.

censura reservatum exponunt, vide Part. II. Sect. II. §§. Casu reservato innexi et Censura irretiti.

# Jurisdictio confessariorum tempore Jubilaei.

§. 53. Tempore Jubilaei a Summo Pontifice speciales absel· - vendi facultates Confessariis concedi solent, quae in literis encyclicis a expressae leguntur. Sunt hae facultates plerumque ferme eaedem a in genere suo, ast quoad tenorem ambitu plus minusve extensae.

Pro uberiore intelligentia has facultates, prout in literis encyclicis die 21. Nov. 1851 datis exhibentur et postea die 1. Augusti 1854 denuo concessae erant, singillatim tyronibus Confessariorum exponere haud abs re esse ducimus.

- 1. Dum poenitens accedit ad confessionem eum in finem . ut per Sacramentum se disponat ad indulgentiam Jubilaei lucrandam. quilibet confessarius ab Ordinario ad confessiones audiendas adprobatus insum "ab excommunicationis, suspensionis et interdicti aliisque ecclesiasticis sententiis et censuris a jure vel ab homine quavis de causa latis, praeter infra exceptas, nec non ab omnibus peccatis — quantumvis gravibus et enormibus etiam Locorum Ordinariis aut Sedi Apostolicae speciali licet forma reservatis, et quorum absolutio alias per generale hujusmodi indultum non intelligeretur concessa, in foro conscientiae et hac vice tantum" absolvendi potestate gaudet. Excipiuntur tamen a) Quoad personas Moniales aliaeque mulieres intra Claustra commorantes, quae ad hunc effectum sibi eligere confessarium alium non poterunt, nisi talem, qui approbatus sit pro Monialibus. b) Quoad Censuras excipiuntur illae. quibus quispiam nominatim punitus vel in quas incidisse declaratus fuit: praeterquam si intra praedictum mensem obligationi suae satisfecerit, aut si hoc praestare nequeat, obligationem serio susceperit, satisfaciendi, quam primum poterit.
- 2) Insuper ut omnibus facilior sternatur via, quo ad salutis iter possint redire, iisdem confessariis facultas tribuitur, ut eos omnes, qui sectis se misere adscripserunt, ac vere poenitentes ad reconciliationis Sacramentum accedunt, absolvere illosque ab obligatione denunciandi complices dispensare queant ad effectum consequendi plenariam indulgentiam, consultis adhibitis conditionibas et exceptis casibus, in quibus ad evitanda majora et graviora damma denuntiatio omnino necessaria videatur.
- 3. Praeterea facultas confessariis tribuitur, "dispensandi super irregularitate ex violatione censurarum contracta, quatenus ad forum externum non sit deducta nec facile deducenda, praeter hanc vero Confessarii praedicti nullam facultatem habebunt dispensandi super alia quavis irregularitate aut super alia inhabilitate quomodocunque contracta."

- 4. Iidem confessarii possint vota quaecunque etiam jurata et Sedi Apostolicae reservata in alia pia opera dispensando commutare. Excipiuntur autem vota castitatis perpetuae et integrae, Religionis, et obligationis, quae a tertio accepta fuerit, seu in quibus agatur de praejudicio tertii; nec non vota poenalia, quae praeservativa a peccatis nuncupantur, nisi commutatio futura judicetur ejusmodi, ut non minus a peccato committendo refraenet, quam prior voti materia.
- 5. Ut indulgentiam lucrari etiam possint Moniales seu aliae personae in claustris perpetuo degentes, nec non quicunque in carcere exsistunt vel corporis infirmitate aut alio quovis impedimento prohibentur, quo minus aliqua ex praescriptis operibus peragere valeant, confessariis facultas tribuitur, ut eadem in alia pietatis opera commutare vel in aliud proximum tempus prorogare possint, cum facultate etiam dispensandi super Communione cum pueris, qui nondum ad primam Communionem fuerint admissi.
- 6. In omnibus Literis encyclicis, quibus Jubilaeum aut Indulgentiae plenariae in forma Jubilaei indicuntur, omnes Pontifices minime intendunt per concessionem facultatum absolvendi poenitentes utut amplam Constitutioni Benedicti XIV. cum appositis declaratonibus, quae incipit: "Sacramentum Poenitentiae" derogare. Summus Pontifex Pius IX. in praefatis literis pariter pleno vigore servari voluit et quidem a) quoad inhabilitatem absolvendi complicem. quaterus Benedictus XIV. declaravit, quod nec etiam in vim cuiuscunque Jubilaei possit quis suum in peccato inhonesto complicem extra mortis articulum unquam absolvere; utpote qui in hujusmodi peccati et poenitentiae genere jurisdictione careat et absolvendi facultate privatus exsistat; et b) quoad obligationem denuntiationis confessarii sollicitantis a persona sollicitata faciendae. Ast quaeres. an infelix sacerdos, qui complicem in peccato turpi ab eodem absolverat, et propterea in excommunicationem Papae reservatam incurrerat. in confessione ad lucrandam indulgentium jubilarem suscepta, ab ista excommunicatione tempore Jubilaei per confessarium quemque approbatum absolvi possit? Respondemus affirmative, spectato eiusdem Bullae tenore, quo datur intelligi, ipsum vere poenitentem in vim Jubilaei ab excommunicatione hac absolvi posse, remanente tantum etiam tempore Jubilaei, ipsius inhabilitate ad absolvendum suum complicem.
- 7. An quis durante Jubilaeo indulgentias plenarias bis aut pluries lucrari possit? Et qui jam lucratus est Jubilaeum, denuo a reservatis, in quae postea decidit, vi facultatum tempore Jubilaei concessarum absolvi valeat? Benedictus XIV. hanc quaestionem in Bulla: "Convocatis" § .52 definit, ubi haec: "Qui hoc anno sancto bis aut pluries omnia et singula Jubilaei opera.... iteraverit, bis quoque aut pluries poterit hoc anni sancti Jubilaeum lucrari. Nos

enim habita ratione annui spatii, ad quod hujusmodi Jubilaeum protenditur ita de Apostolica liberalitatis plenitudine concedimus. Hoc tamen declarantes, neminem posse nisi semel id est prima tantum vice frui seu potiri favoribus huic Jubilaeo, adjunctis. "quales sunt, ut ibidem dicitur, absolutio a censuris et casibus reservatis, commutatio votorum etc. Ergo omnino tenendum est, eum qui semel a reservatis absolutus Jubilaei gratiam promeruerit, ab iisdem altera vice absolvi non posse. Huc etiam spectant verba Bullarum communiter notata: "hac vice tantum." E contra ex verbis Benedicti XIV. sat clare patet, in Jubilaeo quod ad unius anni spatium protenditur, indulgentias plenarias bis pluriesve obtineri posse.

#### Jurisdictio in articulo mortis.

§. 54. Pie admodum, ne hac ipsa casuum reservatorum eccasione aliquis pereat, in Ecclesia custoditum semper fuit, ut nulla sit reservatio in articulo mortis. Cum enim Sacramentum hoc sit in remissionem peccatorum institutum, et mortis articulus sit, ubi res agitur aut perpetuae felicitatis, aut perpetuae damnationis, non ageret Ecclesia, quae Spiritu sancto gubernatur, secundum amplissimam Dei misericordiam, si non omni remedio exeunti ab hac luce promptissime succurreret, atque adeo si quod peccatum tunc reservatum vellet, aut aliquem sacerdotem suspensum, ne munus absolutionis impenderet. "Atque ideo docet Tridentina synodus 1). omnes sacerdotes quoslibet poenitentes a quibusvis peccatis et censuris absolvere posse." Pro faciliori usu et applicatione haec sunto: In mortis articulo non tantum ita nulla est reservatio, ut quilibet sacerdos alias jurisdictione gaudens, ab omnibus censuris et peccatis possit absolvere; sed Ecclesia insuper, saltem ubi confessarius legitimus deest, omnibus sacerdotibus, etiam simplicibus, qui ad munus confessarii deputati non sunt, vel excommunicatis et suspensis, imo et illis, qui cum poenitente in peccato turpi complices fuerunt. jurisdictionem tribuit, ita ut poenitentem in articulo mortis versantem, dumodo rite dispositus sit, ab omnibus tum peccatis tum censuris absolvere possint2). Attamen etiam articulo mortis quidam inter sacerdotes ordo servari debet. Et primo sacerdos jurisdictione donatus praeferendus est sacerdoti simplici, hic iterum nominatim excommunicato vel suspenso, vel complici infirmi in peccato turpi: pariter sacerdos simplex praeferendus foret, si jurisdictionatus superveniat confessione penes sacerdotem simplicem jam incepta: demum si jurisdictionatus nollet vel non posset audire confessionem infirmi 3). Inter sacerdotes jurisdictione donatos quantum ad valo-

Sess. V. cap. 7. — Rit. Rom. de Sacram. Poenit. c. 1. — ?) Cfr. Carol. Blach. Dissert. 2. de Poenit. — Tobenz Instit. theolog. mor. Part. III. p. 94. — ?) Cfr. S. Alph. de Lig. theolog. moral. libr. VI. n. 563.

rem nullus ordo praescribitur, eo quod in articulo mortis nulla sit reservațio. Si peccata tantum sunt reservata, quibus nulla adhaeret censura, opus non est, ut poepitens e periculo elapsus adeat denuo sacerdotem constitutum pro absolvendis peccatis reservatis, quia quum ex Tridentino Concilio in mortis articulo nulla sit reservațio, certum est, eum directe ab iis absolutum fuisse; secus vero, si censura innodatus fuerit. Vide infra Parte II. Sect. I. §. Censura irretiti.

Quod de articulo mortis diximus, idem sentiunt auctores de perículo mortis, quia in jure articulus et perículum mortis sumuntur pro eodem, quantum facit ad rem praesentem, ac ratio consulendi animarum saluti etiam urget pro concedenda omnibus sacerdotibus facultate absolvendi versantem in periculo mortis 1). Mortis autem periculum tunc adesse censetur, cum timor prudens seu solidum dubium mortis proxime secuturae occurrit, sive proveniat ex morbo, vulnere, partu, lapsu, apoplexia, sive ex praelio, naufragio etc.

# Caput III.

De sigillo confessionis sacramentalis.

## Sigillum sacramentale.

§. 55. Sigillum sacramentale est religiosa obligatio secretum servandi perpetuum circa ea, quae per confessionem sacramentalem, aut occasione ejus quomodocunque cognita sunt, et quorum manifestatio poenitenti molesta esse, et Sacramentum Poenitentiae mohestum et odiosum reddere posset. Appellatur vulgo sigillum, metaphora ducta a sigillo, quo claudi solent et obsignari, quae secreta esse debent. Dicitur autem sigillum confessionis vel sacramentale, quia ex confessione sacramentali oritur et distinguitur a sigillo naturali, quo quis jure naturae tenetur ad ea reticenda, quae sub secreto accepit. Obligatio isthaec plane inducitur, si quis in ordine ad obtinendam absolutionem pacandamve conscientiam peccata sua exponit, etiamsi fors absolvi nequeat. Imo etsi quis sciens volensque sacrilege confiteatur, dummodo non solius joei causa accesserit, confessio tamen sacramentalis dicitur, et sigilli sacramentalis obligatio enascitur. Ubi autem quis confessionem simulatam deponeret, qua Sacramento illuderet, exinde quidem non sacramentalis sigifli obligatio prodit, verum vel ideo potius est de ejusmodi nefario ausu silere, quoniam alias saltem apud homines rudiores eorum confidentia in sigilli sacramentalis sanctitatem labefactari posset.

<sup>1)</sup> Cfr. Rit. Rom. Paul. V.

## Confessarii fides in sigillo confessionis servando.

- §. 56. Sigillum confessionis, ex ipsa confessione sacramentali ortum, confessario sacerdoti competit, in quantum est minister hujus Sacramenti¹). De S. Ambrosio Paulinus, ejus discipulus, ita scribit: "Erat gaudens cum gaudentibus et flens cum flentibus. Siquidem quotiescunque illi aliquis ob percipiendam Poenitentiam lapsus suos confessus esset, ita flebat, ut et illum flere compelleret. Videbatur enim sibi cum jacente jacere. Causas autem criminum, quas illi confitebantur, nulli, nisi Domino soli, apud quem intercedebat, loquebatur, bonum relinquens exemplum posteris sacerdotibus, ut intercessores apud Deum sint magis, quam accusatores apud homines."
- S. Augustinus eodem sensu, quia eodem spiritu, ita scribit: "Si transgredimur in aliquo peccato post baptismum, id est, fontem lacrymarum, ordinavit nobis Poenitentiam propter fragilitatem nostram; ideo debemus nostras confessiones veraciter confiteri, et fructus dignos facere, id est, praeterita ne iteremus, secundum jussionem Deum timentis sacerdotis; qui sacerdos, ut sapiens et medicus, primum sciat curare peccata sua, et postea aliena vulnera detergere, et sanare, et non publicare"?). Item Sozomenus, dum scribit de presbytero super poenitentes ad audiendas confessiones et imponendas poenitentias praeposito, ait: "Ad hanc rem presbyterum bonae conversationis servantemque secretum ac sapientem virum statuerunt." Unde et ex plurimis aliis testimoniis, quae brevitatis studio non commemoramus, liquido constat, non nuper natam, sed antiquissimam esse hanc secreti obligationem, tegendi ea. quae in confessione dicta sunt. Repetitur vero haec confessarii obligatio ex triplici jure:
- 1) Ex jure naturae, eo quod omnis confitens sub hac tantum conditione occulta et arcana sua exponat, ut strictissimum silentium servetur, unde quisquis confessiones excipit, hanc tacitam conditionem acceptat. Accedit, quod lex naturae in genere praecipiat, ut quae secreto nobis commissa sunt, eo non revelemus, ut depositum servemus illaesum; ut famae proximi consulamus; ut alteri non faciamus, quod nobis fieri nolumus.
- 2) Ex jure divino, quia quamprimum sigillum istud relaxatur, actum erit de integritate confessionis, adeoque Sacramentum Poenitentiae effectu suo, quem Christus intendit, frustrabitur. Prout ergo divinus Redemtor jussit, ut poenitentes peccata sua confiteantur, ita etiam sacris conscientiarum arbitris absolutum silentium injunxit; id quod ex traditione et constanti Ecclesiae usu abunde constat<sup>3</sup>).

S. Thom. Summ. theolog. Supplem. III. q. 2: a. 3. -- 2) Ad aul. Epist. 3.
 Vide: Binterims Denkwürdigkeiten. V. Band, 3. Thl. 8. K.

3) Demum ex jure Reclesiastico, vi cujus haec strictissima sigilli custodia tanto cum rigore praecipitur, ut secundum jura antiqua 1) in transgressores poena depositionis ab officio sacerdotali, et per totam vitam ignominiosae peregrinationis, et secundum Canonem, Omnis utriusque Concilii Lateran. IV. perpetuae detrusionis in arctum monasterium statuatur. Gravius enim peccat sacerdos, qui revelat, quam homo, qui committit peccatum.

## Obligatio aliorum in servando silentio.

§. 57. Confessario obligatio servandi sigillis sacramentalis incumbit, ast praeter illum servandi silentii lege obstringuntur omnes, quibus res sigillo subjectae quademumcunque ratione innotuerunt. Scilicet silentii vinculo tenentur: a) interpres, per quem quis confitetur; b) adstantes, coram quibus ex necessitate, puta morbi, naufragii etc. fit confessio sacramentalis; c) qui de alterius confessione vel fortuito et sine culpa, vel studio, quod grave est peccatum, vel ex verbis, vultu et gestibus confessarii aliquid percipiunt. d) Idem complures etiam de illo asserunt, qui chartam, ubi descripta est peccatorum confessio vel facta vel facienda, legit, etiamsi schedulam non divulget.

Ast vero poenitens ipse de laeso sigillo accusari nequit, si forte peccata sua, quaestiones sibi caute et prudenter factas, monita pie data, satisfactiones impositas, quae graviores apparent, quia nescitur, quibus de causis impositae sint, vel confessarii errata aut defectus aliis manifestet; nam lex isthaec non poenitenti, sed in favorem poenitentis statuta fuit. Attamen non convenit, ut poenitentes de peractis confessionibus inter se confabulentur, imo fieri potest, ut exinde reverentia vel sacerdoti vel ipsi Sacramento debita violetur.

# Materia sigillo sacramentali subjecta.

- §. 58. Ambitum materiae sacri sigilli constituit, quidquid confessario in ipsa confessione innotuit, atque, ubi manifestatur, qualemcunque poenitenti molestiam facessit. In specie extenditur:
- 1) Ad omnes personas. Confessario non licere poenitentes ipsos eorumque complices manifestare, per se patulum est. E. g. Cajus furtum, Bertha adulterium commisit, Crispus mercator cum alfis merces prohibitas clam invexit. Imo legibus ecclesiae severe cautum est, ne de nomine complicis interrogetur, quanto magis, ne illud manifestetur, licet poenitens ipse illud fors indicarit. Quamvis enim poenitens teneatur vel efficere, ut admoneantur, vel eos pro-

<sup>1)</sup> C. 2. D. VI. de poenit.

dere ad prohibendum, ne malum perseveret: nihilominus, si hoc in casu ille id neque facere vellet, neque permittere, deberet quidem ei confessarius absolutionem negare, sed eorum, qui participem fuerunt sceleris, nomina revelare non posset. — Sed et altum silentium de omnibus tenendum, quos confessarius vel causam, vel occasionem, vel objectum peccati fuisse, ex sola confessione sacramentali cognoverit. E. g. Furantur filii, quia pater eorum avarus est. — Titi cum Cajo religionis cavillatore conversatio priorem a Sacramentorum usu retinuit. — Materfamilias nocturna famulorum conventicula tolerat. Tullia lasciva cum aliis vivit, quia vir ejus impotens est.

- 2) Ad omnia poenitentis peccata, aut gravia aut levia, aut clandestina aut publica, aut cogitatione commissa aut ad extra quoque prodeuntia, ita ut confessarius dicere nequeat, utrum poenitens se ipsum accusaverit sceleris, quod tota inspectante civitate patravit. Huc quoque spectant defectus naturales aut naturalia poenitentis vitia, si ex sola confessione cognita sunt; e. g. defectus natalium, ignorantia, ruditas, hernia, epilepsis, scrupulositas. In propatulo est, confessarium de complicis quoque peceatis tacere debere, licet sint alius generis quam ea, quae poenitens est confessus, v. g. foemina in confessione dicit, amatorem, quocum peccavit, domino suo furatum esse.
- 3) Sigillum sacramentale complectiur omnes ad peccatorum confessionem aliquo modo spectantes circumstantias, quae suspicionem aut minus gratam de poenitente opinionem parere possent; veluti si diceret confessarius, se Antonium non absolvisse, Paulum pro confessione minus praeparatum invenisse, Sempronii confessionem sibi nequaquam placere. Pariter sub sigillum cadunt res aliae, quae non sunt peccata, ex quarum manifestatione posset veniri in notitiam peccati aut peccatoris. Ut si quis, dum homicidium confitetur, narrat, quemadmodum faber gladium rei inscius ei vendiderit; vel si narrat, quemadmodum amicus crimen ei dissuaserit. Illa enim, licet in illis personis non sint peccata, possent tamen, si detegerentur, vestigium aperire explorandi peccatum, vel personam. Eodem modo si confessarius diceret: Petrus fuit tali hora in tali loco; posset enim tunc Petrus in suspicionem venire homicidii, quod illic fuerat perpetratum.
- 4) Huc spectat quoque directa quorumdam laudatio, quoddam quasi indirectum aliorum, qui non ita praedicantur, vitupe-rium; etenim quoad hos vix non vera fractio sigilli est, utpote quos confessarius vel tacendo ejusmodi praeconiis indignos declarat. Accidunt plura adhuc incommoda, nimirum quod poenitenti ingenuo etiam ejusmodi laudes molestae accidunt; aliis poenitentibus minus ingenuis, ubi laudare se a confessario audiunt, uti et ceteris, qui hisce encomiis offenduntur, sinistrae suspiciones facile oriuntur, in

ipsis sic laudatis studium assentandi suoqe laudatori placendi fovetur, atque in confitendo candor imminuitur.

## Absoluta sigilli sacramentalis integritas.

- §. 59. Sigillum sacramentale omni exceptione majus est adeo, ut nec unquam liceat quocunque praecepto humano interveniente confessionem revelare. Etenim peccata aliorum in confessione confessarius, non ut privata quaedam persona, neque ut ipsemet, sed tanquam is, qui publico hac in re ministerio Ecclesiae fungitur, et veluti Deus, percipit et intelligit. Non enim ut homo homini, peccator sacerdoti se ipsum cum tanta humilitate et animi submissione in confessione offert, et cuncta tam cordis, quam operis malefacta reserat, sed ipsimet Deo, omnia in sacerdote percipienti, se totum expandit, et reclusis animi visceribus patefacit. Audit igitur Deus confitentem in sacerdote et in eodem sacerdote ligat et absolvit confessum. Hine sigillum sacramentale omnino nullam patitur exceptionem, sed obligat:
- a) Inperpetuum, ratione temporis; sive poenitens sit mortuus, sive in vivis adhuc. Molestissima quippe fieret confessio, si constaret, peccata a nobis exposita post mortem divulgatum iri.
- b) Neque exceptioni datur locus respectu certarum personarum. Sic confessario non licet de peccatis aut iis, quae cum illis sunt conjuncta, loqui, et quidem a) neque cum ipso poenitente extra confessionale, sed ita te conversari oportet, ac si nunquam tibi confessus fuisset, quamvis bono animo ad poenitentem melius instruendum vel efficacius corrigendum id facias. S. Carolus: "Sacerdos necessitate coactus, extra tribunal cum ipsomet poenitente de peccatis loqui si debeat, id nonnisi praefata venia faciat"1). B) Neque cum aliis confessariis, ne quidem cum illo, qui eandem ejusdem personae confessionem exceperat. Si enim consilii captandi gratia cum aliis confessariis conferre opus fuerit, id nonnisi tecto nomine tectisque circumstantiis, ne ulla de poenitentis persona suspicio oriatur, fieri oportet. 7) Neque cum poenitentis cognatis aut praepositis, ut eum a peccato et proinde a damno sibi inferendo retrahere studeant. 8) Neque cum judice seculari, si fors velit scire, quaenam hic illeve sit confessus.
- c) Neque valet ullus, qui posset obtendi, titulus speciosus. Confessarius quoque ad silentium tenetur, ubi ex confessionis manifestatione magnum damnum a se, aut poenitente averruncare, insigne commodum sibi, aut poenitenti parare, imo bonum commune promovere posset. Nam qui exinde oriretur contemtus Sacramenti Poenitentiae, est malum, quod non singularia quaedam membra, sed

<sup>1)</sup> Instr. P. II. c. 20.

integram catholicam Ecclesiam, bonum totius divinae oeconomiae attinet; damnum est, quod cum spirituali aeterna hominum salutenexu arctissimo continetur, ad quam comparate utique omnes reliquae rationes evanescunt.

Frustra nonnulli politici effutiunt, silentium tam severum saluti publicae adversari; imo potius salus publica hoc ipso rigore egregie promovetur. Si enim crimina, quae in perniciem reinublicae tendunt, a confessario licide manifestarentur, nemo talium sihi; conscius eadem confiteretur; nunc vero ubi de absoluta sigilli inte-: gritate constat, erunt, qui conscientiae remorsibus acti, de illis se accusent, tumque confessarius occasionem nanciscitur, eos ad saniora reducendi consilia, ut et ipsi a coeptis desistant, et suos simul socios omni modo retrahere conentur. Nullo itaque in casu confessario detegere licebit, quae ei ex confessione tantum innotuerunt, nisi poenitens ipse permiserit. Et si vel in unico casu sigillum nostrum pateretur exceptionem, poenitentibus foret timendum. ne apud ipsos hic casus revera obtineret, aut saltem confessarius hunc casum obtinere putaret et peccata manifestaret: Qui timor eco: a Sacramento arceret, et sic medium ad salutem animarum gravissimum et admodum necessarium iis surriperet.

Si confessarius suum peccatum citra sigilli violationis periculum declarare ipse in confessione non possit, debet id nunc in praesenti confessione reticere, et in alia, ubi hoc periculum abest, deinceps exponere. Nam. strictius sigillum, quam confessionis integritas obligat, nec in ulio casu violari potest.

Quid sentiendum de illis secretis, quae sacerdoti extra omnem confessionem quidem, ast sub expressione: "Dico tibi sub sigillo confessionis" committuntur? S. Thomas respondet, quod non facile quis quidquam hoc modo recipere debeat. Quodsi tamen recipiat, tenetur ex promissione hoc modo, ac si in confessione haberet, celare, quamvis sub sigillo confessionis non habeat. Sacramentale enim sigillum soli confessioni a Christo institutae proprium est, talis confessio in praedicto non adest, ergo neque sigillo sacramentali, sed solummodo secreto naturali ad tacendum sacerdos, qui taliter committenti silentium servare promisit, obligatur. Addit Sylvius, hanc admissionem seu exceptionem alicujus secreti a jacerdote factam, non carere irreverentia Sacramenti Poenitentiae, qua nullum arcanum possit secreto confessionis aequiparari.

# Casus practici.

§, 60. 1. Judex criminalis catholicus invitat parochum N. in cancellariam; comparet hic et rogatur, ut sincere dicat, an quid sciat de violenta arcae nummorum fractura a Cajo quodam commissa. Parochus raptorem novit, ast ex confessione, extra quam eum nominari non audivit. Quid faciendum? Salva conscientia dicere valet, se nihil scire, imo si opus foret, hoc effatum suum jurejurando con-

<sup>1)</sup> Cfr. Cl. Frint. Ephem. liter.

Transcription of the confessarius praesumatur interrogari ut homo, non vero ut Dei vicarius, quando respondet, se nescire illud, quod ex sola confessione novit, sensus responsionis est, quod non ciat ut homo, qui sensus est verissimus.

- 2. Quid, si sacerdos a magistratu protestantico aperte et expresse quaeratur, num ex confessione nihil sciat? v. g. de Cajo atholicae Religioni addicto, et non longo abhinc tempore apud undem sacerdotem confesso, qui ob suspicionem perduellionis contra principem protestanticum suum incarceratur. Tunc respondendum est: leges catholicae Religionis non pati, ut quidquam dicamus de iis, quae in confessione percepimus, sive in unam sive in alteram partem; et si hujusmodi responsione judex non fuerit contentus, potius moriendum est, quam ut confessionis sigillum violetur.
- 3. Interrogatur confessarius, non quid hic illeve sit confessus, sed tantum, an absolutionem sacramentalem sit adeptus? Quid respondeat confessarius? Feci, quod mei muneris esse duxi, officio meo satisfeci. Similiter respondeat confessarius, si de pluribus e. 6. quinque poenitentibus interrogetur, an eos absolverit. Non licet dicere: Bertham et Sempronium absolvi, quia indirecte manifestaret, reliquos tres a se non esse absolutos aut propter casum reservatum, aut propter eorum indignitatem.

confessarius teneatur, schedam confessionis dare illi, qui ob defectum confessionis non est absolutus? Si petat, ubi ex negatione periculum foret manifestationis, talem absolutum non fuisse, scheda confessionis illi tradenda est. Verum in scheda tantum exprimi debet, quod talis in hac Ecclesia confessionem peregerit, non vero quod absolutus fuerit. Ex quo apparet, incongrue in istis schedis confessionum poni, quod confessionem et Communionem paschalem talis peregerit. Dans enim hanc schedam testaretur, quod nescit, an nimirum talis Communionem accesserit, et si absolutionem poenitenti negavit, insuper mentiretur, quia supponere debet, eum abstinuisse a Communione.

Regulae prudentiae, si quid manifestare poenitens ipse sacerdoti permiserit.

§. 61. Confessarius iis, quae ex confessione rescit, uti potest, poenitens voluntarie et expresse in bonum finem id permiserit. Conitens scilicet juri, quod in silentium confessarii habet, renuntare potest, et per alium fieri permittere, quod ipse facere valet, compe de secretis suis loqui. Igitur de iis, quae in confessione sunt patefacta etiam alibi loquendi facultatem dare licitum est poenitenti, icitumque confessario ea facultate uti, quin Sacramenti sigillum laedat. "Confitens potest facere, ait S. Thomas Aquinas, ut illud, quod sacerdos sciebat tantum ut Deus, (i. e. Dei vicarius), sciat etiam ut homo, quod facit poenitens, dum licentiat eum ad dicendum, et ideo confessarius si dicat, non frangit sigillum confessio-

nis." - Haec tamen licentia duabus conditionibus coërcenda est. 1ma ut sit liberrima: si enim metu aut alia quavis ratione extorqueretur, ut nulla habenda esset: 2da conditio est, ut ea licentia sit expressa. non vero praesumta duntaxat, i. e. confessarius non tantummodo, putet, quod confitens hanc facultatem non denegaturus sit, si ab eo petatur, sed licentia ex parte confitentis expressis fiat verbis. Si. enim licentia praesumta valeret, nonne laederetur sigillum? nonne. redderetur odiosa confessio sacramentalis ipsi poenitenti, et aliis. qui id rescirent? an non vererentur homines, ne confessio eorum fieret publica, si confessarius consensum ipsorum nonnunquam praesumere posset? Verum ut licitum est, ex consensu poenitentis expresso et liberrimo sigillum confessionis non servare, et de quibusdam in confessione auditis loqui, haec tamen poenitentis facultas, rarissime tantum, et nonnisi propter maximam utilitatem recipienda 1), et multa cum prudentia in usum deducenda est. Quare, sequentes notamus regulas prudentiae:

- 1) Confessarius confitenti, praecipue sexui foeminee alioa, adcusanti, non facilem habeat fidem, quia non raro adcusantur insontes, ubi aut livor aut malitia a parte adcusantis intervenerit.
- 2) Molestum nec non admodum delicatum adcusatos admornendi munus sine necessitate in se nunquam suscipiat, sed moneat; confitentem, ut eosdem viro in auctoritate constituto, aut eorum praeposito, aut aliis, qui malo mederi possunt, nominatim indicet.
- 3) Si confitens, quia neminem alium huic negotio aptum cognoscit, petat, ut ipse confessarius adcusatos commonere velit, moneat poenitentem, ut haec omnia sibi extra confessionem patefaciat. Sic liberius agere hac in re poterit confessarius, et reo accusato, si necesse fuerit, affirmare, se extra confessionem rem omnem percepisse, et non solum ex consensu expresso, sed vel precibus alterius enixis inductum fuisse, ut de his loqueretur.
- 4) Si patefactio et admonitio rem gravissimam et admodum delicatam spectet, confessarius, ut sit securior, facultatem scriptumi sibi exhiberi postulet.

Ex his prudentiae regulis facile patebit, quo modo confessarius se gerere debeat in casibus: a) Conjux junior maritum luxus
frequentioris, et liberiorum cum foeminis aliis jocorum adcusat, et.
rogat, ut parochus eum desuper severius arguat. b) Junior quaedam foemina confitetur, se cum vitrico suo rem habuisse, et eum;
ex eo tempore non cessare ipsi insidiari. Domo paterna excederenon potest, matri id detegere minime consultum est, et vitricum,
quod attinet, in foro externo seu vir honestus aestimatur. c). Reli-

<sup>1)</sup> Puta propter aliquod notabile bonum procurandum, vel malum evitandum, quod praeponderet famae confitentis; aliquin nec permittendum est sacerdoti, nec ei facta potestate integrum est uti.

giosus confitetur, se aliquando clandestino fratris cujusdam conventiculo cum lasciva foemina in claustro interfuisse et participasse; se quidem saepius jam hucusque deflevisse peccatum suum, attamen perpetuo premi angore, cum sciat eandem foeminam diligenter frequentare dictum religiosum, aliosque juniores clericos quoque suas in partes trahere conari.

## Violatio sigilli sacramentalis.

§. 62. Tanta est sigilli confessionis integritas, ut omnis emnino qualiscunque modus prohibitus sit, quo quidquam ex confessione propalari possit. Quod quum fieret, sigillum sacramentale violari dicitur. Est autem haec sigilli violatio a) directa, cum per sermonem vel actionem expressam de aliquo per solam confessionem cognito dicatur, quod tale peccatum commiserit. Et dicitur plena, cum nominetur, aut etiam sine nomine determinetur 'a) persona, quae confessa fuerat, 8) peccatum, de quo se accusaverat, et 7) quod hoc peccatum confessione expresserat. Si vero horum trium momentorum unum alterumve reticeatur, ita tamen de rebus ex confessione notis sermo fiat, ut alius supplere per conjecturam deficientia queat, partialis sigilli violatio est. b) Indirecta, cum de confessione sibi facta ita confessarius loquatur, ut nihil corum, quae ipsum vi sigilli celare oportet, prodat, sed tamen loquendo vel agendo ansam praebeat, quidquam de poenitente resciendi, quod huie ignominiosum aut molestum esse possit. Ex dictis facile patet, nefas esse, quidquam de confessionibus a se auditis referre, quo vel singulae personae, aut communitas diffamari aut suspectae reddi possint item Sacramenta vivorum, ob petentis indignitatem ex sola confessione notam coram aliis denegare; - vetitum esse, impedire matrimonium personae, quam ex sola confessione constatimpedimento irretitam esse. — suem agendi rationem erga quempiam ob causam en sola confessione rescitam mutare etc.

# Casus practici.

- §. 63. 1. Rusticus confitetur, se ante octo dies aliquos manipulos in agro furatum esse, et in furto deprehensum, et modo rem in toto pago jam divulgatam. An licet parocho, qui de furto hucusque nihil andivit, cum aliis desuper loqui incipere, aut illud confirmese? R. Violaret sigillum, et si detegeretur, illum notitia ex confessione hausta uti, scandalizaret alios, et Sacramentum redderet odiosum.
- 2: Confessarius ex sola confessione resciens peccata filii, parentes poenitentis sui monet, ut moribus filii circa hoc illudve peccatum magis invigilent. Hace sine dubie sigillii fractio foret;

- 3. Confessarius in casu difficili non audet rem decidere, sed interrogat alium virum prudentem et doctum; licetne nominare personam, aut circumstantias addere tales, ex quibus persona agnesci posset? Violaret sigillum confessionis. Confessarius in hoc casu non tantum nomen poenitentis taceat, sed et circumstantias loci, temporis et omnia, quae ad notitiam poenitentis viam sterners possint. Et si poenitentiarium A. ob manifestationis periculum interrogare nequeat, quaerat ex alio B., si vero alium nullum inveniat, tutius est, prius a poenitente facultatem consilii exquirendi causa expressis verbis impetrare.
- 4. Parochus confessionem excipit Caji, qui mox moritur. Eo mortuo ait: Vix credidissem, Cajum ita pronum fuisse ad mentiendum, (quod solummodo rescire poterat ex confessione). Violat directe sigillum confessionis, quod omni tempore obligat, quia nemo vult etiam post mortem diffamari.
- 5. Titus, qui omnibus ceu fur innotuit, confitetur tempore paschali suo parocho. Licetne huic dicere, istum furem insigni animi contritione deflevisse omnia malefacta, etiamsi verum sit?

  Violaret sigillum confessionis poenitentem dicendo "furem."

  Quod vero attinet contritionem vel non-contritionem poenitentis, illa sub sigillum confessionis cadit, quatenus fors quoad alios poenitentes posset esse quaedam indirecta sigilli violatio.
- 6. Mater in confessione narrat, a se filiam heri in scelere deprehensam, et propterea male habitam fuisse. Eodem die et confitetur filia, quin hujus sceleris mentionem injiciat. Licetne confessario crimen expressis verbis ei objicere? non licet, nisi mater consensum dederit, nam proderet quidquam e sola confessione cognitum. In his et similibus casibus, e. g. apud sponsum et sponsam, confessarius quidem poenitentem peccati omissi directe commonsfacere non potest. Interim quaestiones proponat, quae quidem omnem secludunt suspicionem, quasi confessarius alterius confessione uteretur; attamen ita informet poenitentem, ut peccatum omissum, si fors oblitus illud non confiteatur, mediate aut per idearum associationem ei in mentem veniat. Insuper quasi fortuito, et sine violenta applicationis specie tales instructiones et admonitiones inspergat, quae (si peccator data opera peccatum omiserit) eum ad sinceram confessionem commoveant et instigent.

Quibus omnibus tentatis, si tamen negare persistit, absolvatur; strictius enim sigillum, quam confessionis integritas materialis obligat, nec illud ad impedienda poenitentis aut aliorum peccata, aut ad quodeunque bonum procurandum violari potest.

7. Parochus de testimonio morum rogatur a juvene, quem male moratum ex confessione sola agnovit. Licebitne, illud eidem denegare, an in illo de vitiis quidquam innuere? — Solutio quaestionis ex eo pendet, num poenitens confessario notus sit aliunde.

nec ne. Si primum, exhibebit ipsi testimonium morum juxta notitiam aliande haustam; si alterum, testimonium dare nequit; moneat tamen de causa, ne offendatur.

- 8. Confessarius ad confessiones audiendas in exiguo pago invitatur. Narrat ad mensam, se hodie maximam partem audiisse gravia peccata, adulteria, furta etc. Violat indirecte sigillum confessionis; nama talia verba infamiam causant communitati. Idem valet, siv. g. confessarius narret, se in confessione res turpissimas de quodam conventu vel societate audiisse; vel si dicat: "Jamjam ex confessionali abiturus eram, cum adhuc unus inde a quinque annis son confessus veniret;" contingere enim posset, ut alter, qui confessarium talia loquentem audiit, poenitentem viderit et cognoverit; aut paucis tantum confitentibus aures praebens: "Hodie adulterium in confessione mihi obvenit;" etenim suspicio saltem de persona oriri posset.
- 9. Confessarius non quidem nominat peccatum, attamen dicit, se Petro absolutionem denegasse, Paulo prorogasse, Andreae gravem satisfactionem injunxisse. Violat sigillum confessionis, quia alii ex his dictis ad peccatum grave ab iis commissum, aut aultem ad eorum indispositionem concludere possunt. Insuper garrulitatem talem pro se ipsis timerent, et a confessione deterrerentur, qui haec audirent.
- 10. Parochus Cajo denegat absolutionem et prohibet, ne sacram Communionem accedat; verumtamen ille comparet inter alios communicantes. Quid agendum? Communionem sacram non demegabit parochus, quia hoc casu publice eum diffamaret, et si fers alii ipsum viderint confitentem, sigillum confessionis indirecte violaret. Ceterum in genere non licet uti notitia confessionis in gravamen poenitentis.
- 11. Parochus ex confessione certum habet, inter personas modo matrimonium inituras impedimentum dirimens obtinere. Declarat ipsis opus esse exspectare, donec dispensatio impetrata fuerit. Promittunt quidem, ast nihilominus cum testibus et cognatis veniunt in Ecclesiam et sacramentaliter conjungi postulant. An tenetur parochus eas conjungere? Violaret sigillum confessionis, si ex hoc titulo solo benedictionem matrimonialem denegaret.
- 12. Parochus ex confessione famuli sui aegroti rescit, se ab ipso saepius esse deceptum. Famulus sanitati restituitur, et parochus eum domo sua pellit, quin alia assignari possit causa, quam peccatorum confessio. Violat sigillum confessionis, quia notitia ex confessione hausta utitur in actibus externis cum gravamine poenitentis. Consimili modo
- 13. Superior Ordinis religiosi fratri Anonymo aliquod beneficium promisit. Hic infirmatur, et fortuito contingit, ut Superiori

debeat confitori. Superior ita rescit vitam ipsius lascivam. Frater mox sanitati restituitur. Quaeritur jam, num illi beneficium conforri debeat nec ne? Respondemus verbis Clementis VIII. decreti anno 1594. emanati: "Tam Superiores pro tempore existentes, quam confessarii, qui postea ad Superioris gradum fuerint promoti, caveant diligentissime, ne ea notitia, quam de aliorum peccatis habuerint, ad exteriorem gubernationem utantur." Etenim confessionis sigillum non exigit tantum, ut ea, quae confessione patefacta sunt, non revelentur, sed etiam, ut nihil fiat, quod invisam hanc et formidabilem faciat. Jam praedictus confessionis usus eam graviorem et odiosam multis efficeret 1). Talem usum confessionis pariter prohibet decretum auctoritate Inocentii XI. editum anno 1682. die 18. Novembris, quo seguens propositio doceri prohibita fuit: "Scientia ex confessione acquisita uti licet, modo fiat sine directa aut indirecta revelatione, et gravamine poenitentis, nisi ahud multo gravius ex non usu sequatur, in cujus comparatione prius merito contemnatur." Offendiculum propositionis latet in exceptione. ultimis verbis: nisi aliud, concepta.

- 14. Parochus ex confessione ancillae suae observat, cam noctu ad procum suum domo exire, aut parocho suffurari de iis, quae minus bene ab eodem custodiuntur. Licetne parocho portam claudere clavi apud se servata, et rebus suis magis invigilare, quamvis poenitens, unde hoc eveniat, animadversura sit? Respondemus negative, quia cognitio ex confessione hausta nullum effectum producere in externa gubernatione, sed esse debet, ac si non existeret. Sed via datur ad scopum pertingendi, si nimirum poetitens moneatur, ut ipsa haec faciendi det licentiam.
- 15. Novitiorum magister vultu aut verbis prodit, se cuidam minus favere, aut reapse severius eum tractat, ex quo hic peccatum onaniae est confessus. Violat sigillum confessionis indirecte, quia sic factis exprobrat poenitenti peccatum ab co confessione expositum; quod si autem hoc licitum foret, cuinfessio multum odiosa redderetur, praesertim inter eos, qui simul cohabitant.
- 16. Parochus concionem suam de seductione memoriae fam mandavit; antequam sacrum ascendit suggestum, rogatur confessionem cujusdam excipere. Hic confitetur peccatum seductionis. Quid faciendum sacerdoti, ne suspicionem apud poenitentem incurrat, se statim quod ille confessus est, coram populo fideli producere velle? Confessarius dicat, se hodie in concione sua illud thema de seductione innocentium pertractandum selegisse; nequaquam itaque existimet, ipsius confessionem esse causam dicendi de hoc horrendo

<sup>1)</sup> Fr. Lucii Ferraris prompta bibliotheca. Tom. VIII. Vocab. Sigilium confessionis.

peccato; gratias potius agat Deo, qui pro infinita sua bonitate et misericordia ita rem disposuit, ut ad agnitionem peccati eum perduceret.

## Modus servandi sigillum sacramentale.

- §. 64. Ne sigillum sacramentale directe vel indirecte violetur, ut taceam preces ad Deum pro gratia ad mortem usque silendi fundendas, et firmissimum propositum saepius elicitum, confessarius sequentes observet regulas:
- 1) Sine causa gravissima neque in genere, neque in specie loquatur de rebus, quas solummodo ex confessione cognitas habet, etiamsi nullum subsit periculum sigilli violandi; sic enim tanto facilius cavebit sermones, quibus vera et formalis violatio sigilli committeretur.
- 2) Nunquam praesumat de simplicitate, ignorantia, rusticitate, scrupulis, linguae erroribus etc. confitentium jocari et ludere, praesentibus praecipue rudioribus et minus cultis laicis.
- 3) Abstineat in societate referre ridiculas historias de conbesariis et poenitentibus, etiamsi sint fictae, vel jam satis tritae.

  The licet sigillum ejusmodi narratiunculis non violetur, infirmiores
  tamen, quibus essentia sigilli confessionis est incognita, scandalum
  paterentur, opinarique possent, confessariis silentii officium non ita
  tacrum videri, adeoque neminem certum esse, an non similes joci
  et de ipsius vitiis proferantur, et bona fama in periculum adducatur
  etc. Sic animus promptus Sacramenti Poenitentiae suscipiendi perit,
  suspicio in omnes confessarios alitur, at in posterum verecundi et
  timidi plura peccata omittunt, quae alias confessi fuissent, actumque non jam amplius habent sanctum et necessarium, de quo ipsi
  sacerdotes jocari non verentur.

Sed quid? si confessarius in societate est, ubi alii de confessionibus petulantes proferunt jocos, et curiosas proponunt quaestiones, ad quas respondere nequit? "Tunc ejusmodi quaestiones et jocos vel indignanti silentio, vel gravi quadam sententia rejiciat" 1).

# Usus cognitionis ex confessione haustae.

§. 65. Ex dictis patet, confessarium iis, quae ex confessione aut occasione confessionis ipsi innotuerunt, apud alios homines nequaquam uti posse, seclusa etiam revelatione directa et indirecta confessionis, quoties usus ille vel in gravamen poenitentis, vel in odium conversi cederet. Assertio haec fundamento nititur eo, quo supra probavimus, obligationem sigilli esse de jure divino, quia

<sup>1)</sup> Cfr. Schenkl Theolog. pastoral.

nempe Christus, qui sacramentum Poenitentiae in Ecclesia sun instituit, et in ea perpetuo conservari desiderat, ex consequenti etiam prohibuisse censetur omnem illum scientiae acquisitae ex confessione usum, per quem homines a Sacramento illo averterentur; talis est autem usus ille, de quo in assertione. Quaeritur, an omnis usus in commodum poenitentis, et in sui ipsius (poenitentiarii) bonum sit prohibitus?

- A. Quod attinet usum, qui in poenitentis commodum fiat, distinguendum est, an fiat in vel extra confessionale.
- 1) Confessario licere, cum poenitente in confessionali (etiam impertita jam absolutione) de iis, quae confessione manifestata sunt, colloqui, nulli subjacet dubio, quia, ut ajunt Moralistae, sacramentale judicium moraliter perdurare censetur. Accusans et accusatus adhuc sunt coram tribunali. Nec minus licebit confessario, in confessionibus subsequentibus res prius jam auditas ad salutem poenitentis denuo proferre. Juvabit porro, de quibusdam priorum confessionum defectibus ipsum commonefacere, ob emendationis tarditatem, ob iteratos in peccata jam saepius confessione exposita relapsus arguere, et in circumstantias, quas scire opus est, accuratius inquirere; insuper praecedentes confessiones respicere licitum erit. ad specialiores instructiones impertiendas, ad aptiores poenitentias imponendas etc. Nam confessarius in foro Sacramenti semper obit munus medici, unde ipsum officio stringi censemus, peccata jam confessione exposita, aut alias a poenitente patefactas circumstantias in usum convertendi, et desuper loquendi in confessionali, ut morbum moralem melius agnoscat, eumque efficacius sanare queat. Accedit, ajunt moralistae, confessarium agere ut Dei Vicarium, proinde uti potest notitia, quam ut talis habet.
- 2) Si vero confessarius extra confessionale cum poenitente de rebus in confessione occurentibus loqui, consultum et necessarium ducat, ut, cum errantem edoceat, damnum aliquod ab eo avertat, clariorem de re quadam instructionem exhibeat etc. quid faciendum? Id non fiat absque poenitentis expresse et libenter data facultate, secus enim poenitens tale colloquium tanquam sui ipsius confusionem et quamdam redargutionem, imo apertam sigilli violationem habere posset, unde confessionis negotium ipsi molestum et odiosum redderetur. Quare bene monet S. Carolus Borromaeus: Quodsi postea necessitate coactus cum ipsomet poenitente de peccatis loqui contingat, id nonnisi praefata venia faciat, et ipsum colloquium obtinebit vim confessionis, quantum ad sigilli silentium attinet.
- B. Quibus sub conditionibus, et in quos fines confessario licitum erit, res in confessione auditas in usum suum deducere, quin expressam desuper obtinuerit facultatem a poenitente? Sub con-

ditionibus talibus, ut usus hic locum habeat in ejusmodi actionibus, quae poenitenti nec minimum damnum aut molestiam creent; porro, ut neque directa, neque indirecta sigilli violatio fiat; denique, ut fidelibus confessionis institutum exinde non reddatur molestum et odiosum. — E. g.

- 1) Ut confessarius oret ad Deum pro Salute poenitentis.
- 2) Ut consulat libros, qui de peccatis ejusmodi insolitis, quae audivit in confessione, agunt.
- 3) Ut viros doctos consulat in casibus extraordinariis, sed ita, ut ne a longe quidem in certam personam oriatur suspicio.
- 4) Ut suam laxitatem, aut nimiam lenitatem aut rigorem nimium in audiendis confessionibus corrigat, si ex poenitentis accusatione rescierit, talem agendi rationem uni alterive nocuisse.
- 5) Ut apte, et ad indigentias hominum accommodate elaboret conciones suas, casuisticum quemdam, aut moralem librum componat; attamen et hic praecavendum est, ne cui noceatur, aut infirmioribus scandalum detur. Nunquam dicat confessarius et publicus concionator, se hoc illudve ex confessionali scire; nam, si minus instructi homines sunt praesentes, facile crederent, his verbis sigilum confessionis laedi, et ipsos quoque non esse securos, ne quando corum peccata in concione publice proponantur.
- 6) Ut evitet insidias, quae in certo loco, aut a certis quibusdam hominibus parantur, licitum est, locum aut personas ejusmodi fagere, dummodo nemo animadvertat, id ex notitia in confessionali hausta fieri, et insuper illa periculi fuga ad detegendum poenitentem non perducat, nullam contra illum suspicionem excitet, nullumque damnum aut confusionem ei contrahat.
- 7) Ut sibimet ipsi eo diligentius caveat a tentationibus, quae, ut ex confessione audivit, aliquem ad peccandum propulerunt, novos concipiat stimulos perfectioni propriae studendi. Medium sane efficacissimum virtutis hoc sacrum ministerium praebet confessurio. Et quidem, a) dum alios sua peccata explicantes audit. corumque gravitatem et turpitudinem illis demonstrat, atque ad illa tadicitus exstirpanda adhortatur, meminerit, se aeque peccatorem case, vel uni alterive peccato obnoxium; vel saltem tentationi subjectum, ita, ut cum Apostolo loquatur: "Qui stat, videat, ne cadat." ne poenitens retorquere in illum omnia ea salutaria monita possit. Medice cura te ipsum! b) Dum alios tam tenera conscientia, aliisque virtutibus praeditos esse advertit, erubescat ex corde, quod ipse tot mediis et occasionibus instructus a Deo, tantum tamen profectum non fecerit, nec Dei amore id praestiterit, quod alii effecerunt minus instructi. Specialiter vero meminerit, quantum solatium capere soleat, si quem ex poenitentibus suis consiliis persuasum magna cum alacritate virtutis studium amplecti, et insignem in eo fructum facere advertat, et inde concludat, quanto majorem animi

felicitatem ipse sit percepturus, si se ipsum ad similem profectum faciendum induxerit. — c) Dum animadvertit, quam amanter et liberaliter Deus poenitentibus peccata dimisit, atque inde occasionem sumit, eos hortandi, ut quemadmodum illis cum M. Magdalena remissa sunt peccata multa, ita et diligere multum studeant, hunc ipsum stimulum in se convertat, et sicut magnitudinem remissorum sibi peccatorum, multitudinemque longe majorem advertit, ita majoris quoque erga Deum Christum charitatis exercendae motivum arripiat. Atque sic ex auditis confessionibus propriam perfectionem promovere potest poenitentiacius.

# Pars II.

### De principiis in administratione Sacramenti Poenitentiae observandis.

## Sectio I.

De principiis generalibus in administratione Sacramenti Poenitentiae observandis.

#### Ordo dicendorum.

8. 66. Expositis requisitis, quae in confessario, ut non solum valide ac licite, sed etiam digne et cum fructu Poenitentiae Sacramentum administrandum accedat, jure meritoque supponuntur, ordo rei jam postulat, ut ipsam hujus Sacramenti administrationem perlustrenus, atque principia in exercitio hujus muneris sacri necessaria wadamus. Quibus in enarrandis ordinem secundum partes, quae Sacramentum Poenitentiae constituunt, sequimur. Tria nimirum in poenitente, tanquam Sacramenti hujus digne suscipiendi conditiones, requiruntur, scilicet confessio, contritio et satisfactio, (parata satisfaciendi voluntas, quae in ipsam satisfactionem abeat oportet), quibus ex parte ministri absolutio accedere debet. Hinc de principiis generalibus in administratione Sacramenti Poenitentiae observandis acturi, ordimur ab iis, quae spectant confessionem, contritionem et satisfactionem, subjuncturi, quae absolutionem sive absolutionis exercitium attinent. Licet enim confessionis, contritionis et satisfactionis actus, qui in Sacramento Poenitentiae ex dogmate catholico requiruntur 1), ejus generis partes sint, quas poenitens ipsemet ponere tenetur, nihilominus tamen ex parte confessarius eas procurare potest et debet; et quidem ubi suas partes poenitens non impleverit per se, eas praevio confessarii juvamine ductus adimpleat necesse est. Habito igitur respectu ad partes Sacramenti Poenitentiae, principia in munere saeri tribunalis observanda, I. capite, quae circa confessionem, II. capite, quae circa contritionem, III. capite, quae circa satisfactionem, IV. capite, quae circa absolutionem versantur, exponenda veniunt.

<sup>1)</sup> Eugen. IV. in Decreto Concil. Florent. — Conc. Trid. Sess. XIV. can. 4. Cap. 3. Catechism. Rom. P. II. c. 5. q. 12.

# Caput I.

De principiis generalibus circa confessionem observandis.

#### Divisio.

§. 67. Respectu habito ad poenitentis confessionem sacramentalem confessarius tenetur: a) poenitentium confessiones excipere; b) poenitentes examinare aut interrogare; c) eosdem instruere ac monere, nec non consiliis adjuvare. Triplex haec obligatio, quam tribus articulis comprehendimus, ordinem dicendorum constituit.

#### Articulus I.

De poenitentium confessione excipienda.

Obligatio confessarii specificam excipiendi confessionem.

§. 68. Confessio sacramentalis est accusatio peccatorum suqrum post baptismum commissorum, a poenitente sacerdoti facta, ad eorum remissionem et veniam virtute absolutionis seu clavium Ecclesiae obtinendam. Dicitur *accusatio*, quoniam nostra delicta non ita commemoranda sunt, quasi otiosis auditoribus rem gestam narraremus, sed accusatorio animo ita sunt enumeranda, ut ea etiam in nobis vindicare cupiamus 1). Fieri debet sacerdoti. Debet equidem omnis homo Deo primum confiteri interius adversus se iniustitias suas in amaritudine animae suae 2); sed eas deinde accuset sacerdotibus necesse est, quibus collata est ligandi et solvendi potestas. Finis denique confessionis est remissio peccatorum obtinenda per absolutionem sacramentalem. Solvit enim criminum nexus verecunda confessio peccatorum, quae cum digna reperitur sacerdotalis absolutionis beneficio, a Domino remissionem adipiscitur 3). Est autem confessio vere a Christo instituta, et jure divino necessaria ita, ut Christi fideles omnia mortifera crimina, in quae ceciderint, ad sacerdotes tanquam praesides et judices deferant, qui pro potestate clavium remissionis et retentionis peccatorum sententiam pronuntient. Id patet ex Scriptura sacra 1), ex SS. Patribus et Ecclesiae Doctoribus, qui confessionis necessitatem et probant et commendant, ex perpetua et constanti Ecclesiae praxi, ac sancta et inviolabili observatione, qua discimus, confessionem, et quidem

Catech. Rom. P. II. c. 5. q. 33. — Conc. Trid. Sess. XIV. can. 6. —
 S. Hier. in Psalm. XXXVI. — 3) Ambr. libr. 2. de Poenit. c. 6. Cyp. de Lapsis. 14. — 4) Matth. XVI, 19. XVIII. 18. Joan. XX. 22. col. §. 2.

specificam et distinctam omnium peccatorum graviorum, ceu divinitus institutam et necessariam ad consequendam veniam et gratiam, a primis fidelibus agnitam fuisse et frequentatam 1). Quare, sicut Christi fideles ex mandato Sanctissimi et Benignissimi Salvatoris obligantur confiteri peccata singula, etiam occulta, et omnia, quae corde, ore et opere deliquerunt, statumque conscientiae et animi candide aperire: ita quoque sacerdotes ad munus confessarii deputati, judices et vicarii Christi, poenitentium confessiones speci-Acas et distinctas excipere, quin imo urgere in officiis habent. Atque hoc officii genus adeo est planum, ut ne opus quidem esset, illud pluribus inculcare, nisi compertum ex confitentium narrationibus haberetur, dare hinc inde viros officii hujus aut ignaros aut incurios, qui ne patiantur quidem poenitentem confessionem persolvere. Proh dolor! hi non tantum confitentibus scandalo sunt, sed et ruinae permultis. Quomodo prudens judicium exercere, in poenis injungendis aequitatem servare, in remediis adhibendis prudentiam tueri poterunt, si poenitentium peccata non in specie et singillatim exceperint? Qua ratione praeoccupatum in aliquo delicto instruent in spiritu lenitatis, nisi delicti speciem (quod divina instructione et remedio amputandum est) perceperint prius? Quo pacto sermone Dei et testimoniis Scripturarum, et exhortatione virtutum utentur, ut solvant ligatos, nisi vitiorum nodos, quibus ceu totidem funibus peccatores constringuntur, arte quadam non vulgari extricare, explicare et dissolvere curaverint? Qualis sententia a judice causa incognita fertur? Accedit, quod non parum solatii afferatur afflictis, et sub onere peccatorum suorum pressis, si intimas animi sui latebras et sinus, et quidquid animum affligit, pio, et condolere et compati haud nescio confessario aperire queant! Si fidelis amicus thesaurus est immortalitatis, quanto magis confessarius pius et prudens, cui intima cordis pandere dulce erit, aestimabitur? Quod tibi non vis fieri, alteri ne feceris.

Quid vero, si poenitens singillatim peccata confiteri detrectet? Tunc confessarius eum vel directe vel indirecte moneat, partim edocendo necessitatem peccata singillatim confitendi, partim removendo obstacula, quae impedire solent, quo minus singillatim peccata confiteri quis velit, partim exponendo emolumenta, quae ejusmodi confessio sincera adferat. "Omnia etenim in confessione lavantur, conscientia mundatur, amaritudo tollitur, peccatum fugatur,

<sup>1)</sup> Vide Cl. Tournnelii Praelect. theolog. de Sacramento Poenit. qu. 6. art. 2. — Cl. Liebermann Inst. theog. — Die Beichte ist ein wesentlicher, und in der katholischen Kirche immer festgesetzter Theil des heil. Buss-Sacraments. Rothweil 1821. — Kurze Geschichte der Kirchenbusse, und Apologie der sacramentalischen Beichte, von P. Brunpquell. Bamberg 1814. — Die Beicht, eine hist. kritische Untersuchung von Dr. Heinrich Klee.

tranquillitas redit; spes reviviscit, animus hilarescit" 1). "Tantum relevat confessio delictum, quantum dissimulatio exaggerat. Confessio enim satisfactionis consilium est, dissimulatio contumaciae" 2). "Quorum peccata humanam notitiam latent, nec ab aliis publicata, si ea confiteri aut emendare noluerint, Deum, quem habent testem, ipsum habituri sunt ultorem. Et quid eis prodest, humanum vitare judicium, cum si in suo malo permanserint, ituri sunt in aeternum Deo tribuente supplicium" 3).

# Obligatio confessarii exigendi confessionem integram.

§. 69. Integritas confessionis in eo posita est, ut omnia peccata mortifera non in genere, sed quoad speciem, numerum, una cum circumstantiis necessariis sacerdoti aperiantur. Distinguunt integritatem duplicem, materialem scilicet et formalem; prior est adaequata omnium plane, quae quis commisit, peccatorum accusatio. posterior est accusatio omnium peccatorum mortalium, quae hic et nunc Ecclesiae clavibus subjicere poenitens tenetur, quae post diligens conscientiae examen redeunt in memoriam. Posterior necessario ad Sacramentum Poenitentiae requiritur. Concilium Tridentinum ita praecipit: "Oportet a poenitentibus omnia peccata mortalia, quorum post diligentem sui discussionem conscientiam habent, in confessione recenseri, etiamsi occultissima illa sint" 1). Id autem praestatur confessione sic dicta formaliter integra. Quod vero attinet confessionem materialiter integram, quamvis foret optanda, tamen in hominis potestate plerumque ea non est, quare Concilium Tridentinum ait: "Peccata, quae diligenter cogitanti non occurrunt. in universum eadem confessione inclusa esse intelliguntur. pro quibus fideliter cum Propheta dicimus: "Ab occultis meis munda me Domine." Semper etiam intellexit Ecclesia, confessionem, quam a Christo accepit, (formaliter) integram esse debere. Hinc: "Si quis dixerit, in Sacramento Poenitentiae ad remissionem peccatorum non necessarium esse jure divino confiteri omnia et singula peccata mortalia, quorum memoria cum debita et diligenti praemeditatione habeatur, etiam occulta, et quae sunt contra duo ultima decalogi praecepta, et circumstantias, quae peccati speciem mutant, — — anathema sit" 5).

Finis hujus praecepti est remissio peccatorum, ergo sicut a Deosperari non potest dimidiata remissio, ita non potest fieri dimidiata confessio. Deus non potest unum peccatum mortale remittere, quin

<sup>1)</sup> Tract. de inter. domo, apud S. Bern. cap. 21. n. 43. — 2) Tertul. libr. de Poenit. — 3) Julian. Pomerii (juxta alios Prosper.) Vita contempl. II. 7. — 4) Sess. XIV. cap. 5. — 5) Sess. XIV. can. 7. Cfr. S. Iren. 3. n. 6. Tertul. de Poenit. c. 3. S. Cyp. de Laps. Orig. in Lev. hom. 3. n. 4. Conc. Cabillon. II. c. 32.

remittat omnia. Atque illud est, quod inquit S. Augustinus: "Impium est a Deo sperare dimidiatam veniam." Cum igitur judicium sacerdotis per omnia debeat conformari sententiae divinae, necessarium est, ut omnium criminum habeat cognitionem confessarius, si poenitens vult omnium consequi condonationem. Alioquin si sacerdos ab iis duntaxat absolvat, quae per confessionem excepit, et ea retineat, quae poenitens reticuit: hinc conficitur, et Deum duntaxat dimidiatam largiri veniam, nec non gratiam amicitiamque divinam cum peccato et Dei inimicitia in eodem homine consistere, quorum utroque nihil potest absurdius cogitari. Et si diligenter advertamus, intelligemus, Christum hic non obscure id insinuasse, dum inquit: "Quorum remiseritis etc. et quorum retinueritis etc.," et non hoc modo: "Quae remiseritis, et quae retinueritis," scilicet indicavit, se non quaedam remittere, alia vero retinere, sed vel omnia simul, vel nulla. Suadent atque commendant hanc fidei veritatem et doctrinam etiam complures ex naturali ratione argumentationes depromtae.

Primo probatur per similitudinem, quam habet peccatum, sive morbus animae cum morbo corporali. Nam aeger pluribus confectus morbis, si desideret ope medici curari, debet omnem morbum ipsi pandere, eo, quod saepenumero unus morbus per alium aggravetur, ut cognito morbo, et his, quae ipsum aggravant, medicus debitam adhibeat medicinam. Etiam confirmatur hoc idem, quia nonnunquam medicina huic medetur morbo, alterum vero exasperat; ac proinde necessarium est, ut si aeger recte atque ordine sanari velit omnem morbum medico pandat. Quare qui multis morbis animae, id est peccatis, laborat, omnes eos medico aperire debet spirituali, i. e. sacerdoti, vicem Dei tenenti, ut debite curetur; nam haud secus unum peccatum alterius accessione aggravatur, atque nnus morbus alterius adjunctione.

Secundo confirmatur idem, quia peccator non solum indiget medicina, qua peccati morbus tollatur, sed etiam praeservativo a lapsu, seu a peccato futuro, quale est consilium sacerdotis, seu praeceptum de vitandis peccatorum occasionibus. Consulere autem sacerdos commode non potest, nisi sciat integre vitia et peccata, et vitae rationem ipsius poenitentis, cum consilium ad unius peccati devitationem accommodatum, alteri peccato perpetrando aperire possit fenestram occasionemque praebere.

Tertio idem probatur ex eo, quod signum et res signata debeant inter se conformari et respondere. Confessio autem vocalis signum est contritionis mentalis, sed contritio debet esse integra, de omnibus mortalibus; qui de uno conteritur, necesse est de omnibus conteratur, ut vera ac salutaris sit contritio. Igitur confessio debet integre de omnibus fieri, ne ficta sit et inutilis.

Quarto probatur inde, quod confessio dimidiata est contra usitatam formam Absolutionis, qua dicitur: Ego te absolvo a pec-

catis tuis, scilicet omnibus. Si ab omnibus absolvitur, necesse est, ut etiam omnium confessio praecedat. "Confitendum igitur est, ut propheta docuit, ex toto corde, non ex parte, neque alia adhue cognitorum peccatorum operatione residente".)

Quodsi igitur confessarius animadverterit, poenitentem integram confessionem haud deposuisse, aut deponere, in officiis suis habebit, necessariam ex fidei catholicae dogmate et munere, quo fungitur, judicis, medici et doctoris, confessionis integritatem exigere et procurare. Quomodo id efficiat, hujus capitis articulus secundus docebit.

De peccatis venialibus, et de jamjam expiatis quantum ad confessionis integritatem.

§. 70. Quid in materia confessionis de veniabilus et jamjam expiatis peccatis censendum sit, quaestio eo majoris momenti est. quod Concilium Tridentinum circa confessionem sacramentalem nonnisi peccatorum mortalium mentionem faciat. Dicimus igitur. materiam confessionis esse peccata post baptismum commissa. Peccatum mortale post baptismum commissum est materia necessaria. quia necessario in confessione exponi debet. Peccata venialia, aut mortalia jam rite confessione exposita et expiata, sunt materia sufficiens et libera 2), quia quamvis sunt materia apta pro absolutione, non tamen necessario in confessione exponi debent. Peccata venialia, quae gratiam Dei non tollunt, quamvis multis aliis remediis expiari possint, uti bonis operibus condonatione injuriarum. precibus aliisque abnegationis et mortificationis actibus 3), tamen ubi clavibus Ecclesiae subjiciuntur, perinde ac mortalia per Sacramentum Poenitentiae remittuntur, nam Deus sine exceptione dixit: Quorum remiseritis etc. Adeoque Sacramentum Poenitentiae eodem prope modo se habet erga peccatnm, quo erga morbum medicina, quae de se ad morbos graves et lenes sanandos dirigitur; hinc justorum pia praxis, qui etsi sola habeant peccata venialia. sese tamen clavibus Ecclesiae subjiciunt per sacramentalem confessionem. Et Concilium Tridentinum expresse statuit: "Si quis dixerit, -- non licere confiteri peccata venialia, anathema sit"4). Confessio venialium etiam magnopere suadenda est, eo quod delicta, quae venialia tantum putantur, mortalia esse possint, nam discretio perquam difficilis est. "Quae sunt peccata gravia, et quae

<sup>1)</sup> S. Hil. in Psalm. CXXXVII.—2) S. Cypr. de Laps. (p. 382. Bal.) Epist., 52. S. Bern. de Circumcisione serm. 1. n. 5. Lege Philoth. P. II. c. 19.—3) Caesar. Arel. hom. 2. et 3. S. Greg. Nyss. Epist. can. ad Letoj. c. 6. S. Aug. de Fide et opp. c. 26. Enchirid. c. 71. et 78. S. Isid. Hisp. Exhortat. ad poenit. Alcuin. de Off. div. c. 13.—4) Sess. XIV. can. 7.

sunt levia, non humano, sed divino judicio sunt pensanda" 1). Praeterea uberiori gratia ac validioribus auxiliis sese defraudaret per Sacramentum conferendis, qui venialia sacramentaliter confiteri negligeret 3). - Eodem modo, licet de necessitate non sit, peccata graviora, in confessione jamjam expiata iterum confiteri, iterata tamen corumdem peccatorum confessio nonnunguam salutaris esse potest, tum ratione humilitatis ipsius peccatoris, tum ratione reiteratae contritionis, ex qua denuo confessio procedit, tum ratione verecundiae, quam in ipsa peccatorum confessione habet, tum denique ratione consilii et correctionis, qua ei confessarius subvenire potest. Clarissimum hujus doctrinae testimonium peti potest. tum a communi doctorum et sanctitate eminentium virorum sententia, qui poenitentem, cum spe veniae sua peccata saepius confitentem, optime suae saluti consulere decernunt: tum etiam ex praxi Beelesiae, quae hujusmodi confessionem, non modo eorum, qui Religioni alicui ab Ecclesia approbatae initiantur, verum etiam et corum, qui in seculo permanent, vehementer approbat, atque ad cam sedulo adhortatur. Si peccata solum venialia vel etiam gravia, sed jam directe remissa, exponuntur, Sacramentum Poenitentiae waeter illorum remissionem, in gratia divina nos confortat, atque Tas augmentum operatur, imo pro contritionis fervore poenas etiam temporales avertit.

# De peccatis dubiis.

\$. 71. Peccata dubia, circa quae poenitentes saepenumero haerent, multum negotii facessunt confessario, nisi sana et definita teneat principia, quae in dijudicandis illis ipsum dirigant. Plerique triplicem quaestionis statum distinguunt; vel quis dubitat de actus substantia, videlicet, an fecerit nec ne; vel de gravitate peccati, num mortale sit, an veniale; vel de confessione, utrum jam hoc confessus sit, nec ne? His praemissis respondemus: Inprimis si ejusmodi dubia ab hominibus vere scrupulosis afferuntur, contemnenda potius quam audienda sunt. Nam praeterquam vix non vana sunt hujusmodi dubia, minus malum est, quod forte dubius scrupulosus peccata quaedam omittat, quam ut perpetuo voretur anxietate, seipsum et confessarios jugiter defatiget, moerore obruatur, sensus et cerebri periculum subeat. Quodsi vero homines a nota anxietatis immunes taliter dubitant, saepenumero ex commu-

<sup>4)</sup> S. August Enchir, c. 78. — 2) Propositio pseudo-synodi Pistoriensis de peccatorum venialium confessione, quam optare se ait, non tantopere frequentari, ne nimium contemptibiles reddantur hujusmodi confessiones; tamquam temeraria, perniciosa, sanctorum ac piorum praxi a s. Concilio Tridentino probata contraria condemnata est a Pio VI. P. "Auctorem fidei" 28, Aug. 1794. n. 39.

niter contingentibus, atque ex praedominante illorum indole prudens praesumtio inferri potest. Scilicet qui generatim ab omni gravi peccato sincere abhorret, et insuper suas confessiones rite instituere satagit, vel quantum ad vitam praeteritam, magna cum diligentia confessionem generalem peregit, hujus generis dubia nisi ratio praeponderans in oppositum premat, prudenter contemnere potest. Ast contrarium in iis obtinet, vel qui in mortalia passim consentire solent; vel peccata commissa absque debita semper diligentia confiteri, vel omnino quaedam voluntarie omittere consueverant, quin hos defectus per generalem confessionem hucusque reintegrarint. Tales etiamsi de uno alterove peccato tantummodo dubitare videantur, praesumtionem tamen sat solidam contra se sustinet. Pro illis tamen casibus, ubi neque talis praesumtio locum habet, haec subjicimus: a) Qui prudenter dubitat, utrum peccatum grave, a se olim commissum, rite confessus fuerit, ad confessionem tenetur; tum enim lex est in possessione. b) Dubitans, utrum peccatum vere lethale commiserit, ex sententia sat communi non tenetur illud confiteri, attamen consultius certe faciet illud exponendo; id quod etiam praxis omnium piorum habet. Et nescio, an non tum pietas nobismetipsis, tum reverentia sacris debita, veri nominis obligationem involvat. Etenim difficultas semet sub dubio accusandi est tamen exigua, si cum interna pace et securitate comparetur, quae inde subsequitur; ut quid ergo statum tuum occultes? Si confessarius contra peccatum dubium certam sententiam ferre neguit, saltem mederi potest, ut quidquid sit, jam tranquillus esse queas. Quid demum in articulo mortis faceres, coram tribunali divini judicis mox sistendus? Fac ergo modo, quod tunc te fecisse laetaberis. c) Interim peccata dubia vel minus certa qua talia fateri oportet, ne plus sit in confessione, quam quod est in conscientia1).

# Diligentia in examine conscientiae.

- §. 72. Quali opus sit examine, ut quis a culpa circa confessionis integritatem immunis sit, eo magis quaerere licet, quo fieri possit, ut praetermissa per negligentiam hac conscientiae discussione confessio nulla et sacrilega sit.
- 1. Certum est, quod poenitens debeat se prius diligenter examinare, antequam confessionem sacramentalem peragat. Patet hoc ex saepius jam laudato Concilio Tridentino, ubi definit, clavibus Ecclesiae subjicienda esse omnia et singula peccata mortalia, quorum memoria cum diligenti et debita praemeditatione habetur. Est vero talis diligentia in faciendo ante confessionem examine con-

<sup>1)</sup> Cfr. Stapf Theolog. moral. tom. IV. pag. 21.

scientiae adhibenda, qualis communiter inter homines prudentes in re seria et quae multum cordi est, pro illius gravitate adhiberi solet, ac proin non requiritur anxia vel summa, strictissima et exactissima discussio.

- 2. Certum est, hanc diligentiam non requiri aequalem in omnibus; plurimum enim interest, a) cujus conditionis sit poenitens, quae et quales illi obligationes incumbant, quibus periculis et occasionibus sit expositus; b) et quantum temporis a praeterita confessione effluxerit. Minus enim diligentiae requiritur in homine Deum timente, quam in vitioso; pariter qui frequenter v. g. singulis hebdomadibus confitetur, breviori tempore opus habebit ad discutiendam conscientiam, quam qui omnibus peccandi periculis exponitur, et ad menses et annum confessionem distulit.
- 3. Si confessarius ex modo confitendi vel aliunde animadvertat, poenitentem non satis conscientiam examinasse, caveat, ut eum propterea sine absolutione dimittat, sed adjuvet sua industria ipsum, atque opportunis quaestionibus defectum suppleat, paterno tamen affectu admonens, ut in posterum conscientiam suam melius staminare conetur.
- 4. Quamvis integritas confessionis necessario requiritur, ilbrum tamen scrupulosorum conscientiae discussionem non probamus, qui nonnisi de prolixa peccatorum suorum expositione solliciti ad amussim usque, in ea autem totam Sacramenti virtutem collocant. Qui peccata sua occultat, et erubescit salubriter confiteri. Deum, quem judicem habebit, habebit et ultorem" 1). Verum memores simus, quod S. Gregorius M. docet: "Signum verae confessionis non est in oris confessione, sed in afflictione poenitentiae."

# Obstacula integritatem confessionis impedientia.

- §. 73. Praeter ignorantiam religiosarum veritatum et status sui ipsius interni, obstacula, quae integritatem confessionis impediunt, praecipua numerantur: 1) Negligentia in conscientia examinanda, 2) Verecundia et pudor, 3) Timor poenitentiae, 4) Timor infamiae apud confessarium incurrendae, 5) Diffidentia et desperatio peccati vitandi, 6) Pertinacia et obstinatio quaedam in odio erga inimicum concepto. Jam ad haec obstacula removenda juvabit, et quidem:
- Ad 1. Si ostendat confessarius a) gravitatem hujus negligentiae, ut quae non minus facit, ut confessio sit irrita et sacrilega, ac si deliberate et scienter confitens peccatum aliquod omisisset; b) stultitiam hujus negligentiae, dum a confessario absolvi sanarique petit, ast peccata sua eidem, prout opus est, non exponit;

<sup>1)</sup> Aug. Serm. 66. destemp.

c) necessitatem emendandae hujus negligentiae, utpote qua stante frustra fit omnium aliorum peccatorum confessio, quia unum sine altero non dimittitur, quamdiu adest possibilitas physica et moralis omnia confitendi.

Ad 2. S. Franciscus Xaverius magnopere hortatus est confessarios, ut in confessionibus audiendis comiter benigneque confitentes exciperent, quo spiritualium medicorum lenitas eos pelliceret ad omnia conscientiae vulnera 'haud cunctanter aperienda. Itaque P. Gasparo Armuziam ituro hoc praeceptum dedit: "Flagitiis eliciendis non alia via expeditior, quam denuntiare, nos longe foediora gravioraque aliorum cognovisse facinora, et simul illa ipsa, quae timide et cunctanter exposuerint, aptis extenuare verbis, ut facilitate confirmatus pudor fidentius religuas aperiat vitae noxas" 1). In hoc hominum genere cautio adhibenda est vel maxima, ne pudore impediti commmissa scelera majori scelere supprimant, salubri confessionis remedio in perniciem verso. Non abs re quoque erit, si pudor olim coram toto genere humano et angelis universis sustinendus ante oculos ponatur, sique pudor coram unico homine tolerandus illo universali pudore velut clavus clavo pellatur. "Pro anima tua ne confundaris dicere verum: est enim confusio adducens peccatum: et est confusio adducens gloriam et gratiam"2). Si pudore victus peccatum tuum celaveris, illud amplius augebis, si tamen pudore victo illud confessus fueris, eximiam in coelo gloriae coronam pro hac victoria, quam confitendo culpam obtinuisti, consequeris.

Ad 3. a) Si leviorem, quam putabat, poenitentiam impositurum se promittat; b) si ipse confessarius promittat se partem poenitentiae in se suscepturum; c) si in memoriam illi revocet poenam pro peccatis commissis aut in hac aut in altera vita subeundam esse.

Ad 4. a) Si ostendat, quam vanus sit hic timor, cum confessarius eum potius ob generosam sui victoriam et emendationis desiderium magni aestimaturus sit; b) si ei in memoriam revocet, quam honorificum fuerit S. Petro, S. Paulo, S. Magdalenae, S. Augustino aliisque gravibus peccatoribus, quod post lapsus graves toto orbi manifestatos insignem poenitentiam egerint; c) si ei ostendat, confesssario nihil novi esse si ejusmodi peccata audiat, notamque illi satis esse humanam fragilitatem. S. Augustinus: "O homo, quid times confiteri? illud, quod per confessionem scio, minus scio, quam quod nescio. Cur confiteri erubescis peccata tua? Peccator sum sicut tu. Homo sum, humani a me nihil alienum puto. Confitere homo homini, homo peccator homini peccatori. Elige, quod vis, si non confessus lates, inconfessus damnaberis. Ad hoe Deus exigit confessionem, ut liberet hominem humilem, ad hoe

<sup>1)</sup> In Vita ejus libr. 4. c. 25. — 2) Eccli. IV. 24.

damnat non confitentem, ut puniat superbum." d) Doceat, etsi peccata, quae confiteri erubescit, hominem lateant, Deo intime perspecta esse adeoque infamiam apud illum contractam eum non effugiturum. e) Considerare jubeat, quod haec ipsa peccata olim sint omnibus manifestanda. f) Ostendat, quam grave tormentum ex hae peccati suppressione sit passurus. g) Repraesentet illi infortumum, quod ipsi parat peccati reticentia, qua in re haud absimilis est, illi, qui grave ulcus in corpore ferens, chirurgo illud revelare nellet, sicque malum semper invalescere permitteret; quantum vero e contra solatium percepturus sit, si ulcus hoc confessario sperire medicinamque admittere satagat.

Nota. In personis ceteroquin piis sedulo attendendum est, ne timor infamiae apud confessarium incurrendae, nimius evadat, vel studium bonae aestimationis aucupandae nocivum enascatur; quo fit, ut proh dolor! in peccata, quae pudor reticere velit, prolapsae de iis sileant.

Ad 5. Si ei ostendat, quam multi homines ab eo vitio, cujus fugam ipse impossibilem putat, sine difficultate abstineant: an
igitur tu non poteris, quod isti et istae potuerunt? An gratia Dei
et generosa animi resolutio non poterunt, quod infirmitas corporis
non potest? Si ei demonstret, quam paratum a Deo ad hoc vitium
ebellandum auxilium habeat, si modo illi cooperari velit. Enarra
illi gaudium, quod in coelo oritur ex conversione unius peccatoris,
et quanta cum tranquillitate sit reversurus domum, benedicens diei
millies, qua conscientiam suam tanto pondere exoneravit.

Ad 6. Si praeter specialia ad inimicitias deponendas et extinguendas remedia et praecepta exhibeat, quantorum bonorum jaturam faciat interea, dum confessionem differt et inimicitias fovet, eum nullum illius opus, quamdiu in hoc statu permanet, Deo gratum et meritorium esse possit, juxta illud Matthaei: "Si offers munus tuum ad altare et ibi recordatus fueris, quia frater tuus habet aliquid adversum te; relinque ibi munus tuum ante altare, et vade prius reconciliari fratri tuo: et tunc veniens offeres munus tuum").

Haec et similia monita, qua potest maxima lenitate ac comitate Confessarius proferat. Torva enim severitas avertit animos; quem oderint, quomodo ei sua prodant? Clavis ferrea pectus non aperit; nec soli, nisi serenius arridenti intimos recessus flores explicant, minus tibi cordium aditus patere sinent homines, nisi amoeno, affabili, et amanti. "In universum te cunctis mitem, jucundum, affabilem praebeas, ut ea comitate illecti omnes tibi pectorum suorum latebras ac recessus aperiant."<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Cap. V. 23. 24. - 2) S. Xav. apud Maff. libr. 1. ep. 2.

## Causae ab integritate confessionis certe excusantes.

- §. 74. Quamvis autem integritas confessionis ad Sacramentum Poenitentiae necessario requiratur ita, ut confessarius obligetur, eam non exigere solum, sed et procurare, tamen non desunt impedimenta, quominus ea retineri queat. Cujusmodi sunt oblivio inculpata et impossibilitas physica vel moralis. Ea de re quid sentiendum sit, sequens expositio declarabit.
- 1) Oblivio inculpata a confessionis integritate excusat. Idem valet de ignorantia invincibili. Ratio est, quia Deus impossibilia non jubet, nam praecepta non dantur, nisi de actibus humanis, qui nostrae subsunt facultati, et ideo confiteri peccatum, cujus memores esse non possumus, sub praeceptum cadere non potest. Hinc Concilia non alia postulant aperiri peccata, quam quorum post accuratum examen recordatur poenitens, atque conscientiam gerit. Haec tamen peccata, si postmodum redeant aut detegantur, erunt clavibus subjicienda. Manet enim obligatio haec, sicut manet obligatio suscipiendi baptisma in iis, qui per votum ejus remissionem peccatorum consecuti sunt. Sic Concilium Tridentinum peccata, quae diligenter cogitanti non occurrunt, in universum eadem confessione inclusa esse docet, ast eo sensu, quod inclusa sint quoad effectum remissionis, non vero ita, ut, quando occurrerint memoriae, non sint expresse in confessione dicenda. Tunc autem non erit necesse, reliqua, quae prius confessus est poenitens, peccata denuo confiteri, seu eidem seu alii confessario, nisi in generali: "alias quando fui confessus omisi ex oblivione tale peccatum."
- 2) Excusat etiam ab integritate confessionis impossibilitas (impotentia) vel physica, vel moralis, (si confessio integra esse nequit ob collisionem cum officio gravioris momenti, vel ob extrinsecum grave periculum damnumve), sive actualis, sive imminens tam ex parte poenitentis, quam ex parte confessarii. Ergo absolvi debet poenitens vere conversus, quin integre confessus sit, a) cum vereri est, ne in amentiam vel phrenesin incidat; b) cum, qui mutus, surdus, balbus, vel pene imperitus linguae, omnia ad amussim confiteri non potest; c) cum in ipso confessionis actu ingruit mortis periculum; d) cum gravi laborans infirmitate candide fatetur, superesse alia, quae confiteri velit, sed se ultra ob defatigationem atque imbecillitatem non posse prosequi; e) cum tempore pestis, instantis naufragii, praelii, relative ad poenitentem periculosi incendii plenae viris domus, quibus desit exitus, non possunt integrae multorum confessiones excipi; tunc enim vel distincti cujuspiam peccati confessio ab unoquoque excipienda est, idque strictis juris est, si fieri possit; vel omnes, si urgeat tempus, puta, praelii, confessionem simul et dolorem per exteriora signa exhibere debent, tumque praemissa ante, prout poterit, vivida et brevi ad

contritionem exhortatione, absolutio detur: "Ego vos absolvo a censuris et peccatis."

Ceterum qui urgente periculo generalem absolutionem a sacerdote nihil confessi acceperunt, debent postea, si tempus fert, distincte peccafa sua confiteri.

Ex parte confessarii ab eo necdum integre confesso impertienda est absolutio: cum poenitens simul et confessarius, qui unus praesto est, aequa ad interitum vergunt, adeo, ut vereri sit, ne sacerdos linguae usum et forte vitam amittat, priusquam absolvi possit poenitens, si omnia confiteatur. b) Cum certum impendet mortis periculum confessario, si cum poenitente commoretur, quantum opus foret ad plenam confessionem, puta tempore pestis, tunc auditis aliquibus potest ipsum pacificare et absolvere. c) Aeque sacerdos, qui peccatum suum pandere nequit, nisi auditum in confessione alterius confessario noti peccatum declaret, suum illud silentio premere potest. Strictius enim obligat praeceptum de non revelanda confessione, quam praeceptum de confessionis integritate. Et si demus, utriusque praecepti par esse vinculum obligandi, attamen illud, quod saepius aliter se habet, nec observatur semper, ei debet cedere, quod nunquam aliter, se habet, et perpetuo religiose observatur. Jam constat, multis ex causis non retinendam esse confessionis integritatem, semper vero confessionis sigillum. Quare hoc in casu potius amputandum est aliquid de integritate confessionis, quam ut accusatione nostri confessionis alterius reveletar sigillum.

Necessario in his casibus requiritur, ut desit confessarius alter, cui mentem totam rite ac secure aperire valeas, et ut confessio in aliud tempus differri nequeat. Porro peccatum, quod ex justa causa celatum est, quando erit opportunitas, confitendum esse doctores praecipiunt.

# Casus practicus.

§. 75. An absolvi possit aegrotus, qui omnino confiteri non potest? Hoc aliquo tempore inter Theologos fuit controversum. Nibilominus hodie passim docent: nihil requiri ultra id, quod fieri potest, et in casu necessitatis absolutionem dari posse aegroto, etsi nullum peccatum possit exprimere, si signis testetur, se petere absolutionem, aut si sint, qui testentur illum petivisse, sic enim aliquo modo et quantum potest, confitetur. Haec sententia magnis et insignibus testimoniis nititur, uti Concilii Carthaginensis IV., ubi sic habetur: "Is, qui in infirmitate poenitentiam petit, si casu, dum ad eum sacerdos invitatus venit, opressus infirmitate obmutuerit, dent testimonium, qui eum audierunt, et accipiat poenitentiam. Et si continuo credatur moriturus, reconcilietur, et infundatur ori ejus Eucharistia." Rursum hunc in modum statuitur: "Si per se respondere non possunt, cum voluntas eorum suum testimo-

nium dixerit, baptizentur, similiter de poenitentibus agendum est<sup>#4</sup>). Praeterea Concilium Arausicanum statuit: "Subito obmutescens et Baptismum et Poenitentiam accipere potest, si voluntatis praeteritae testimonium habet" <sup>2</sup>). Leo. M. inter alia hac de re consultus respondit: "Quodsi aegritudine gravati, (illi, qui poenitentiam petunt) quod ante poscebant, sub praesentia sacerdotis significare non valeant, testimoniae is fidelium et circumstantium prodesse debebunt, ut simul et Poenitentiae et reconciliationis beneficium consequantur" <sup>5</sup>). Confirmatur assertio nostra ex Rituali Romano Pauli V., ubi haec: "Si inter confitendum, vel etiam antequam incipiat confiteri, vox et loquela aegrum deficiat, nutibus et signis conetur sacerdos, quoad fieri poterit, peccata poenitentis cognoscere, quibus utcunque vel in genere vel in specie cognitis, vel etiam si confitendi desiderium sive per se sive per alios ostenderit, absolvendus est."—

Sacerdos itaque ad infirmum accersitus primum omnium, si fieri potest, audiat ejus aliquod peccatum in particulari. Quodsi ita invaluerit infirmitas, ut voce destitutus sit, studiose observet signa, an aliquod prae se ferat confessionis desiderium, et tunc ne dubitet absolvere. Si vero neque loqui, neque nutu aut signo quopiam manifestare sensus suos infirmus valet, confessarius adstantium quaerat testimonium de aliquibus contritionis signis, quae si adfuerint, absque scrupulo potest absolvi.

## Causae ab integritate confessionis non excusantes.

§. 76. Non excusat ab integritate confessionis 1) frequens populi concursus in die solemni. Patet ex propositione damnata per Innocentium XI. anno 1679 .: "Licet sacramentaliter absolvere dimidiate tantum confessos ratione magni concursus poenitentium, qualis v. g. potest contingere in die magnae alicujus festivitatis vel indulgentiarum." Quomodo ergo agendum in confitentium concursu? Quoad parochianos non abs re erit, eos commonere, ut, quoad fieri potest, justo ordine se dividant, ne premendo longiusque exspectando distracti in necessaria praeparatione impediantur. Pueri. qui scholam adhuc frequentant, diebus ferialibus admittantur. In plerisque locis de more est, populum fidelem jam in Vesperis dierum festorum magnorum ab opere servili in agris et vineis quiescere; determinentur itaque horae tales pro confessionibus excipiendis. Quid agendum, si Ecclesia parochialis a peregrinis frequentatur? Etiam hoc in casu multitudo confitentium non sit causa festinae in absolvendo levitatis. Ad summum absolutionis formulam confessarius abbreviet, et cum prudentia applicet institutiones suas ad peccata graviora, attamen non ita, ut qui leviora confitentur.

<sup>1)</sup> C. 75. D. IV. de consecr. — 2) Cap. 12. — 3) Epist. 82. alias 91.

plane omni admonitione eximantur. Id prohibet finis Sacramenti. quin imo prudentia, ne suspicio oriatur, eos quibus monendis diutius immoratur confessarius, gravissima delicta aperuisse. Ceterum in extraordinario poenitentium concursu et multitudine, quando duo haec conveniunt, temporis angustia ex parte confessarii, et in poenitente summa necessitas, ut interrogetur ad procurandam confessionis integritatem, copia, inquimus, eorum quibus confessarius circumdatur, non debet immutare ordinem judicii. Oportet confessarium habere cor simile arenae maris, veluti sibi optaverat Salomon, quae nec majori nec minori alluvione unquam movetur. Quid refert multos esse poenitentes, qui exspectant? Melius est sanare paucos quam medicinam applicare multis nullo consequente fructu. Verum cum possit contingere, ut turba confitentium in quibusdam angustiis ea non concedat uti temporis mora, quae alias exigeretur. notandum est, num necessitas Communionis sumendae incumbat poenitenti, an vero possit differri; si prorogationem admittat, suaviter ipsi exponatur, plus temporis exigi ab hoc negotio, quod commodius et majori conscientiae securitate alias confici possit. Nomina diem, quo redeat, si tua uti velit opera. Quodsi in aliud tempus rejici nequeat sine scandalo et admiratione, exige peccata graviora pro temporis brevitate, et si dignus est, hac lege absolve, ut paulo post in proxima confessione dicat, quae modo exponi nequiverant.

2) Necessaria complicis apud solum confessarium infamia non excusat ab integritate confessionis. "Si poenitens speciem peccati exprimere non possit nisi exprimendo personam, cum qua peccavit, puta, si cum sorore concubuit, necesse est, ut exprimendo speciem peccati, exprimat personam; sed si fieri potest, debet quaerere talem confessorem, qui personam sororis penitus non cognoscat" 1). Ratjo est, quia quamvis contra charitatem peccet, qui alteri creat infamiam, aut detrahit ipsi, nulla tamen ibi veri nominis detractio, ubi occurrit legitima revelandi criminis occulti causa. Numquid scilicet detractor est, qui nefarium hominem patriae exitium molientem magistratui revelat? Numquid detractor est amicus, qui admonet amicum, ut caveat ab homine sibi insidias parante? Numquid detractor est reus, qui judicibus criminis sui reos manifestat. quando id exigit bonum publicum? Quodsi igitur dantur casus, in quibus tuta conscientia alterius crimen detegere quis potest, quodsi prout omnes concedunt, consilii vel subsidii causa peccatum alterius fido amico aperire licet, quanto magis in confessione sacramentali, ubi, quidquid judici innotescit, inviolabili sigillo obseratur? Dicimus autem, quando aliter stare non potest confessionis integritas, et urget ipsius praeceptum. Si enim differri possit, aut detur alterius sacerdotis copia, cui minime nota sit persona criminis parti

<sup>1)</sup> S. Thom. Opusc. 12. q. 6.

ceps, tunc differendum est, alioque sacerdote utendum. Ut complicis famae apud confessarium parcatur, necesse tamen non est, ut poenitens aut diu differat confessionem, aut cum notabili molestia confessarium mutet.

#### Causae confessionem irritantes.

§. 77. Quoniam confessio sacramentalis ex causis pluribus irrita esse potest, quas confessarium scire oportet, ut saluti poenitentium consulere queat, brevi compendio eas indigitare juvat, ex iis, quae jam dicta sunt, aut infra dicentur, promanantes. Et quidem ratione confessarii irritatur sacramentalis confessio et iteranda est, si confessarius careat potestate Ordinis vel Jurisdictionis, vel si ipsius jurisdictio per censuram ecclesiasticam sit impedita. (Vide Caput II. Part. I.) Idem dicendum, si absolutionis formam non dicat vel corrumpat.

Ratione poenitentis omnis confessio irrita est et iteranda, a) quae fit absque intentione suscipiendi Sacramentum ipsum Poenitentiae. b) Quae ex intentione mutilatur extra casus a jure permissos. c) Quae caret omni dolore ac detestatione peccati. d) Quae fit cum insufficienti dolore, cujus imperfectio a poenitente facile cognosci potest. e) Quae fit sine justa conscientiae discussione. f) Quae fit absque voluntate satisfaciendi. Verumtamen si quis, dum confitetur, statuat satisfacere, postea vero non impleat, illius confessio non est iteranda. "Sine poenitentia enim sunt dona Dei" 1). g) Quae deponitur extra mortis articulum apud sacerdotem in materia lubrica et turpi complicem. Vide §. 42. n. 2. Postremo propter casus reservatos iteranda est confessio, si videlicet facultate ab iis absolvendi confessarius careat. — Ceterum tenendum est monitum P. Segneri, quo sapienter docet, non dari obligationem repetendi confessiones, nisi in casa manifestae necessitatis, et in quo error sit evidens.

#### Partitio confessionis.

§. 78. An partitio confessionis fieri possit, quantum ad confessarium, i. e. ut quis quaedam peccata uni, reliqua alteri confiteatur sacerdoti? Praeter integritatem confessionis ex parte poenitentis requiritur ad sacramentalem confessionem integritas quoque ex parte ministri, i. e. ut uni eidemque dicantur omnia peccata, quia, sicut Deus non remittit unum peccatum mortale sine alio, ita ejus minister non potest unum remittere, quin omnia remittat. Neque enim ullum peccatum tollitur, nisi per inhaerentem gratiam sancti-

<sup>4)</sup> Rom. XI. 29.

feantem, quae conciliari et consistere non potest cum peccato gravi et mortali. Alias enim fieri posset, ut quis simul esset in gratia et damnatione, ac simul poenam aeternam propter peccatum, et gloriam aeternam propter gratiam mereretur. At id plane absurdum et impossibile est; "nihil enim damnationis est in iis, qui sunt in Jesu Christo" 1). Hoc non obstante licet peccata mortalia, per oblivionem vel ob quamvis impotentiam juste omissa in priori confessione alteri sacerdoti in subsequa confessione, praetermisso priori, confiteri.

#### Confessionis forma externa.

§. 79. Confessio, quam poenitens ad conscientiae suae maculas eluendas facere, et confessarius excipere atque exigere tenetur, ut ex dictis constat, specifica et integra esse debet. Exposita hoc modo confessionis natura interna — quantum attinet confessarium - ejusdem quoque forma externa respicienda venit, non solum ex parte poenitentis, sed vel maxime ex parte confessarii, cui nonnisi ita comparatis confessionibus operam dare licitum est. Quaeritur primo, an confessio omnino voce fieri debeat? Nisi articulus necessitatis occurrat, sacerdoti facienda oris confessio exigitur. Nam a) militat pro bac thesi universalis Ecclesiae usus ac praxis, quae gravibus ex causis nullo non tempore viguit, nempe ne erubescat peccator confiteri, qui non erubuit Deum offendere et plerumque de peccato gloriari; b) quia multum satisfactionis obtulit, qui erubescentiae dominans nihil eorum, quae commisit, nuntio Dei aperire denegavit; c) quia vel ipse vocis sonus poenitentis dispositionem indicat, quod v. g. scriptura muta praestare nequit. Ab ea tamen praxi excusat impotentia physica vel moralis, qualis occurrit v. g. in iis, qui prae morbi gravitate vocis usu destituti sunt, vel si aeger pectore oppresso nonnisi aegre loqui possit; si unus, qui praesto est confessarius, quia vel ipse vel poenitens surdaster sit, non possit, puta in xenodochio confessionem excipere, quin poenitens ab aliis audiatur audirique merito formidet. In his casibus fieri poterit confessio vel per signa, manuum tactus, scripturam, ostendendo in libello precum, ubi expositio peccatorum habetur, et genus et speciem peccati etc. Ex dictis sat patet, num et quantum in officio confessarii sit, a poenitente exigere vocalem peccatorum confessionem eorum, quae confessario ex poenitentis commercio vel conversatione aliquin nota sunt.

Quid vero, si poenitens scripta coram sacerdote porrigeret peccata, nonnisi dicens: "Haec sunt peccata, de quibus dolens me accuso?" Melchior Canus Theologus exceptionem hanc admittit, ut si puella verecundiae plena voces edere non queat. Verum ejusmodi

<sup>4)</sup> Rom. VIII. 1.

confessioni vitium haud parvum inest, quod communi Ecclesiae consuetudini repugnet; in tota enim Ecclesia hic usus est, ut confessio non admittatur, (excepta impotentia oretenus confitendi), nisi poenitens peccata sua voce proferat.

## Confessio per literas aut internuntium.

§. 80. Non nos latet, hanc quaestionem, an confessio in ordine ad absolutionem absenti sacerdoti fieri possit per literas aut internuntium? ante decretum Clementis VIII. multum fuisse disceptatam. Verum quid post decretum hocce juris sit, nulla potest esse inter catholicos controversia. In hoc decreto, quod 20. Jul. 1602. emissum est, summus Pontifex propositionem, quae dicit: licere per literas sive per internuntium confessario absenti sacramentaliler confiteri, et ab eodem absenti absolutionem obtinere, ad minus ut falsam, temerariam et scandalosam damnavit et prohibuit. Et cum in decreto simul prohibeatur, ne deinceps quovis modo ad praxin deducatur, seguitur, absolutionem ejusmodi, etsi forsan antea valere potuisset, post decretum certo non illicitam tantum fore, sed prorsus invalidam. Quam sapienter hoc a Sancta Sede fuerit statutum. cuilibet perspicuum est; nam si ita liceret confiteri, jam nullus fere esset pudor peccandi, nulla in confessione verecundia, nulla pene Sacramento reverentia. Accedunt multa alia incommoda, atque illud inter cetera, quod sacerdos absens ignoraret, an poenitens post literas non iterum peccaverit, aut mutaverit voluntatem recipiendi absolutionem. Deinde illud praecipuum, quod non insolitum modo, verum etiam inauditum sit, in Ecclesia judicium sacramentale unquam inter absentes exercitum fuisse. Postremo absolutionis formam humana et proprie dicta voce exprimendam esse, demonstrat tum Ecclesiae praxis, voluntatem Christi manifeste indicans. tum Florentini Concilii auctoritas, ubi Poenitentiae forma in his verbis, cum dicit sacerdos; "Ego te absolvo a peccatis," posita esse declaratur. Jam pronomen te, vel aliud aequivalens, in forma absolutionis ad personam praesentem non minus dirigi videtur, quam vox "hoc est" in consecratione ad praesentem dirigitur materiam. Aliud est in absolutione a censuris, quae quia scripto, hinc et absenti impertiri potest.

Quod vero attinet praesentiam, quae ad absolutionem impertiendam requiritur, sufficit adhucdum moralis, quae in eo consistit, ut sacerdos et poenitens se invicem audire possint, ea voce loquentes, qua homines in communi colloquio uti solent. Hinc quamvis poenitens jam exivisset ex confessionali, si tamen adhuc sit in praesentia morali, absolvi potest et debet.

# Confessio per interpretem.

§. 81. Etsi propter periculum famae et scandali nemo obligetur ad confitendum per interpretem, nisi forte in articulo mortisi), certum tamen est, licitum esse cuique linguae ignaro confiteri peccata in praesentia sacerdotis per interpretem; quae utique confessio valida erit, ut absolutio conferri possit. Est enim diversa ratio, quam ubi de internuntio agitur: quia quando internuntius refert peccata sacerdoti, poenitens non est praesens; per interpretem autem signo et nutu ostendit poenitens, se ejus reum esse, quod interpres dicit, et sic verum est Sacramentum. Interpres autem monendus est, ut, quae audivit, omnino occultet peccata.

# Modus excipiendi confessiones.

§. 82. Antequam confessarius ad confessiones audiendas se accingat. 1. brevi sese armet ac praeparet oratione et meditatione. Hoc enim sacri tribunalis opus, etsi pium, tamen usque adeo difficile est, ut, nisi singularis Dei gratia praesto sit, nullae vires humanae ratioque nulla ad illud recte perficiendum sufficiant, testante Scriptura: "Quod nemo possit corrigere, quem Deus despexerit"2). Cui haud absimile est illud: "Nisi Dominus aedificaverit domum. in vanum laboraverunt, qui aedificant eam" 3). Quare confessarius, ne suae et alienae periculum salutis incurrat, accessurus ad sacrum tribunal, magnam concipiat in Deum fiduciam. suae sapientiae et prudentiae diffidens; lumen dirigendi animas, quas Salvator noster sanguine suo acquisivit, et auxilium difficultates sine offensione superandi imploret, praemuniens se firmo proposito leges patientiae et mansuetudinis observandi, una cum intentione absolvendi, prout cujusque exigit dispositio. S. Carolus Borromaeus pie de hac re confessarios monet: "Quia in hujus Sacramenti tractatione, praefatur S. Praesul, multa inveniuntur pericula, ne scilicet errent in variis quaestionibus et obligationibus decidendis, quae in illud forum veniunt, vel absolutionis gratiam re ipsa indignis impertiant, vel aliquo modo animam suam inquinent, dum multorum inquinamenta et foeditates audire necessarium est: nunquam ad tantum hoc officium sese confessarius accingat, quin prius brevi aliqua oratione, prout res fert, lumen et gratiam a Deo petat, ut non solum in nullam reprehensionem vel errorem incidat, verum aliorum sordes si abstergere valeat, ut se ipse non polluat: simul etiam Deum orabit pro vera emendatione eorum, quorum confessiones auditurus est." - Versiculi orationi praemittendae accomodatissimi sunt:

<sup>4)</sup> Reiffenstuel Theol. mor. tract. 14. dist. 7. q. 1. — 2) Eccle. VII. 14. — 2) Psalm. CXXVI. 1.

Cor mundum crea in me Deus, et Spiritum rectum innova in visceribus meis.

Ne projicias me a facie tua, et Spiritum sanctum tuum ne auferas a me.

Redde mihi laetitiam salutaris tui, et Spiritu principali confirma me.

Docebo iniquos vias tuas, et impii ad Te convertentur.

Libera me de sanguinibus Deus, Deus salutis meae, et exultabit lingua mea justitiam tuam 1).

- 2. Sic praeparatus accedat ad sacrum tribunal promto animo et cum gaudio, quod Deus ipso dignetur uti adjutore ad opus tam praecellens; cum affectu miserationis pleno, memor illius, quod Salvator optimus dixit: "Misereor super turbas"; cum vero animarum zelo, quo ardebant sancti confessarii, Franciscus Xav., Carolus Borr., Franciscus Salesius, Philippus Nerius et alii. Accedat demissis modeste oculis, caput bireto opertum, cum veste talari et superpelliceo vel rochetto, cui conveniens esset superimponi stolam coloris violacei.
- 3. Memor, se a poenitente patris nomine compellari, ejus confessionem amore affectuque paterno excipiat. "Intellige, quae sunt proximi tui, in te ipso"<sup>2</sup>). Modestiam singularem in tota corporis compositione servet. Nunquam intueatur in vultum poenitentis, quem audit, potissimum si de sexu altero sit, utatur auribus, non oculis. Neque circumspiciat huc illuc in aliorum adstantium vultum. Cautela haec est necessaria, ne aut poenitenti incommodus accidat, aut tentationi, aut suspicionibus sinistris semet objiciat. "Debet sacerdos, ait S. Franciscus Salesius, cavere, ne vultum sibi confitentis, maxime mulieris, respiciat, ne confitens confundatur, et ne ipse delectatione illicita capiatur."
- 4. Durante confessione praesentem, quantum fieri potest, Deum menti suae habeat, corque suum ad illum attollat, quo dona Spiritus sancti in se et poenitentem adducat.
- 5. Accusationem poenitentis ex regula non interrumpat, sed sinat poenitentem dicere, quae in conscientiae examine dicenda praeparavit, etsi nec numerum peccatorum, nec circumstantias aggravantes, neque etiam ea, quae ex peccato consequuta sunt, commemoret; metus enim est, ne quaestionibus interjectis ille perturbetur, et ceterorum reliquorum obliviscatur. Male hinc agunt confessarii, qui intempestive poenitentem urgent, ut quam citissime negotium suum absolvat. Neque aegre ferat, si ad unum alterumve poenitentem expediendum tempus consueto longius requiratur. Hinc ea, quae inquirenda vel monenda videntur, ad finem reservanda sunt, nisi aliae rationes aliud suadeant; scilicet, si longae et generales

<sup>1)</sup> Psalm. L. — 2) Eccli. XXXI. 18.

confessiones fiant, et multo magis, sia pluribus annis vitiatae fuerint, consultum esse potest, ut poenitentes interpellentur, ast nunquam non suaviter et amice, ne terreantur; vel si communes confessiones scripto fiant, haud erraturum arbitramur confessarium, si mature confitentem interpellet, cum sic timendum non sit, ne poenitens confessarii interpellatione turbatus, peccatorum aliquorum obliviscatur, ut qui ea in charta annotata habet: Quodsi poenitentem ex quacunque ratione non intellexeris, mox interroges, ut repetat.

- 6. Ubi poenitens multa inscrit ad rem non pertinentia v. g. rei familiaris, peccatorum ab aliis admissorum expositionem, vel si, quae satis jam exposita sunt, denuo repetat, discrete et comiter monendus est, ut confessionem ad ea restringat, quae propriae conscientiae curam attinent. Monendus etiam est, ut a nominandis complicibus abstineat, verum suaviter, et qui durius corrigatur.
- 7. In decursu confessionis, si confessarius poenitentem animo perplexum animadvertat, aut aliquo pudore retineri, potissimum si peccata habeat declaratu difficiliora, adjuvet eum dicatque, quae eum solari, aut ei fiduciam ingerere possunt, benigne commonendo, peccati cujuslibet confessionem esse actum virtutis Deo acceptum, ipsique poenitenti honorificum; peccare quidem humanae conditionis et infirmitatis esse, peccatum vero per poenitentiam diluere, virtutis.
- 8. Dum poenitens de enormi aliquo scelere se accusat, caveat poenitentiarius, ne stuporem suum aut horrorem quocunque demum modo prodat, ne illi os obturet, antequam totum dixerit; potius ad novam illum fiduciam adhortetur, ne quid eorum, quibus conscientia pravatur, occultet. Illud etiam propterea cavendum, ne adstantibus suspicionem peccati alicujus gravis confessione expositi praebeat, et subsequentes peccata sua confessuros absterreat, timentes, ne et ipsi hac ratione manifestentur. Quare in excipienda confessione faciem diligenter strophiolo, aut alia re obtegat, ne ex vultu signum aliquod displicentiae, ex narratione peccatorum haustae, celligatur; manum sinistram, si forte eam super genua depositam habet, quietam tenere adsuescat, ne varia agitatione suspicionem aspicientibus moveat commotionis ob gravia poenitentis delicta conceptae.
- 9. Neque cotemnendum est monitum, at non altiori nimis voce loquatur, ne adstantes contra voluntatem nonnunquam peccata audire cogantur, et, quod pravissimum est, ipsimet postea a confessione tali sacerdoti facienda deterreantur.

Postremo sit lex universalis, ne unquam confessarius poenitentem moneat, aut urgeat, ut sibi et non alteri confiteatur. Absit omnis aegritudo, si alium adeunt derelicto priori. Quid enim? "Dum omni modo — Christus annuntietur, in hoc gaudeo et gaudebo" 1).

<sup>4)</sup> Phil. I. 18.

## Locus et tempus excipiendae confessionis.

§. 83. Quod locum attinet, praescribitur in ritualibus diocesanis sedes confessionalis in Ecclesia. Minus convenire sapenumero confessiones excipere in sacristia inter turbas et colleguia ibi versantium, exeuntium et intrantium, facile perspicietur qui reverentiae, quae omni, et nescio cur minus Sacramento reconciliationis cum Deo debeatur, ubi tot et tanta Dei beneficia conferuntur, immemor non est. Pariter praecipitur, ut sedes poenitentiales cratibus ferreis vel ligneis munitae existant. Prohibitum autem omnino est, in aedibus privatis confessiones foeminarum praeterquam aegrotantium audire.

Dubium non est, quin pastor animarum subditorum suorum confessiones eo tempore, quo videlicet ipsi confiteri tenentur, utpote tempore paschali, et in articulo mortis, necessario audire cogatur. Sed et extra illos casus necessitatis plurimum congruit. decetque sacerdotem ad confessiones excipiendas deputatum, ne hac in parte Christi fidelibus ullo unquam tempore desit, aut in se aliquid jure merito desiderari patiatur. Sane animarum curatores, ratione officii eisdem injuncti, tenentur soliciti esse pro ovibus suae curae commissis juxta illud Ezechielis: "Vae pastoribus Israel, qui pascebant semetipsos: nonne greges a Pastoribus pascuntur? Lac comedebatis et lanis operiebamini?" Et sequitur: "Quod infirmum fuit, non consolidastis, quod aegrotum, non sanastis, quod confractum est, non alligastis, et quod perierat, non quaesivistis etc." 1). Ex quibus colligitur, obligatos esse eos, quibus cura animarum demandata est, pascere gregem, non solum in necessitate, sed extra eam quoque, si qua ovis sit confracta, si aegra etc., adeo, ut non excusentur a peccato, si, quoties petierit poenitens sanari et consolidari, Sacramentum Poenitentiae ab eo petitum non ministretur. Igitur fidelis animarum pastor omnibus peccata sua confiteri volentibus, nullo non tempore praesto erit, atque vocatus a poenitentibus, quamvis tempore minus commodo, absque omni tamen aegritudine, et pia potius alacritate sacrum tribunal adibit, ut intelligant, rem plenam solatii illi esse, salutem aliorum curare. Profecto omnem animum et fiduciam adimit ille, qui poenitenti vel vultus sui signo ne dicam verbis morosis, sat luculenter testatum facit ab eo se nunc molestari. Non negamus quidem, grave nonnunquam accidere confessario, se saepe saepius turbari a poenitentibus: ast bonus animarum pastor — ad exemplum Sanctissimi Salvatoris, poenitentes omni tempore benigne suscipientis<sup>2</sup>) — has molestias facile supportabit, si perpenderit, quantopere per hoc ministerium Dei gloriam pro-

<sup>4)</sup> Cap. XXXIV. 2. 4. - 2) Joan. III. 2. Matth. XII. 12. Luc. VII. 50.

Movere, proximoque prodesse, et proprium meritum augere possit. Amor onus non sentit, et labores non reputat. Quo amore inflamatus non tantum vocatus officio incumbet, verum etiam sponte in Vesperis diei solemnioris, omnique die dominico atque festivo in Confessionali statuta hora comparebit, sive poenitentes adsint, sive von adsint.

Der Geistliche höre an jedem Tage (Werktage oder Feiertage) den Sünder, der beichten will. Er trachte, dass es in seiner Gemeinde an jedem Sonn- und Feiertage Beichtende gebe. — Er erscheine an jedem Sonn- und Festtage unaufgefordert im Beichtstuhle. Muster ist hierin Jesus Christus, unser Oberhirt, der vom Himmel auf die Erde gekommen ist, um zu suchen, was verloren war; ja sich selbst mit einem Hirten vergleicht, der nicht wartet, bis ein Schäflein ihn suchet; sondern die neun und neunzig in Sicherheit befindlichen verlässt, um das verlorne wieder zu finden. Luc. XV. Was unser Oberhirt that, hat auch der Geistliche als Knecht Christi um so mehr zu thun, als die Nichtnachahmung seines Beispieles gross und unübersehbar in ihren Folgen ist<sup>1</sup>).

#### Articulus II.

De poenitentibus interrogandis sive examinandis.

Jus et obligatio confessarii poenitentes examinandi.

§. 84. Si, quod res est, fateri velimus, nullius plus interesse debet, quam poenitentis, ut peccata sua integre et plene fateatur, quandoquidem tribunal istud a ceteris peculiare hoc habet, quod in eo absolvatur, qui crimen fatetur, damnetur, qui tacet; ut itaque confessarius potius audiat, quam interroget poenitentem: tamen teste experientia aliter res se habet. Saepe usu venit, ut poenitentes sive ex ignoratione, sive defectu cognitionis sui ipsius vel legum divinarum, sive ex perplexitate, sive ex immaturo pudore, sive quia conscientiam suam non sufficienter scrutati sunt, sive denique, quod propria ipsorum nequitia cor eorum excaecavit, et conscientiae stimulos suffocavit, quia abstinere a peccato non volunt, sinant ignorare confessarium, quibus ipsi malis spiritualibus conflictentur, et quantis in angoribus haereat eorum conscientia. Quo fit, ut nec confessio sit integra, nec ullum Poenitentiae Sacramentum. Confessarii autem interest, quantum per ipsum fieri potest, efficere, ut integra sit confessio. Et quidem ratio est, quia cavere tenetur minister, ne quid Sacramento, quod administrat, desit. At confessio est materia Sacramenti Poenitentiae, igitur confessario pro virili conandum, ut sit integra, sicut Jesus Christus praecepit. Ad hoc igitur confessarius et jure gaudet et obligatione stringitur, poenitentem interrogandi sive examinandi, si ipse non satis peccata

<sup>1)</sup> Schmid's Liturgik. 2. Bd. S. 116-120.

sua explicaverit, omnemque animi sui statum explanaverit. Utrumque per se promanat ex triplici munere judicis, medici et doctoris, quo in sacro tribunali confessarius fungitur. Accedit amor Dei et proximi, quo scilicet abusum sacrae Religionis omneque sacrilegium pro virili impedire jubemur. Hoc poenitentium examen inculcant sacri Canones sanctique Patres. Canon: "Omnis utriusque" Concilii Lateranensis IV. sub Innocentio III. Summo Pontifice celebrati id a confessario verbis claris exigit. "Sacerdos sit discretus et cautus, ut more periti medici superinfundat oleum et vinum vulneribus sauciatis; diligenter inquirens et peccatoris circumstantias et peccati."

## Materia quaestionum.

- §. 85. Ex dictis in propatulo est, non semper, et in omnibus interrogandum esse. Ubi nimirum confessarius ex ipsius poenitentis confessione et peccata et omnem animi statum integre pernoscit, munere suo fungatur, quippe causa alioquin cognita, quin quaestionibus tempus inutiliter perdat, aut confitentem molestet. Quodsi autem poenitentis vel peccata, vel animi status, videlicet churacter moralis, et dispositio ex propria ipsius confessione non satis pateant, examen poenitentis a confessario instituatur. De iis autem omnibus interrogare juvat et oportet, quae scitu necessaria sunt ad procurandam confessionis integritatem quoad peccata. in se, atque ad obtinendam de churactere morali et dispositione poenitentis cognitionem necessariam. Est enim confessarius poenitentis judex, medicus et doctor. Utut haec quaestionum momenta facile se offerant, tamen ob rei gravitatem, in commodum tyronum confessariorum, principaliora quaestionum objecta in medium proferre, breviterque discutere placet, Confessarius nimirum, si opus facrit, tenetur poenitentem examinare:
- a) De peccatis probabiliter ab ipso commissis; b) de peccatorum specie, c) numero, de circumstantiis necessario exprimendis; e) de peccatis omissionis et status; f) de charactere poenitentis morali, et hac ratione de peccato dominanti, de occasione proxima, de consuetudine, relapsu etc,; g) de dispositione ejusdem; h) de religionis dogmatibus.

Quaestiones de peccatis a poenitente probabiliter commissis.

§. 86. Num poenitens alia praeter ea, quae in confessione expressit, peceata commiserit, haud difficulter patet a) ex ipsa accusatione, quae quippe justam ulterius serutandi ansam praebet. Peccata, quae probabilius commissa, a poenitente autem omissa sunt, dignoscuntur, si attendimus, quod quaedam peccata aliorum

initia sint, v. g. impudicae cogitationes, cupiditates, tactus etc.; med quaedam aliis committendis irritamenta, v. g. prodigalitas: quaedam aliorum comites, v. g. lusum in popina comitantur immodici hanstus; quaedam vero ceu effectus praecedentium sequuntur. Jam vero poenitentes nonnunquam sua peccata non ex integro constentur partim ob linguae defectum, oblivionem, inscitiam, levitatem animi, pudorem vel astutiam, qua peccata sua aliis terminis ca non satis delineantibus extenuant. Si itaque poenitens se accusat de peccato, quod natura vel indole sua facile deducit ad aliud peccatum, de hoc quoque interrogetur; v. g. si dicat poenitens, se solum cum sola fuisse, se illa praesente et audiente verba aequivoca protulisse, interroga, quantam sibi cum illa familiaritatem, quantam libertatem indulserit. Item dum ancilla se accusat de mendacio in dominam suam, facta interrogatio te docebit fraudem, quam emendo esculenta commisit; vel si servus fatetur, se in popina duos per deminicos dies mansisse, interroga, quando? et videbis saepe, eum lusisse, vel bibendo tempus transegisse durante sacro, cui interesse tenebatur. Verum licet allata regula universim valeat, tamen exceptio dari poterit, ubi scilicet, cum poenitens bene instructus sit, praesumere nequis, illum quidquam, cujus se non accusat, commisisse, atque ab interrogationibus ex solo nexu delictorum desumtis abstinere oportet.

b) Regula, quod confessarius tunc examen de peccatis instituat, quando ipsa poenitentis confessio ansam praebet, non sufficit semper ad integritatem confessionis procurandam, quia etiam de peccato aliquo nulla omnino mentio fieri potest, ubi tamen confessarius interrogare poterit et debebit. Ratio enim, qua confessarius ad interrogandum de peccatis commissis, a poenitente vero omissis, movetur, alia est ipsa cognitio, vel ex propria experientia hausta, vel ex relatione aliorum, in vel extra confessionale parta. Sic v. g. cum foeming, quam matrimonii vinculo non ligatam, ast gravidam agnoscit, confitetur, quin criminis sui ream se declaret; vel puer, quem Catecheta, qui simul confessarium agit, aliquot abhine diebus furti ab illo patrati causa punivit; vel ebrius, quem ante aliquot dies ebrietate oppressum vidit, confitentur tacito illo peccato. In his similibusque casibus confessarius poenitentes interrogabit, vel potius commonefaciet, licet horum peccatorum reos se non accusent. Quodsi vero rescierit peccatum a poenitente omissum ex relatione aliorum, tunc praeprimis et sedulo inspiciendum, num haec aliorum dicta sint fide digna, ne fors poenitenti injuria infligatur et fiducia perdatur. Si ad ipsam quaestionem serius urgentem, nunquam non prudentem, poenitens identidem factum neget, supponendum est a confessario, notitiam suam errore et deceptione niti, aut poenitentem ignorantia impraesentiarum invicibili teneri, vel jam confessum fuisse alteri, quare absolutionem ob hanc reticentiam solam vix unquam denegari posse arbitramur. Denique notitia de poenitentis peccato etiam ex aliorum confessione hausta, causa esse potest poenitentem interrogandi. Verum hic summa prudentia opus est, ut variis remote injectis interrogationibus peccatum eliciatur, quin violati sigilli suspicio incurratur. Vide §. 62. cas. 6.

c) Denique ansam interrogandi poenitentem praebet etiam timor fundatus in cognita indole poenitentis aut consuetudine hominum ejus conditionis, determinata quaedam peccata, licet gravia, tacendi.

## De specie peccatorum.

§. 87. Doctrina ecclesiae catholicae est, ut poenitens non in genere tantum, sed quoad speciem infimam peccata sua declaret. Vide §. 67. Qua in re confessarius interrogare tenetur. Qui itaque v. g. contra castitatem peccavit, et turpitudinem suam generatim tantum fatetur, ut specifice exponat adigendus est, interrogando, quale peccatum commiserit? utrum cum foemina et quali? libera aut uxorata? affini aut consanguinea? an cum alio quopiam? Qui Deum se offendisse ait, examinandus est, quomodo? Qui confessionem specificam generico termino finit: Et insuper magnum patravi peccatum." Quale?

Non raro contingit, ut poenitens nonnisi generatim se peccatorem confiteatur, vel fieri potest, ut aegrotus, sacramentis providendus dicta culpa: Confiteor, sileat; tunc edocendus, ut peccata sua declaret, nec non adjuvandus interrogationibus prudenter tum statui, tum conditioni et aetati ipsius accommodatis. Quid vero, si nihilominus alte silet? Tunc animadvertendum, num non  $\alpha$ ) apoplexia repentina tactus loquelae usum perdiderit, quo in casu solummodo signis contritionis sese confessarius contentet; vel  $\beta$ ) an non alia subsit causa, cur non confiteatur, aut quod detrectet ex mala voluntate, aut pudore, aut metu retineatur, quibus stantibus agendum est secundum ea, quae dicta sunt §. 67. et 72.; vel  $\gamma$ ) an non fors acatholicus sit, qui catholicis ad speciem adnumerari cupit in extremis vitae suae, quin tamen fidei professionem emittere velit. Hic in aegrotis obveniens casus est quidem rarus, sed tamen nonnullus.

Neque tolerandus est abusus illorum, qui nisi a confessario interrogentur, nullum unquam fatentur peccatum, sed semper adigendi sunt poenitentes, ut sua sponte peccata exponant. Excipiuntur tamen, qui petunt examinari per interrogata, utpote qui parum instructi conscientiam suam sufficienter scrutari et excutere non possunt. Perperam autem agunt confessarii, qui rudes dimittunt, ut melius se examinent; nam hujusmodi homines, quantum laborent, difficulter se examinabunt, ut par est, et ita exacte, sicut potest ipse

confessarius eos examinare: et contra cum demissi sunt, periculum eit, ne exterriti difficultate se examinandi a confitendo retrahantur, et in peccatis obdurescant. Hos itaque examinabis, qui alias peccata sua specifice haud exponerent. Examinabis autem de peccatis ils tam operis quam locutionis et cogitationis, quae tum Decalogi praeceptis, tum Ecclesiae legibus, tum praecipuis virtutibus adversantur, spectata aetate, conditione, moribus et occupationibus cujusque poenitentis, quin imo spectatis adjunctis temporum et locorum, in quibus certa grassantur vitia, deducendo eum per varios vitae status, quos decurrit, per varias, quibus obnoxius fuerit, peccandi occasiones, ac demum per circumstantias, quae vel speciem mutant, vel intra eandem speciem notabiliter aggravant 1).

## De numero peccatorum.

§. 88. Si poenitens numerum peccatorum gravium non expresserit, sacerdos eum prudenter interroget. Hunc canonem praecipit ipsa rei natura; praeterquam enim, quod totidem sint peccata distincta, frequentior lapsus malitiam auget, et media etiam efficaciora exinde poscit. Accedunt sacra synodus Tridentina et Rituale Romanum, quae hac de re sacerdotem monent.

Pro computando peccatorum numero exstat regula: Tot committuntur peccata, quot praecepta formaliter diversa violantur, et quoties quis idem praeceptum transgreditur. Porro attendendum est, utrum idem praeceptum simul et semel, an vero successive et saepius infringatur. Et quidem simul et semel tot peccata occurrunt, quot objecta moraliter distincta dantur, in quae peccatur, v. g, dum quis uno actu plures vulnerat, scandalizat. Ubi idem praeceptum successive saepius laesum fuit, tot peccata censentur, quoties prava voluntas moraliter interrupta et repetita fuerat, et quot actus completi occurrunt.

Quum molestissimum esse soleat negotium iis, qui confitentibus aures praebent, numeri inquisitio, quippe quum populus bibat iniquitatem velut aquam ex amne, ut calices non numeret, quos evacuat; pro praxi confessarii haec sunto:

1) Ubi numerus certus designari nequit, talis adhibeatur, qui vero videtur simillimus, addendo peccatum circiter toties contigisse; quare confessarius huic assertioni acquiescat, nec ad mathematicos numeros peccatorum multitudinem exquirat, sed quaerat ex poenitente, qui saepius peccat, ubi se multis vicibus deliquisse ait, quotnam fuerint

<sup>1)</sup> Cfr. Missionsbüchlein. Wien. — S. Liguorii Prax. confes. n. 21—48. vel: Der Beichtvater, oder gründliche und vollständige Anleitung für Seelsorger in allen Verhältnissen und Beziehungen ihres Seelsorger-Amtes. Von dem heiligen Alphons Maria von Liguori. Aachen, 1836. S. 38—136.

hae multae vel paucae vices v. g. per mensem, vel hebdomadam, aut dies. Ex hoc tantum accipit confessarius notitiae, quanto opus est ad finem quemcunque confessionis consequendum.

- 2) Quin imo si poenitens ob multitudinem peccatorum numerum eorum indicare non posset, satis fuerit, si exponeret consuetudinem et tempus, quo duravit in illa; v. g. meretrix, dum addit. se per quinque annos in hoc vitio fuisse, et quoslibet homines admisisse. Cavendum, ne cum nausea et taedio poenitentis numerus peccatorum quaeratur, si ex dictis poenitentis probabiliter et moraliter aestimari possit. P. Segneri 1) ait: "Quando certus numerus sciri nequit, sufficit probabilis; perquire in genere tempus. sciscitare, quoties per mensem et hebdomadam illud committere sint soliti? Imo circa quosdam actus internos odii, luxuriae etc. nihil attinet, saltem ordinarie in longioribus confessionibus ita rigide frequentiam examinare, quia plerumque explicari non potest absque periculo errandi, sive per defectum, sive per excessum; sed satis erit habere rationem temporis, quanto quis in discordia vixerit, quanto quis mulieri vel concubinae cohabitaverit vel fuerit familiaris; neque enim novum est, res, quae ad calculum solent numerari, expendere ad mensuram."
- 3) Qui post discussam diligenter conscientiam peccatorum suorum addito verbo circiter approximativum numerum aperuit, non tenetur postea ex hoc uno titulo repetere confessionem, si in numero excessus, vel in se, vel respective ad magnam summam, exiguus detegatur. E contra si multitudo numerum in confuso alfatum notabiliter excedat, talis redeunte hujus memoria defectum utique supplere debet. Regula haec docebit confessarium, quomodo se gerere debeat cum iis, qui de numero peccatorum suorum anxii sacro tribunali se sistunt.

Ex. gr. Sempronia confitetur, dominam suam emendis esculentis defraudasse. Num hoc saepius actum est? Saepius. Quoties ab ultima confessione? Decies. Quanta est argenti summa? Nescio. Quae fuit circiter singulis vicibus? Inde computatio a sacerdote flat.

Cajus de mollitiei crimine se accusat; interrogatus, quot vicibus sese commaculaverit, respondet, se nescire prae multitudine actuum. Ergo quoties ab ultima confessione? in mense? in hebdomada?

# De circumstantiis peccatorum.

§, 89. 1. Confessarius quaerat, ubi necesse fuerit, et poenitens haud indicaverit, de circumstantiis. Sunt vero hae duplicis generis; aut speciem mutantes, aut insigniter malitiam aggravan-

<sup>1)</sup> In Instr. Conf. c. 2.

tes, aut notabiliter minuentes. Prioris generis illae dicuntur, quae actus humanos transferunt in aliam speciem peccati ab ea, quam habent ex objecto suo. Sic circumstantia personae conjugatae transfert peccatum carnis a specie fornicationis ad speciem adulterii, dum actui luxuriae superaddit novam malitiam adulterii. Furari rem sacram facit ex furto sacrilegium 1). Circumstantiae aggravantes appellantur illae, quae malitiam actus ex objecto desumtam intra eandem speciem peccati duntaxat aggravant, seu majorem roddunt, non autem superaddunt novam speciem distinctam ab ea, quam actus habet ex objecto. Sic gravius est furtum ejus, qui furatur viginti florenos, quam qui furatur tres; gravior est detractio ex proposito, quam ex levitate animi facta.

- 2. Quod circumstantias speciem mutantes attinet, eas in confessione aperiendas esse Concilium Tridentiuum sat clare docet 2). ut et confessarius poenitentem rite dijudicet, instruat, moneat atque emendet. Quamvis autem Concilium tantum mentionem facit de circumstantiis speciem mutantibus, tamen rationes, quae pro his aperiendis militant, etiam pro circumstantiis solum aggravantibus valent. Nam sine his peccatum neque integre exponitur, neque, dum supprimitur malitia mortalis, quam nonnunquam peccato circumstantiae addunt, - ita sacerdoti innotescit, ut pro criminis gravitate ac statu morali poenitentis recte judicare, aut pro illo congruentem poenitentiam imponere possit. Quis v. g. non videt, majorem malitiam esse in eo, qui ut hominem interficiat, prius ipsi amputat brachia et pedes, et oculos effodit, quam in eo, qui solo ictu alterum occidit. Hinc Catechismus Romanus docet: "Neque solum peccata gravia narrando explicare oportet, verum etiam illa. quae unum quodque peccatum circumstant, et gravitatem valde augent aut minuunt" 3). Idipsum confirmat praxis Ecclesiae, quae aliquando reservat peccata propter circumstantiam aggravantem, et constat ex multis poenitentialibus et ritualibus libris, tum antiquis, tum recentioribus.
- 3. Circumstantiae, quae ad actionem moralem nullo modo aut leviter spectant, ut plurimum omittendae sunt, inprimis quae dicuntur mere naturales, et quae simplicitati confessionis obsunt magis, quam prosunt. Quae autem notabiliter minuunt, circumstantiae, licet speciem non mutent, eas quoque praeterire non debet poenitens, non ut quaerat excusationes in peccatis, sed ut confessarium instruat, qui de iis interrogare tenetur, ne judicium pervertatur, e. g. si quis semisopitus, vel sui non satis compos, in turpitudinem consensit. Ast quandonam circumstantiae occurrentes notabiliter aggravantes imminuentesque censeri debent? R. Momenta circumstantical consensit.

Cfr. Maldon. Tom. II. p. 279. — <sup>2</sup>) Sess. XIV. cap. 5. — <sup>3</sup>) P. 2. c. 15. q. 41.

tiarum sentiri potius, quam ad apicem determinari posse. Vide igitur praeter regulas doctrinae moralis, quid homines prudentes et timoratae conscientiae, de circumstantiis, quae in dato aliquo casu occurrunt, passim sentire consueverint; generatim attendi debet, an ex circumstantiis peccato principali nova malitia, vel major atrocitas accedat, vel an ejusdem numerus multiplicetur.

- 4. Si igitur poenitens de gravi peccato se accusaverit, quin necessarias circumstantias expresserit, ad officium confessarii pertinet, de necessario exprimendis circumstantiis speciem mutantibus et aggravantibus sedulo interrogare, ut munere suo undequaque fungi possit. Septem sunt circumstantiae, quae vel speciem peccat mutare possunt, vel illud non mediocriter augere, eaeque hoc versiculo continentur: Quis, quid, ubi, quibus auxiliis, cur, quomodo quando.
- E. g. "Quis" personam designat. Si poenitens se contra es stitatem peccasse accusaverit, quaeret ex eo confessarius: Uxorem duxisti? esset enim adulterium. Sacris ordinibus initiatus es? tun. enim sacrilegium esset. "Quid" indicat materiam peccati: nur gravis an levis, sacra an profana; qualitatem personae, in quam vel quacum quis peccavit: utrum complex peccati consanguineus vel affinis? quo in gradu? "Ubi" locum spectat: utrum in loc= sacro, an profano? publico, vel privato? num forsan coram alii. qui scandalum passi sunt? "Quibus auxiliis" innuit qualitates personarum, instrumentorum mediorumque, quibus quis usus est a peccatum committendum; ut si ad peccandum socios vel consciu adhibuerit liberos, famulos; si quis veneno, an ferro, an insidiis d industria positis alium occiderit; si fraude an mendacio facinus ad jutum fuerit, etc. "Cur" finem respicit, ob quem quis peccatur patravit. Cur mentitus es? Cur oblocutus? Num, ut oblectareris atque luderes, an noceres? Num per odium et invidiam, an pe imprudentiam vel levitatem hoc dixisti, fecisti? Cur furatus es Utrum ex neguitia, an ex egestate? "Quomodo" modum designat quo actus perficitur. Num vi, an dolo re aliena potitus es? Num vir ginem violasti vi, an adulando, promittendo, donando ad peccatun allexisti? "Quando" notat tempus. Festusne erat dies, an ferialis Num tempore SS. Missae in ecclesia, an extra illam malis cogita tionibus inhaesisti?

Semperne circumstantiae temporis et loci peccatum novum indicant? Pie rique triplicem statum ponunt. a) Vel enim peccat, aut peccare vult i loco aut tempore sacro eo animi proposito, ut loci temporisque sancti tatem violet. b) Vel admittit, aut admittere vult aliquod peccatum cur sanctitate loci aut temporis pugnans ratione praecepti prohibentis c) Vel denique admittit, aut admittere vult alia peccata cum sanctitat loci et temporis non ita pugnantia, non eo fine, ut sanctitatem violet, se alio, quem sibi peccantes proponere solent. Si primum non dubito, spe ciale peccatum committi ratione loci et temporis sacri, cujuscumque ge neris sit illud peccatum, quod pravo illo animo peccans committit, an

committere statuit. Si secundum, etiam peccatum admittitur speciale, si quis in loco sacro sanguinem aut semen effundat, aut furetur, si quis in die festo opus servile publice faciat. Si tertium, non committitur speciale peccatum ratione temporis et loci sacri, quare nec opus est, talem circumstantiam confiteri, prioribus autem iilis modis eam circumstantiam confiteri necesse est. Circumstantia peccatum non immutans esset, si e. g. puer mentiretur in ecclesia, ut poenam effugeret, vel die dominica domi irasceretur.

De peccatis omissionis et muneris sive status.

§. 90. Quoniam lex Dei non solum prohibet malum, sed et bonum inculcat, et praecepta, quibus malum prohibetur, pro fine habent bonum illi oppositum, et quoniam a sanctissimo Salvatore bonorum operum fructus ferre jubemur, confessarius etiam de officiis positivis, aut affirmativis examen suum instituet, quam primum ea a poenitente non explicite respici animadverterit. Etenim boni Christiani non ídeo sumus, quia a malo abstinemus; satis est, omittere bonum, ut in Dei judicio damnemur. Arbor, quae non fert fructus bonos, exscindetur et mittetur in ignem. Gravissimam non raro materiam constituunt peccata omissionis, praesertim, ubi talia officia negliguntur, quibus ex munere et vocatione obstringimur. Pleraque enim mala, quae accidunt, inde proficiscuntur, quod poenitentes conditionis suae ignorent officia, vel sin minus, saltem ad illa aninum non advertant. Sunt quidem ex iis, qui ad sacrum Poenitentiae tribunal confugiunt, sunt, inquam, qui confessariis et status sui obligationes, et quousque illis defuerint, plene et sincere exponant, sed proh Deus! quoti eorum, etiam qui potissimas in republica ecclesiastica et civili partes agunt, altum et exitiale habent ea de re silentium? Quoti nesciunt, aut nescire videntur, eos unos ad vitam ingredi, qui non hanc aut illam, sed omnem prorsus justitiam implent? Quoti sic hominis aut etiam christiani peccata confitentur, ut, nisi sedulo interrogentur, vix unquam peccatorum status stei meminerint? Non solum homines rudes et plebeji, sed multi quoque ex cultioribus de salute sua sibi satis securi videntur, ubi conscientia de peccato graviori commissionis illos non redarguit, et tamen hi ipsi officia summi momenti saepe negligunt. In officiis igitur confessarii est, poenitentem hac de re examinare, prouti ipsi visum fuerit, inprimis ubi se sistunt poenitentes, qui a longo jam tempore confessi non sunt, et nihilominus parum proferunt, de quo se accusent. Interroga patremfamilias de educatione, institutione, correctione prolium, et de exemplo, quo familiae suae ad virtutem praecurrit. Interroga virum in dignitate, in officio publico positum de iis, ad quae vi muneris obligatur, — ast servatu prudentia. Fit enim, ut, qui irreprehensibilis sit in actionibus hominis privati, sit per omissiones aut negligentiam in rebus officii sui reprehensibilis. Nihil erat in persona summi sacerdotis Heli, quod merite culpaveris, quia tamen erat pater adversus filios suos nimis indul—gens, vindietam divinam in se et universam familiam suam pro—vocavit.

# Quaestiones de morali poenitentis charactere.

§. 91. Examen, quod confessarius cum poenitente, ubi necesse fuerit, instituendum habet, ad scopum tam instructionis et medicia: nae peccatori adhibendae, quam dignoscendae ejus ad veniam pec catorum a Deo obtinendam dispositionis dirigitur. Quoad utrumqu finem confessarius non solum singula peccata nosse debet; verura etiam universum poenitentis characterem moralem, nec non ma radicem et fontem in praedominanti quadam cupiditate positum nam hac demum obtenta cognitione, determinare poterit, quid quomodo cum poenitente, quem ad sincerum et efficax emendationi et uberioris perfectionis studium perducat, agendum sit. Sic pr varia mentis indole rescire oportet, num confitens literarum cu\_1 tura polleat, an vero sit incultus atque ignorans. Si primum; numm sciat veritates religiosas, nec ne; an eas addubitet, in iis nute & earumque indifferens sit. Si alterum; an haec ignorantia sit culpabilis vel inculpata, num versetur circa essentialia doctrinae christianae, vel accidentalia, circa externa Religionis exercitia vel interna fidei dogmata? - Pro varia affectionum indole aliae sunt instructiones, si poenitens praeditus sit animo torpescente, lento, rudi vel duro, idque aut ex nativa animi indole, aut ex defectu educationis, aut ex circumstantiis status et commercii? vel si irritabilis. vividus, vehemens, cito exardescens, tristitiae amans, asper, morosus, anxius, scrupulosus etc. - Pro varia voluntatis indole aliter tractandus est poenitens, qui ex levitate aut inanimadvertentia peccat, aliter qui ex nequitia et mala voluntate agit. Aliae sunt instructiones et medicinae ad praepedienda et debellanda peccata in peccatore, qui a) vel semel lapsus est, vel b) qui quaque occasione data relabitur, vel c) qui consuetudine detinetur certae peccati speciei. Alius agendi modus cum poenitente, qui in Religione instructus est, alius, ubi religiosarum veritatum ignorantia laborat. Quae omnia in censum venire debent, ni confessarius officio suo rite fungendo desit. Quapropter de his omnibus conscientiae arbiter quaeret, quae ad poenitentis characterem moralem explorandum inservire possunt. Hinc in specie inquirere debet: α) Quaenam fuerit occasio, qua quis ad peccandum inductus fuerit, num et haec adsit? Id enim rescire opus est, partim ad fontem peccati detegendum. partim ad danda consilia vitandi aut mutandi occasionem proximam peccati. B) Quae fuerit poenitentis praeterita vivendi agendique ratio, utrum se hoc illove peccato jam ex tempore ante ultimam confessionem, et quoties commaculaverit, quo patebit, num sit consuetudinarius peccator nec ne. 7) Quin imo interroget de relapsuum causa, utrum contingant e negligentia, quatenus in adhibendis mediis a confessario dictatis socors est, vel ex vi tentationum solito vehiementiorum, vel ex mera fragilitate humana; hinc patescet, num sit recidivus censendus, vel proprie consuetudinarius inveteratus. Plura hac de re infra Sect. II. §§. "Peccata occasione nata confitentes", et "Peccata ex consuetudine nata confitentes."

Ad dignoscendum statum moralem poenitentis, ut ei cum fructu mederi possit, confessarius mali radices fontemque peccatorum in praedominanti quadam cupiditate positum investiget. Actiones enim malae corpus sunt, seu exhibitio alicujus praedominantis affectus mali; certa peccaminosa inclinatio mater est plurium peccatorum. Sic pertinacia, rixandi cupido, inobedientia erga superiores non raro ex praedominanti superbiae affectu nascuntur: detractio, calumniae, odium, filiae sunt abominabilis invidiae; avaritia seducit ad dolum, fraudem, duritiem, quin imo ad pejerationem et perjurium; qui irae vehementiori non dominatur, proclivis est in opprobria, maledicta, calumniam etc. Intemperantia generat rixas, libidines, impudicitias, neglectum officiorum etc. Nec tamen eadem peccata, quae foras erumpunt, easdem habent radices, sed ex diversis sacre affectibus eaedem extra prodeunt scelerum facies. Inimicitiae nimirum, injustitiae, damnosa officii erga Deum vel proximum ne-Lectio in his quandoque oriuntur e dominante superbia, in illis e livore. in aliis ex avaritia, in pluribus ex insito rerum spiritualium fa stidio.

Hoc qui minime norit, dum infirmum poenitentem tractare valit, id faciet unum, quod illi, qui morbum tegunt, sed nusquam nant, quia mali radices et fontem, ut discernere nesciunt, ita nec secare, nec obturare valent. Unde confessarius, nisi jam ex ipsa poenitentis accusatione peccatorum radices sua sponte cognoverit, enetur per interrogata hane sibi comparare scientiam. Interrogative, g. cur poenitens hoc illudve peccatum, puta furti, detractionis, dii etc. commiserit. Dicet forte alter id a se factum, quia despetus fuit, et laesa ejus fama; et is superbus est. Alter, quia sibi l'atum erat damnum; et is avaritiae fuliginem praefert. Alter, quia biturbata est quies ejus atque voluptas; et is servit malae libidini.

Atque hac originis et propaginis, qua peccata nascuntur, seseque excipiunt, notitia carere non posse eum, qui salubriter muneri directoris et médici spiritualis satisfacere velit, explorata res est.

# Quaestiones de dispositione poenitentis.

§. 92. Jam ex supra memoratis quaestionibus dispositio poenitentis dijudicari poterit, si omnia simul junctim pensitentur. Attamen plura alia supersunt quaestionum momenta, quae specialiter in hunc finem servire possunt. Inter haec primum occupat locum 1 quaestio de obligationibus peccatum consequentibus, e. g. alien restituendi, cum inimicis se reconciliandi, occasionem proximan deserendi, nempe an poenitens has obligationes jam expleverit, au explere coeperit, aut saltem explere paratus sit. Ex his enim re sponsionibus animadvertere est, quodnam conamen hucusque ad memendationem (vel motu proprio, vel confessariorum jussu) adhibuerit; quaeque contrariae virtutis opera exercuerit. Major minoru gradus promptitudinis has adimplendi obligationes, et virtutes pec cato contrarias exercendi, majorem vel minorem indicat gradum de spositionis ad sacramentalem gratiam obtinendam.

- 2. Quaeratur de tempore, quantum nimirum elapsum sit, a quo poenitens criminum suorum apud confessarium se accusarit, in specie, ex quo ultima vice certae speciei peccatum commiseri. Confessionis dilatio justo longior causa est saepe, ut homines in e dem recidant peccata, et in actionibus suis Deum obliviscantur, una fit, ut conscientia tenera non gaudeant. Ubi vero confessarius a verterit, longius intercessisse tempus, ex quo poenitens certum al quod peccatum patravit, sciscitabitur de causis intermissi peccat num ex vera cordis emendatione, scilicet amore Dei profluxerit, a ob defectum occasionis, irritationis, aut tentationis vehementioris vel ob timorem infaustorum consectariorum id factum fuerit. I responsis procul dubio patebit, utrum ad gratiam sacramentalem obtinendam legitimo dispositus sit, nec ne.
- 3. Percunctabitur confessarius de vero peccati commissionolore, et serio de cetero non peccandi proposito, num scilice poenitens doleat ex animo de peccatis? an habeat propositum serium vitandi peccatum? num tempus impenderit, ut se diligenti examin praepararet, a Deo poenitentiae gratiam peteret, seque ad verum dolorem excitaret. Considerabit tamen confessarius, utrum praeparationis defectus ex poenitentis ignorantia, an negligentia processerit, atque tunc illi opitulabitur, edocendo, quomodo conscientia examen instituere debeat, excitabitque eum ad sinceram desupe contritionem.
- 4. Nec inutile erit, exquirere, numquid irrogatam sibi satis factionem (poenitentiam) impleverit? cur illam praetermiserit? hoc ex notabili accidit negligentia, quamdiu neglexerit? ubi ex rerit, quaerere, utrum confessionis tempore habuerit satisfaciend voluntatem; alias enim illa nulla fuisset, et esset iteranda. inis omnibus simul junctis tam generalibus quam specialibus quae stionibus certiorem se reddet confessarius de poenitentis legitima dispositione ad veniam peccatorum a Deo obtinendam.

## Quaestiones de veritatibus religiosis.

§. 93. Ad statum moralem et dispositionem poenitentis dignoscendam plurimum confert nosse, quali Religionis scientia et fide poenitens polleat. Praeterea ad suscipiendum Sacramentum Poenitentiae, quod SS. Altaris Sacramentum consequitur, debita in Religione catholica scientia requiritur. "Fides est humanae salutis initium, sine illa nemo ad filiorum Dei consortium potest pervenire, quia sine hac nec in hoc seculo quisquam justificationis consequitur gratiam, nec in futuro vitam possidebit aeternam" 1). Quare, ubi confessarius dubitandi causam habet, an poenitens necessaria Religionis scientia et fide gaudeat, per interrogata investiget. Quem desectum de iis suspicari licet, qui rudes sunt, salutis incurii, et in frequentandis concionibus negligentes. Hoc examem quoque ad eos extendi potest mundanos homines, qui in tractaudis saeculi rebus, et solertiae et acuminis pleni, imo qui mysteria Religionis in juventute edocti, ex longa Dei salutisque suae oblivione eo usque aliquando deveniunt, ut vix scitu necessarias veritates religiosas scire et credere videantur.

Ne vero poenitentis animum offendas, ita nonnisi ab initio interrogabis, quasi illum instructum putes, e. g. utique scis, quid circa hoc illudque credendum agendumque sit? Si poenitens annuat, ulterius explorabis, an reipsa id sciat, et haesitantem juvabis, erudiesque ignarum. Cetera vide Sect. II. Cap. I.

# Conclusio quaestionum.

§. 94. Saepenumero non praeter rem quaestio moveri poterit ultima: num sit quidquam, quod adhuc conscientiam ungat, torqueat? Haec interrogatio pluribus est occasio, ut quae ex timore, vel verecundia reticuerunt aut simularunt, tandem pandant et confiteantur, inprimis apud eos, quos confessarius mansueta et benigna agendi ratione, qua ipsos tractaverat, a timore liberatos, ad accuratiorem malorum inveteratorum e priori vita detectionem permotos fuisse videt. Ex iis, qui ita interrogantur, alii conticescunt, et nihil respondent, vel quia nihil habent, vel pudore et timore retinentur, qui eis adimendus est; alii respondent negative, sed frigide et perplexe, quibus contestari juvat desiderium, pacem et tranquillitatem eis procurandi; alii affirmative, quos confessarius consoletur bonoque animo esse jubeat, quod tantam ac talem eis concesserit Deus gratiam, ut se hoc peccatorum jugo excusserint. Ubi vero animadverterit, quod mala ex voluntate peccata in antecedentibus confessionibus reticuerint, ita ut ex defectu integritatis, vel

<sup>1)</sup> S. Aug. Serm. 38. de temp.

contritionis bonique propositi manca et non sincera fuerit eorum confessio, tunc edoceat opus illis esse, ut praeterita repetant per confessionem vel generalem, quae totam anteactam vitam complectatur, aut particularem quidem, quae tamen regrediatur ad originem mali. Hinc si reperiat confessarius, hujusmodi sacrilegia fuisse patrata, ut de numero fiat certus, interroget, quoties intra hoc tempus, a quo peccare cessavit, confessus sit, et communicaverit? et num, quotiescumque confitebatur vel communicabat, ad sacrilegium adverterit? Accidit enim aliquibus interdum sacrilege confiteri, praecipue in pueritia, et postea horum oblivisci; hi non tenentur ad repetendas confessiones oblivionis tempore factas 1). Utroque pro casu sacerdos operam suam et auxilium offerat.

## Materia quaestionum vitanda.

- §. 95. Ex fine confessionis jure divino faciendae sat clare patet, ea omnia revelanda esse, quae aut procurandae integritati ejusdem, vel dignoscendo characteri poenitentis morali, vel dijudicandae ejusdem dispositioni inserviunt. Itaque 1) abstinendum est non modo a rebus omnibus ad confessionem non pertinentibus, sed etiam iis, quae cum peccato quidem connexa sint, ast ita, ut eorum scientia necessaria non sit ad peccati speciem, prout integritas confessionis requirit, cognoscendam, neque ad dandum poenitenti salutare consilium, monitum et instructionem, nec ad injungendam poenitentiam quidquam faciunt. Absit omnis curiositas, qua quaerimus. et nosse cupimus res et circumstantias ad sacrum tribunal minime necessarias et plane inutiles. Praeterquam, quod tempus insumatur inutilibus quaestionibus, hae generant in poenitente diffidentiam erga confessarium, tanguam nimium occultorum indagatorem, ipsamque confessionem odiosam reddunt et molestam. In hunc censum veniunt quaestiones de nomine, habitatione poenitentis, aliisque rebus domesticis ad rem non pertinentibus.
- 2) Caveat confessarius, ne iis rebus inhaereat accuratius indagandis, quarum mentio et ruminatio phantasiam minus salubriter exercent. Satius enim est, peccata imperfecte intelligere, quam forte novi peccati periculum inducere. Adeo foetet palus ista, ut consultum non sit, eam vel a poenitente vel a confessario, ubi opus non est, moveri; sufficit, requirere speciem peccati patrati, non vero modum; et si ipsi poenitentes vel ex inverecundia, vel ignorantia vellent hunc declarare, suaviter eos mone, necessarium non esse. Expedit hac in re imitari philosophum, qui veritus, ne loquendo de simili materia os conspurcaret, carbone descripsit. Ceterum monere juvat, ut indagatio in poenitentis peccata totumque ejus

<sup>1)</sup> Cfr. S. Lig. Praxis Conf. n. 22.

statum moralem non sit nimia et anxia. Examen a confessario instituendum non debet esse exactissimum, sed ita adcommodatum poenitenti, ut non generet fastidium" 1). Et P. Anselmus Reiffenstuel: "Confessarius non tenetur examinare poenitentem inquisita industria et exactissimo examine, sed suavi et humano modo. Attendat quam maxime, ne per interrogationes suas confessio nimis gravis et odiosa reddatur, nec ansa detur haereticis, vocandi illam conscientiae carnificinam." Non omnes poenitentes eodem modo sunt interrogandi, sed ceteris paribus de pluribus interrogandi sunt minus periti, quam culti; pariter qui confessario noti non sunt, quam quorum conscientiam ex anteactis confessionibus satis perspectam habet; porro qui raro, quam qui frequentius confitentur etc. Nunquam autem examine poenitentium abuti licet in finem, quem abominabilem designat Illrst. D. Joannes Sailer, Episcopus Ratisbonensis: "Die Geheimbeicht darf nie als Tortur des nicht bekennen Wollenden betrachtet und benützt werden: eben so nie als Kunstgriff und Beherrschungsmittel der Gewissen."

3) Denique huc spectat praeceptum ecclesiasticum de non inquirendo complice peccati, quod literae jurisdictionis in Archidioecesi Viennensi dari solitae secundum Constit. Benedict. XIV. 2. Junii 1746, quae incipit: "Ubi primum" et 9. Decembr. 1749: "Apostolici ministerii" his verbis exhibent: "Ne ovibus curae nostrae concreditis offendiculum paretur, ubi salus a Christo posita est, et ab eo divinae misericordiae fonte illae avertantur ac deterreantur, ad quem ab eodem Redemptore nostro ad abluendas dealbandasque in sanguine suo animas amantissime invitantur, graviter et districte sub divini judicii interminatione, atque in virtute sanctae obedientiae tibi prohibemus, ne poenitentes sub quovis cogitabili praetextu, qui peccatum vel crimen aliquod confessi fuerint, cuius socium vel socios habuerint, sive in tribunali Poenitentiae sive extra illud interrogare audeas, aut praesumas de nomine socii seu complicis, de loco habitationis, vel aliis quibuscunque circumstantiis ejusdem complicis manifestationem concernentibus; alioquin te noveris ultra peccati lethalis incursum etiam ab hujus Sacramenti administratione a nobis suspensioni, nec non aliis gravioribus poenis subjictendum fore 2)."

Ad hanc materiam dilucidandam sequentia notanda veniunt:

- a) Nunquam licet confessario directe inquirere in personam complicis, obligando poenitentem, aut etiam invitando, ut illi manifestet complicem in ipsa confessione tanquam confessario 3).
- b) Quando poenitens non potest exprimere speciem peccati,
   nisi exprimendo personam, cum qua peccavit, puta si cum sorore

<sup>1)</sup> Marianus ab Angel. — 2) Cfr. S. Liguor. Mor. libr. 6. nr. 491. — 3) Cfr. S. Thom. Opusc. 12. q. 6.

concubuit, nec potest alium adire confessarium, cui persona complicis sit ignota — non peccat confessarius, indirecte inquirendo in personam complicis, imo ad id tenetur, quod tunc fit, quando directe inquirit in qualitatem complicis, ex qua persona complicis indirecte innotescit. Ratio est, quia tenetur confessarius inquirere in omne illud, quod poenitens tenetur in confessione aperire, et confessarius curare debet, ut confessionem poenitens instituat integram.

- c) Ex regula non licet confessario in personam complicis inquirere, obligando vel invitando poenitentem, ut revelet sibi personam complicis extra confessionem in ordine ad correptionem vel denuntiationem complicis per confessarium ipsum faciendam: potest enim hoc fieri per poenitentem vel personam tertiam. "Nulli dubium, S. Ligorius scribit 1), quod aliquando tenetur poenitens complicem manifestare ad aliquod grave damnum impediendum; sed spectata tam rigorosa Pontificis (Benedicti XIV.) prohibitione, ad finem vitandi proximi infamiam, Sacramenti injuriam, sigilli violationem, scandalum etc. prout exprimitur in Bulla, non est licitum confessario nomen complicis exquirere ad finem faciendae correctionis. Unde casu quo poenitens vere teneatur, complicem patefacere, tantum poterit confessarius poenitenti imponere in genere, ut complicem revelet alicui, qui scandalum possit impedire, sed nunquam licebit confessario dicere: revela mihi. Si vero poenitens ex se et sponte sua rogaret confessarium, ut complicem corrigeret. tunc confessario multa prudentia opus est: nam ordinarie non expedit, ut se immittat in hujusmodi rem; ipsi enim tantum incumbit curare damnum sui poenitentis, non alienum, et solummodo intra confessionem, non extra, et ex alia parte confessarius difficulter assumet hoc munus corrigendi sine periculo scandali et offensionis sacri ministerii."
- d) In casu tamen, quo poenitens tenetur procedere ad denuntiationem complicis, et persona, cui debet fieri denuntiatio, est ipse confessarius, potest et tenetur inquirere in personam complicis, obligando poenitentem, ut sibi extra confessionem complicem revelet. E. g. Si confessarius est ipse Episcopus alterius confessarii complicis poenitentis, a quo persona poenitens fuisset solicitata ad turpia in confessione vel circa illam.

# Modus interrogandi. — Conditiones quaestionum.

§. 96. Quoniam plurimum interest, ut quaestiones debito modo instituantur, ne vel *fini*, quem per interrogata assequi volumus, vel reverentiae, quae Sacramento, vel modestiae, quae poenitenti de-

<sup>1)</sup> S. Liguor. Mor. lib. 6. nr. 492.

betur, adversentur, proin paulo amplius conditiones earum declarare oportet. Sunt vero hae sequentes:

1) Ante omnia quaestiones nullo non tempore et modo sint mansuetae et benignae, comitatis et charitatis plenae adeo, ut ex ipsa interrogandi ratione poenitens colligere possit, confessarium in visceribus charitatis cum ipso agere paratum esse. Omnis enim quaestio affectu vere paterno facta, apta est ad fiduciam confessario adeo necessariam comparandam, efficiendumque, ut poenitens omnes cordis latebras sincere detegat; dum e contra sermo durus et asper. praeterquam quod poenitentem laedat, timido inprimis et verecundo animum penitus adimit, eumque a sincera et plena peccatorum confessione deterret, menteque turbat. Quae virtus maximopere commendatur confessario, si interrogare contingat poenitentem, qui peccata turpia dum aperit, in eorum enumeratione interrupta voce balbutit et haesitat; hujus sane plurimum sublevatur animus per interrogata, quae charitatis et benignitatis, commiserationis et compassionis affectum spirant. Nec ab hac agendi ratione unquam recedas, sive ob atrocitatem culpae, sive ob poenitentis malitiam, pravitatem, ruditatem.

Quid vero, si quos confessarius invenerit poenitentes, qui non obstantibus interrogationibus, benignis maxime et mansuetis, nihilominus sileant, eo quod confitendi peccata sua rubore suffundantur? Eos excitabit, ipsorum oculis subjiciendo paternam Dei bonitatem, divinam clementiam, humanam fragilitatem sibimetipsi notissimam, sincere confessionis utilitatem maximam, legem silentii nunquam a se violandam. Contra si inciderit in protervos et impudentes, amice quidem, verum graviter moneat, non eos ante hominem stare, sed coram Deo, cujus locum confessarius tenet, divinae illos majestati tanquam reos ibi esse oblatos, Deum non impune irrideri, periclitari eorum salutem aeternam, perennia et horrenda supplicia iis destinari, qui Sacramento Poenitentiae abutuntur, tantumque remedium a Deo institutum contemnunt.

2) Quaestiones sint perspicuae, et inprimis, captui, aetati, statui atque conditioni confitentium appositae usque eo, ut accurate intelligantur, rectisque juvari queant responsis. Hinc a) nec verba, nec phrases contineant, quae poenitentis indoli ingenioque haud conveniunt. Interdum ubi poenitentes valde rudes sunt, mutatis terminis iterentur. Quapropter quaestiones non sint abstractae et generales, sed specificae et concretae; non longae et accumulatae, sed breves et simplices tam verbis quam rebus. Hac enim deficiente quaestionum virtute non solum repetitis interrogationibus tempus inutiliter teritur, verum etiam poenitentes perturbantur, eo quod nescii sint, quid respondeant, dum ob exiguam intellectus perspicaciam interrogata, terminis rebusque longiora et agglomerata, non assequantur. b) Ut vero aetati, statui et conditioni poenitentis

congruant, illa tantum peccata attingant, quae ab hominibus ejusdem professionis vel aetatis, consideratis illorum circumstantiis, suspicari licet, nisi ex praemissa illorum confessione aliter agendum esse judicetur.

- 3) Quaestiones justo et naturali ordine dispertitae se invicem excipiant. A peccatorum initiis et illiciis ad consummata et sequelas, a levioribus ad graviora, ab ordinariis et communibus ad extraordinaria velut per gradus procedatur. Servata hac regula declaratio quorumdam peccatorum, v. g, impudicitiae, facilior redditur, species, numerus et circumstantiae peccatorum aggravantes expeditius innotescunt, quin periculum adsit, ne vel res majoris momenti ex inconsiderantia, aut oblivione omittatur, vel ulteriori inquisitione poenitentis animo noceatur.
- 4) Sint modestae et honestae. His dotibus nunquam non interrogationes cunetae insignitae sint, adeo ut semper compareat sermo verecundus, licet poenitens obscoenis et inverecundis utatur vocibus. Id enim, ut humanitatis sensum taceam, tribunal sacrum simulque Sacramenti reverentia exigunt.
- 5) Pariter discretione sint conspicuae. Haec quaestionum conditio, quam merito requirimus, non tantum illud spectat, ne de iis instituatur examen, quae a tali persona regulariter committi non soleant, sed vel usque eo se extendit, ne si quae graviora revelet peccata, sensu, ut ita dicam, crassiori sumantur, aut malo consilio adscribantur. Praestat, quantum fieri potest, salva justitia, meliora supponere, et potius fragilitati humanae, quam malitiae confitentium peccata adscribere. Idem quoque obtinet, si poenitens peccatum reticuerit, quod vero confessarius prudenter interjectis interrogationibus elicuit. S. Franciscus Salesius ejusmodi poenitentibus suavem et lenem se praebens, tam longe abfuit, ut in correptionem acerbam prorumperet, ut potius ostenderet, quam felices sint rite confitendo: "Credas, velim, Deus magnam tibi gratiam parat; vide, quomodo Spiritus sanctus cor tuum tangat, ut bene confitearis; eja ergo, mi fili, animose fatere peccata tua; magnum te manebit gaudium, magnum solatium mortis in agone, quod humilem feceris confessionem."

# Prudentia in interrogando.

§. 97. Praeter enumeratas dotes, quibus quaestiones a confessario ponendae sint ornatae, requiritur in poenitentium examine prudentia haud vulgaris. Etquidem prudentia confessario opus est in interrogando: 1) ut eliciat, quae poenitentes quademumcunque ex causa reticuere; 2) ne pejora forte doceat, quam quae poenitens sciat, neque ejus curiositatem excitet, et sensum moralem obtundat. Quoad primum adhibeat illam industriam prudentem, qua usum

fuisse Ezechielem legimus in explorandis abominationibus, latentibus intra templum 1). Viderat is parvum foramen in pariete. Jubetur istud a Domino dilatare: Fode parietem, fode parietem: quo facto apparuit ostium, ita ut Propheta per illud commode ingressus potuerit inspicere abominationes pessimas. Parvum foramen est levis aliqua culpa, sponte a peccatore aperta. Necesse est, ut confessarius sua diligentia laxiorem reddat accessum, quem ad cor nactus est, pandatque sibi ostium tam amplum, per quod penetrans lustrare et cognoscere possit, quidquid abominationis ibi latet absconditum. — Quoad alterum, in specie prudentia et circumspectio summa requiritur in interrogatis de sexto Decalogi praecepto. Periculum enim est, ne juniores praesertim ex ore confessarii ea discant, quae feliciter ignorabant; non defuerunt, qui, postquam a confessarii pedibus recesserunt, vellent experiri, quod ab illo per inconsiderantiam didicerunt. Ceterum cum hoc peccatum sit turpe, aegre se poenitentes de eodem accusant, et nisi opem afferat confessarius, plurimi non sat explicant crimen suum, atque in sordibus suis computrescunt. Ne vero poenitenti, neve sibimetipsi in hoc poenitentium examine noceat, confessarius eas, quae sequuntur, regulas servabit:

- a) Cum humilitate et reverentia statue te in praesentia Dei; diffide imbecillitati tuae, et omnem fiduciam tuam repone in solo Deo. Cor tuum et mentem tuam durantibus his interrogationibus saepius eleva ad Deum et repete illud prophetae: "Eripe me Domine de luto, ne infigar <sup>2</sup>)."
- b) Sicubi, hic certe cave amnem in quaestionibus curiositatem et redundantiam. Quod spectat ad carnis peccata, monitum est S. Caroli Borramaei: "Confessor summam adhibeat cautelam in eorum interrogatione, ut, cum peccati speciem et circumstantias peccati graviores audierit, a ceteris abstineat." Nam, ut verbis S. Thomae Aquinatis utar, "hujusmodi delectabilia, quanto magis in specie considerantur, tanto magis concupiscentiam nata sunt movere, et ideo potest contingere, ut confessarius talia quaerens, et sibi et confitenti noceat" 3). Quare satius esse poterit, imperfecte peccata intelligere, quam forte novi peccati periculum inducere.
- c) Hac de causa utere quoque terminis et expressionibus, quibus potes, honestissimis et castissimis; dum loqueris de virtute castimoniae, appella illam virtutem amabilem, virtutem angelicam, puritatem sanctam, ut ejus aestimationem et amorem et tu conserves, et poenitenti inspires.
- d) Potissimum tunc, dum in sacro tribunali audis et interrogas juvenes, omni circumspectione utere, ne, quod adhuc feliciter

<sup>1)</sup> Ezechiel, VIII. 9. — 2) Psalm. LXVIII. 15. — 2) In 4. dist. 19. in fine, Çfr. Rit. Roman.

ignorant, doceas infeliciter. Quamdiu dubium est, num poenitens hac in re deliquerit, nec ne, utere terminis et expressionibus genericis et late patentibus, ut, si re ipsa reus sit, intelligat et fateatur, sin minus, nil inde novi, nil periculosi discat. Similia monet S. Carolus: "Prudens cautusque erit confessor in interrogationibus, ne rudibus praesertim atque utriusque sexus junioribus ad novum et nunquam ante attentatum scelus occasionem praebeat, vel aperiat. Hi tamen de peccatis, quorum nullam in confessione mentionem fecerunt, et in quibus probabiliter aestimari possunt deliquisse, prudenti cautione interrogandi erunt, ne aut pudore aut ignorantia celent peccata." Et alio loco: "Summa prudentia ea de re interroget mulieres aut adolescentes, ne eos, quod ignorant, edoceat, iisque utatur verbis pudorem minime laedentibus."

e) Interrogationes tuas incipe ab eo, quod hac in re minus odiosum est, et unde initium sumit ipsum peccatum, scilicet a cogitationibus, desideriis, verbis auditis aut prolatis, a visu; ab his. si necesse fuerit, transibis ad colloquia, conventicula clancularias. ad actiones. Si poenitens liber erat a pravis cogitationibus, aut iis restitit, neque ipse occasionem illis dedit, abstinebis ab ulterioribus quaestionibus. Ita consuluit S. Franciscus Salesius, et in regula hoc praeceptum valet. Verum cum multi sint, qui cogitationes a desideriis, et ipsis adeo actionibus vix discernant, credantque, se actiones quoque confiteri, dum se de pravis cogitationibus accusant, aut sibi persuadeant, se non peccasse, dum in ipsas actiones non proruperunt, licet sponte et voluntarie pravis cogitationibus et desideriis sese occuparint et delectati sint, ideo non de internis tantum, sed de exterioribus, quoque peccatis interrogabis. Ita experieris nonnunguam,  $\alpha$ ) eos, qui de solis cogitationibus se accusarunt, reos esse verborum et actionum, sive quod cogitationes ab actionibus non satis discriminent; sive quod tibi occasionem praebere voluerint, ipsos de actionibus interrogandi, de quibus se accusare non audent, nisi a confessariis adjuventur.  $\beta$ ) Experieris, esse inter juvenes, qui, licet non norint peccatum contra puritatem, tamen incusent se de pravis cogitationibus, vel in genere se contra castitatem peccasse. Cave, ne his loquaris de impudicitia, sed ita loquere, ut ipsi afferant speciem peccati, quod confitentur. Videbis, saepius verba et actiones non fuisse contra puritatem, sed apud honeste et ingenue educatos, contra decorem, urbanitatem, quae illis ab institutoribus suis, a parentibus, majorem in modum domi commendatur. Et si suspicaris, eos inhonestam actionem ejusmodi patrasse, ne quaeras directe, utrum mollitiei, an incestus, vel sodomiae crimen? sed interrogabis, quid egerint, cum quo, etc. ? Et hoc pacto ex poenitentis ore speciem peccati, elicies, quin subeas periculum docendi illam¹).

<sup>1)</sup> Cfr. Gerson de arte audiendi confess. Tom. II. P.II. Consid. 17. 19.20.

#### Articulus III.

De poenitentibus instruendis et admonendis.

## Obligatio confessarii poenitentes instruendi.

§, 98. Quam primum confessarius penitiorem animi statum poenitentis sui partim ex ipsa ejus sponte facta accusatione, partim ex auditis ad quaestiones positas responsis, usquequaque perspexerit, eundem pro ejusdem animi indole ac conditione conscientiae edocere, nec non admonere tenetur, ut totus quantus alius, isque novus, bonus atque justus coram Deo homo fieri satagat. Rituale Romanum confessarium hac de re monet, dicendo: "Audita confessione perpendens peccatorum, quae poenitens admisit, magnitudinem et multitudinem, pro eorum gravitate ac poenitentis conditione, prout opus esse viderit, opportunas correptiones et admonitiones paterna charitate adhibebit." Confessarius enim Doctor est poenitentium, cui incumbit, suos in iis, quae ad eorum statum et perfectionem pertinent, instruere et erudire, ut non primam duntaxat justitiae christianae partem, quae hortatur ad declinandum malum, sed etiam alteram, quae jubet facere bonum, impleant.

Pariter Medicus est spiritualis, ad quem pertinent, - ut verbis utar S. Gregorii Nazianzeni, — "animae pennas addere. ac mundo eam eripere. Deoque dare, divinamque imaginem aut manentem conservare, aut periclitantem fulcire, aut delapsam in pristinum statum revocare, Christumque per Spiritum sanctum in pectoris domicilium admittere" 1). Et si quilibet, etiam privatus, in certis circumstantiis, saltem ex charitate obligatur, proximum suum, si erret, admonere et instruere, quando scilicet admonitio judicatur necessaria, vel speratur majorem fructum allatura, quam incommodum: quanto magis hoc praeceptum urgebit confessarium, cui specialiter incumbit salus poenitentium? Quem in finem saepius in memoriam revocari juvabit verba Domini per Prophetam dicentis: "Fili hominis, speculatorem dedi te domui Israël: et audies de ore meo verbum, et annuntiabis eis ex me. Si dicente me ad impium: Morte morieris, non annuntiaveris ei, neque locutus fueris, ut avertatur a via sua impia, et vivat: ipse impius in iniquitate sua morietur, sanguinem autem ejus de manu tua requiram. Si autem to annuntiaveris impio, et ille non fuerit conversus ab impietate sua et a via sua impia: ipse quidem in iniquitate sua morietur, tu autem animam tuam liberasti. Sed et si conversus justus a justitia sua fuerit, et fecerit iniquitatem, ponam offendiculum coram eo, ipse morietur, quia non annuntiasti ei: in peccato suo morietur, et non erunt in

<sup>1)</sup> Orat. 2.

memoria justitiae ejus, quas fecit: sanguinem vero ejus de manu tua requiram. Si autem tu annuntiaveris justo, ut non peccet justus, et ille non peccaverit, vivens vivet, quia annuntiasti ei, et tu animam tuam liberasti".

## Instructionis delineatio.

§. 99. Ut in hac rerum amplissima materia justo ordine incedamus, partes principaliores, de quibus sermonem faciendum esse arbitramur, delineare placet - Instructiones et admonitiones. quas confessarius peccata sua confitenti dare obligatur, A) ad poenitentis emendationem, et B) ad uberiorem in virtutis studio progressum promovendum spectant. Quoad primum, confessarii officium versatur circa rectam poenitenti parandam a) cognitionem officiorum ipsi incumbentium, et veritatum religiosafum, b) cognitionem sui ipsius, c) agnitionem peccatorum, d) cognitionem obligationum ex peccato prodeuntium, et denique e) curationem animi morbis adhibendam. Quod alterum momentum attinet, illud in eo consistit, üt confessarius poenitentem non tantum ad pie sancteque vivendum instruat et hortetur, verum etiam ad altiorem amplitudinis et puritatis, efficaciae et firmitatis gradum in christiana perfectione ascendendum evehat. C) Dantur et plurés casus, in quibus confessarius, sive rogatus, sive non rogatus, dubia solvere, et decisionem facere, vel consilium dare tenetur; hinc partem illam, quae de dubiis solvendis, de decisionibus atque consiliis dandis agit, merito ad materiam referimus officii, quo confessarius poenitentem instruere obstringitur.

# A. Instructio quoad rectam officiorum et veritatum religiosarum cognitionem.

§. 100. Qui adcurate et sollicite attenderit ad hominis animum, facile sibi persuadebit, voluntatis perversae causam in mediocri et minus exculto intellectu latere, atque defectivam cognitionem, notiones minus rectas, persuasionem vacillantem etc. immoralibus appetitionum et aversionum nostrarum manifestationibus esse fundamento. Intellectus et voluntas, etsi nonnunquam aperte sibi invicem repugnare videantur, tamen in actu ita conspirant, ut, quod alter appetitu dignum vel indignum modo decretorio judicaverit, altera reapse appetat, vel vero rejiciat. Confessarius desuper persuasus, saepe saepius necessarium esse videbit, immutationem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ezech. III. 17. — 21. — Conf. Constit. dioeces. R a t i s b. an. 1588. de Sacr. Poenit. Tom. VII. Conc. Germ. p. 1067. Synod. Prag. 1605. Tit. XX. Tom. VIII. p. 715.

in voluntate efficiendam ab intellectu exordiri, emendarique aliquando poenitentem animadvertet ex eo, quod ipsi ingeratur recta officiorum, et veritatum religiosarum cognitio.

Ita sane, ut rem exemplis illustremus, vulgaris dierum dominicorum et festorum profanatio latet in defectiva cognitione veri sensus, qui legi divinae et ecclesiasticae huc spectanti subest; levior jejuniorum contemptus ex erroneis derivatur notionibus, quas de Ecclesiae scopo et auctoritate in ferendis ejusmodi legibus sibi fingere solent; illa frequentior excusatio de impossibili inimicorum dilectione sat clare ostendit, dictam legem minus bene intelligi; et rudiores absurdique de Deo, ejus attributis etc. conceptus, undenam promanat, nisi ex crassa ignorantia et erronea mentis cultura? In his et similibus casibus benevolentissima monita in vanum profunderentur, nisi prius romoverentur erronei conceptus, repraesentationes ex una tantum parte rem tangentes, erroresque practici. Ante alia omnia confitentes, necesse est, ut recte cogitent, officia sua profundius penetrent, et pro interna dignitate aestiment sublimitatem virtutis summo pretio studioque dignae, eamque in intimis praecordiis persentiscant, et qua veri Jesu Christi fideles novum amoris mandatum profitentes, talia animi sensa tanguam fontem omnis genuinae pietatis considerare edoceantur. Certo certius ita fiet, ut voluntas promtior doctrinae Jesu Christi jugo se submittat, indeque tutissimum suum regimen nanciscatur. — Confessarius itaque sollicite adlaboret, ut poenitentem ad rectam officiorum illi undique incumbentium veritatumque religiosarum cognitionem perducat, atque hinc inde vel circa officia et veritates religiosas, quas fore ignorat, instruat, vel sicubi ejus conscientiam errore, vel mentem erroneo circa Deum et res divinas conceptu teneri videt, de recto edoceat.

# Regulae practicae.

- §. 101. Quantum ad hanc instructionem poenitenti impertiendam, Theologiae moralis magistri sequentes in usum confessariorum subjiciunt regulas:
- a) Si quis nullius erroris sibi conscius, sincere et ex indubitato conscientiae dictamine operatur, hunc ab omni peccato excusat ignorantia. Verum qui ex animi levitate, vel omnino ex malitioso legis divinae contemtu officia sua adiscere intermittit, iste, quamdiu ita mente dispositus est, frustra suam ignorantiam obtendit. Sub hac enim legis incuria apertum vitium seu constans animi perversitas latet. Praesertim tum culpa plurimum incrementi capit, ubi in materia gravi ignorantia crassa vel affectata intervenit. Inprimis de illis id obtinet, qui vel sinistris affectibus abrepti veram religionem nescire pergunt, vel in eminentiori loco collocati officioram

suorum inscii, et simul incurii vivunt. Tales utique instruere, monere obtestarique, ut cognitionem officiorum et veritatum religiosarum sibi parent, quin imo in sacro tribunali, in quantum fieri potest, edocere oportet.

Quanta diligentia singulis vicibus adhibenda sit, difficulter definiri potest. Quem in finem attendatur α) qualitas personae; ab homine perspicacis ingenii, bene educato, inprimis a docto plura requiruntur, quam a simplici et plebejo; β) gravitas materiae; hinc primas sibi partes deposcunt cognitio verae religionis, et in ipsa Religione articuli fidei prae reliquis necessarii; tum officia status nostri, illa praecipue, ex quorum neglectu in nos aliosque multum detrimenti redundat, ut fieri solet, si e. g. confessarii, medici etc. eorum, quae vi muneris ipsis incumbunt, ignorantes vel imperiti fuerint; γ) major opportunitas addiscendi, quae aliquem scire convenit.

- b) Si poenitens per conscientiam erroneam actum aliquem licitum pro peccaminoso habet, confessarius hunc illi errorem omnino auferre tenetur, prout etiam, si peccatum aliquod veniale tanquam reatum gravem apprehendit. Id v. g. obtinere deprehenditur apud plebejos aut scrupulosos, dum putent, se peccare graviter, si die festo omittant sacrum justa de causa; si jejunium non servent, etsi ad illud non sint obligati; si filios aut servos delinquentes, licet non immoderate, corripiant, vel eos castigent; si quis ipsos odio prosequatur, quamvis ipsi maxime cupiant ei reconciliari; si diebus festis opera necessaria aut certe charitativa peragant etc.
- c) Similiter et ille errorem suum dedocendus est, qui hucusque per ignorantiam aliquid, quod reapse prohibetur, tamquam licitum patravit, nunc tamen fluctuat, vel etiam directe a confessario, quid ei subsit, sciscitatur; nam si confessarius reticeret vel dissimularet verum, cooperaretur alterius errori, errantemque in suo peccato confirmaret. Ceterum non ita facile poenitentis ignorantiam credas prorsus inculpatam, et in praxi e. g. cum adolescentulo, qui cum ignorantia tactibus obscoenis se polluit, eo agendum est modo, quo ab omni culpa eum immunem vix habeas. Fortasse ei lumen aliquod adfulsit mali, quod patrabat, fortasse fulgor ejus luminis, quod effudit Deus in mentibus nostris, sese illi patefecit, et ipse non advertit animum, ut debebat; quod omnes illius scrupulos suffocavit. S. Augustinus Pelagium redarguit, quod temere docebat, quidquid per ignorantiam fiat, culpa carere: "Humana superbia praesumens de viribus liberi arbitrii excusatam se putat, quando ignorantiae est, non voluntatis, quod peccat" 1). Etenim quis scit, utrum revera nihil intentatum reliquerit, ut hoc mali evitaret? Quisnam tanta uti potest diligentia sine gratiae subsidio? Eam vero, quomodo obtineat a Deo, si a Deo petere negligat? Tot sacrificia, quae Dei jussu in Lege Veteri offerebantur ad ignorantiae peccata expianda, tot preces in psalmis repetitae ad impetrandam cujuslibet generis

<sup>1)</sup> Epist. 104.

peccatorum veniam, — lacrymae a sanctis viris hanc ob causam effusae — manifesto sunt argumento, ignorantiam non tam saepe, ut videtur, prorsus invincibilem et involuntariam esse.

d) Si tamen poenitens adhucdum in bona side existat, ita ut nee interroget aut dubitet, simulque ob notam ipsius infirmitatem praevideatur, fore, ut ex peccatore materiali formalis fiat, duplex est sententia. Prima negat in tali casu adesse obligationem monendi; quia melius est talem in peccato materiali permittere, quam ex materiali formale facere; quod fieret, si moneretur, et monitioni morem non gereret. Adde, si praeter peccatum hominis hucusque inscii, alia insuper detrimenta ex manifestatione praevidentur 1). Secunda sententia docet esse admonendum, et hoc dilemmate sese sustentat: "Vel talis est dispositus ad acquiescendum monitioni confessarii, vel non est dispositus. Si est dispositus, confessarius tenetur eum admonere; si vero non est dispositus, tunc habet adfectum ad peccatum grave;" et si ex peccato materiali fiat formale. sibi ipsi, non vero confessario, qui vi suae obligationis etiam materiale peccatum praecavere tenetur, imputare debet. Excipitur tamen plerumque casus ille, si ex matrimonii invalidi jam contracti manifestatione grave scandalum vel urgens animarum periculum prudenter timeretur. De quaestione ista satis ardua S. Alphonsus Ligorius in Praxi Confessarii scribit: "Qua de re hic etiam cum communi infertur, quod si quis matrimonium contraxisset invalidum propter aliquod occultum impedimentum, et in bona fide maneret, et contra periculum subesset infamiae, scandali aut incontinentiae. si manifestaretur matrimonii nullitas, tunc confessarius debet eum in sua bona fide relinquere, donec dispensationem a sacra Poenitentiaria illi obtinuerit, (excipe tamen, si dispensatio statim et facile obtineri possit)" 2). Cui communiter casui applicant Moralistae. foud in Decretalibus legitur: "Dissimulare poteris, ut conjuges, quorum matrimonium erat nullum, remaneant in copula sic contracta, cum ex separatione videas scandalum imminere" 3); quamvis ibi locorum de tacita magis Pontificis dispensatione, prioris defectum supplente, quaestio agi videatur 4). - Verum ubi de praeceptis juris naturae agitur, vix unquam fiet, ut, qui illa transgreditur. constanter et inculpate in bona fide sit, et simul sperare licet, talem, ubi edocetur, si non ex integro, aliquatenus saltem et successive sibi temperaturum esse. Hinc neutiquam tacere licet, dum poenitens v. g. mollitiei hucusque indulsisse deprehenditur, quamvis ignorans id fecisse videatur.

<sup>1)</sup> Herculani Oberrauch Theolog. moral. Bambergae 1797. Tom. VI. p. 238.—2) Cap. I. §. 2. n. 8. Theolog. moral. libr. VI. n. 610.—3) C. 6. X. de consang. (4. 14.)—4) Vide Lucii Ferraris prompta bibliotheca. Vocab. Confessarius. Tom. II. p. 433. n. 86. Venetlis 1782.

Necessaria est nonnunquam instructio circa confitendi modum. In hoc enim impingitur duplici ratione: a) circa actiones nullo modo peccaminosas, quales sunt v. g. longas historias confessioni adnectere, agnomina data singillatim, distincte explicare; peccata sua verbis parum urbanis exponere etc. Haec ignorantia, sicut sine vitio dissimulari potest, quin et interdum expedit, (maxime sipersonae sunt ejusmodi, quae aegre laturae correctionem, aut certe parum capaces emendationis videantur) ita si commode sieri possit, omni studio tollenda est, quamvis indirecte potius, quam directe id faciendum sit; v. g. formulas et historias per discretam interruptionem abrumpendo, peccata ab ipsis crasse prolata mode-tius proferendo, dum ad emendationem eos adhortatur, aut numerum peccati quaerit. b) Potest etiam vitium in confitendo esse circa actiones peccato obnoxias; sicuti foret: non exprimere numerum et circumstantias necessarias; complicem sine necessitate manifestare; de aliorum non complicum moribus vitiisque gravioribus murmurare etc. Ad hanc ignorantiam tollendam confessarius tenetur, atque adeo poenitentem monere debet, ut numerum et species et circumstantias peccatorum in confessionibus addat, ut omittat aliorum vitia referre etc.

## Quoad cognitionem sui ipsius.

§. 102. Eandem cum officiorum cognitione praerogativam tenet cognitio sui ipsius, — emendando poenitenti gravissima et admodum necessaria. Nam si lex, ut Apostoli Jacobi verbis utar, speculum est, in quo vultum nativitatis suae oportet considerare: quid aliud importat haec consideratio, quam ut homo seipsum cognoscat, naevos et vitia sua inquirat, sicque laborare felici cum successu in emendatione valeat? Profunda omnium officiorum nostrorum et obligationum cognitio inanis est, et in se mortua, nisi eam ad nos speciatim applicaverimus, actaque nostra et omissiones cum ea comparaverimus. Haec generatim sumta si vera sunt, quantae gravitatis haec suimetipsius cognitio erit omnibus, quorum utpote ad tribunal sacramentale properantium recto modo interest, vitia deponere vitamque meliorem incipere? Omnia, quae in vitia ipsorum influunt, omnis nexus, qui inter scelus et proprium animum obtinuit, paucis: omnia pro poenitentibus gravissimi sunt momenti.

Quo severius quis in commissorum peccatorum historiam inquisierit; quo clarius cognoverit, qua ratione haec illave inordinata passio mentem animumque ipsius' occupaverit; quo accuratius investigaverit omnem aditum perversis affectibus facile patentem; paucis: quo distinctior et perfectior fit cognitio propriae infirmitatis et vitiositatis, eo felicius succedet emendationis negotium. In his omnibus poenitens indiget benigna confessarii manuductione, qui cum illo ad prima vitiorum initia redeat, fontemque primum aberrationum detegat, attentum reddat eum ad obvias occasiones, quibus saepissime succumbere solet, ad modum, gradum, subitaneum passionum praedominantium transitum, aut longiorem earumdem perdurationem. Duce confessario poenitens in aliis modo videat et judicet proprios naevos in omni eorum turpitudine et deformitate:

modo aestimare et diligere discat oppositas virtutes, quibus alii praelucent; modo exitiosi effectus visque perniciosissima peccati, quo praeprimis delectatur, ob oculos ei ponantur; modo in tempus futurum omine malo divinare jubeatur, quinam metuendus sit vitae perditae exitus; praeprimis attentus fiat ad nexum, qui inter peccata ceteroquin valde sibi dissimilia locum habet, communeque fundamentum investiget. Talis cum poenitente susceptus labor, licet probatam requirat patientiam indefessamque solertiam, exoptatos feret fructus, emendationisque negotium multo facilius et dinturnius reddet.

## Quoad agnitionem peccatorum.

§. 103. Ubi poenitens duce confessario ad sui ipsius cognitionem pervenerit, ut reapse locum habeat emendatio, confessarii multum intersit, poenitenti quam vividissime omnis pecsati faciem deterrimam eamque turpissimam depingere, ejusque malitiam et damnum maximum ostendere. Quod ut felicius fiat, confessarius in poenitentis animo altiora sensa excitet de naturae humanae pretio, de imagine et similitudine Dei, ad quam creati sumus de sublimiori destinatione, de dignitate, puritate et sanctitate voluntatis divinae, quam leges Dei et Jesu Christi manifestant; - doceat cum mirabilia infinitae charitatis divinae opera in redemptione generis humani solertius pensitare, indeque oculos convertere ad peccatum, quo omnis vera hominis dignitas turpiter inhonestatur, impie profanatur natura nostra, et sapientissima benevolentissimaque divinae providentiae consilia irrita redduntur. Vel si fors haec pro captu nimis abstracta videantur, peccatori clarissima, quoad ejus fieri potest, effigies immensae sapientissimaeque charitatis e misericordiae divinae erga homines superabunde se effundentis ob oculos sistatur, revelationes Dei ad nos, qua Amici et Benefactoris, Doctoris et Patris, Creatoris et Redemtoris vivide depingantur, et beneplacitum divinum in omni bono, summa vero displicentia Dei sanctissimi in malo clarissime exhibeantur. An non exinde maxime genuina et sincera sensa pudoris et humilitatis, contritionis et doloris de peccato et de ingratitudine orientur? Cfr. de contritione excitanda §§. infra occurrentes.

Si fors vitia peccatoris, quocum agitur, modo jam acerbas et exitiosas sequelas ferunt adeo, ut ex propria experientia peccati damna ipsi innotescant, gaudia vitae pro ipso et suis perierint, ut lacrymae et gemitus eorum, quos infelices reddidit, non minus quam mala sui conscientia eum accusent; confessarius etiam hac occasione utatur, de malitia peccati magis convincendi eum et adigendi ad professionem sinceram, neminem, qui a semitis Dei recesserit, verae pacis et felicitatis participem fieri posse.

## Continuatio.

§. 104. Inter peccata, quorum turpitudinis ac pravitatis agnitionem confessarius poenitenti ingerat, ut eum ad firmum et efficax vitae mutandae consilium perducat, singularem mentionem peccata omissionis, et officiorum status laesio merentur, eo quod hujus generis peccata magnam partem ab hominibus parvi, vel minimi, imo nihili pendantur; hinc ea praeterire instruendo et monendo poenitentem minime licet. Quodsi confessarius, angulos abditos conscientiae eiusmodi bene lustrando et interrogando, invenerit plura omissionis peccata, moneat poenitentem illius in catechismo: "Vita malum, bonum age," et illius arboris ad ignem damnatae, quae nullos bonos fructus tulerat. Christus judex vivorum et mortuorum aliquando in nubibus coeli apparens damnabit non eos tantum, qui male egerunt, sed et qui bonum, quod facere potuissent et debuissent, non fecere. - Pariter doceat, quae officia poenitens non adimpleverit, et quae officia in his illis circumstantiis ipsi inprimis sint adimplenda. Contingit enim haud raro, ut poenitentes ad confessionem accedant, quin de neglectis aut omissis officiis, statui ipsorum privis, sese accusent. Haec officiorum omissio culpam eo majorem inducit, quo gravius alicui munus incumbit, et quo graviora ex tali neglectu detrimenta timeri debent. Dictum hoc esto Magistris, Dominis, Patribusfamilias, Judicibus operumque praesidibus in officinis, etc. etc. qui saepenumero non perpendunt commissa ex neglectu officiorum suorum peccata. Huic dissolutioni occurrere tenetur confessarius admonendo quemvis, ut sedulo in officia muneris et status sui incumbat, et quidem ut servus Christi, faciens voluntatem Dei ex animo, non ad oculum serviens, et ut hominibus placeat 1). "Omne quodcunque facitis in verbo aut in opere, omnia in nomine Domini Jesu Christi, gratias agentes Deo et Patri per ipsum<sup>2</sup>). Quantum bono publico conducat sedula officiorum status et muneris adimpletio, cogita quaeso, quam bellam faciem mundus indueret, si nemo status sui officio deesset. An non sufficeret istud ad reducendam subito innocentiam, quae ab initio vix se in conspectum dedit, et mox fugam arripuit?

# Quoad agnitionem obligationum e peccato prodeuntium.

§. 105. Post hace confessarius poenitentem perducere tenetur ad agnitionem obligationum e peccato prodeuntium, nec non ad promptitudinem eas explendi, scilicet bene faciendo emendare, quod male fecerat. Qui revera non peccasse exoptat, peccata, quantum fieri potest, infecta facere adlaborabit. Aperta animi motio,

<sup>1)</sup> Ephes. VI. 6. - 2) Col, III. 17.

quam fors praecedentes adhortationes produxerunt, gemitus aut vultus in lacrymis referens poenitentiam non sufficient; certissimum enim genuinae conversionis criterium certe in eo repositum censetur, si poenitens ad omnia ea praestanda paratissimum se sistit, quae ex peccato commisso praestare tenetur. Haec urgeat confessarius severum in modum, adeo, ut nullis praetensionibus effugiisque vanis praebeat aures; etiam poenitenti ipsi de strictissimi hujus officii vi et necessitate tanguam conditione, sine qua non, ad remissionem peccatorum persuadere, et benevola instructione ejusmodi obligationes faciliores et chariores reddere conetur. In iis adimplendis confitentem manuducat et indicet, quid et quantum sit praestandum, et qua ratione commodius faciliusve id fieri possit. Sic inigaum alienorum possessorem, ut fideliter et mox restituat male parta, damnumque exinde emergens resarciat, rite adhortetur; calumniatorem ad revocandam calumniam; malevolum detractorem ad expiandam injuriam praecipue per enarrationem et divulgationem bonae indolis et virtutum, quibus alter est insignitus; offensum ad promtam et sinceram reconciliationem; seductorem ad omnem scelestam connexionem tollendam, qua non ipse tantum ab ulteriori seductionis facto abstineat, sed etiam depravatos verbo et exemplo ab ipso vitio retrahere studeat; eum, qui publica edidit scandala, ad manifestanda tanta virtutis exempla, quibus alii de facta conversione persuadeantur, adigere summopere adlaboret; brevi: poenitentem promptum efficiat, ut eodem studio et fervore omni bono inhaereat, (no antea servitio peccati erat mancipatus; et pro viribus propter commissa mala satisfacere sit sollicitus.

# Quoad ipsam curationem animi morbis adhibendam.

§. 106. Prudens et circumspecta praecautio a novis vitiis hic mecessaria est. Emendatio, quae modo est praeparata, diuturna sit, el virtus, ad quam propius accessit poenitens, in neoconverso habeat fidelem et continuum sectatorem. Confessarius itaque eum edoceat et instruat, quomodo difficultates emendationi junctas superet, et quibus mediis haec egregia animi sensa nutriat foveatque. Confessarius peccata ex animo poenitentis, ut ita dicam, evellat, destruendo habitus vitiosos et consuetudines per frequentem peccatorum repetitionem contractas; disperdat passiones et inclinationes inordinatas, quae sunt quasi radices et reliquiae peccatorum, et dissipet occasiones proximas, praecipue, a quibus poenitens ad lapsum impellitur, et in antiquam miseriam protrahitur, atque hac ratione morbis animi, qui sunt peccata, curationem et medelam admoveat. Quod officium ultimum claudit functiones confessarii in emendando peccatore, et, ne omnis labor sit inanis, sedulam sollicitudinem et profundam curandi methodi intelligentiam postulat.

Quantum ad hanc animi vitaeque immutationem ac emen tionem poenitentium, inprimis graviter peccantium, ne pristiz vitiis indulgeant, praecipua cura confessarii versari debet, a) cim peccata cordis interna, quae nonnunquam animum gravius sciant, et periculosiora sunt iis, quae in manifesto admittuntur, atpeccatorum oris et operis fons et origo merito appellantur. Plum ma namque peccata cogitationum flocci aut nihili pendi solent; horum peccatorum maxima est ratio habenda; mala enim animi a fectio naturam peccati constituit. Essentia quippe vera peccatperversa animi dispositione consistit, actus vero externi illius quant corpus seu actualis exhibitio sunt. Haec ipsa mentis dispositio terne se prodit delectatione sic dicta morosa, (quatenus ani objecto peccaminoso libere immoratur), desiderio vel decreto. his actibus internis seu cordis acquiescit voluntarie, non soluma ipsis peccata committit, verum etiam externorum peccatorum sam praebet. Sacra scriptura interna cordis peccata non minus externa prohibet: "Abominatio Domini cogitationes malae "Omnis, qui viderit mulierem ad concupiscendum eam, jam mo chatus est eam in corde suo, 2). S. Augustinus de peccatis interr ita loquitur: "Quidquid vis, et non potes, factum Deus computat" 1 et alibi: "Si cui etiam non contingat facultas concumbendi cu conjuge aliena, planum tamen aliquo modo sit, id eum cupere, et potestas detur, facturum esse, non minus reus est, quam si in ip facto deprehenderetur" 1).

Quod attinet consensum, utrum pravis cogitationibus memanimoque obversantibus praestitus fuerit, nec ne, distinguendest concupiscentiae motus triplex. "Is, qui omnino voluntatem attevertit, et quod inde consequitur, liber non est; is, qui omnilliber non est, quia voluntas eidem repugnat, quoniam tamen nastis ei reluctatur, consensum imperfectum eidem praebere censur; et is, qui est omnino liber, quia cum cognitione, citra necesitatem, atque adeo cum affectione voluntas in eum fertur. Horetrium motuum primum peccatum non est, alterum veniale tantus tertium procul dubio grave" 5).

tertium procul dubio grave" <sup>5</sup>).

Confessarius itaque, qui peccatoribns emendandis opera navat, peccatis internis exstirpandis sedulo adlaboret fontem pecatorum obturando. Ex. gr. Cajus confitetur, se in commercio qui tidiano cum aliis contribulibus, et in laborando, saepe in blasph mias et exsecrationes erupisse. "Scisne, unde ejusmodi pessif verba in os tuum veniant? Dicam tibi, modo attende. Cor tuu non bene est dispositum ordinatumque; quod si cor tuum esset b

Proverb. XV. 26. — <sup>2</sup>) Math. V. 28. — <sup>3</sup>) In Psalm. LVII. — <sup>4</sup>) Librate libero arbitr. c. 2. Cfr. Matth. V. 11. XV. 18. XII. 34. Jacob. IV. I. 14. — <sup>5</sup>) S. Thom. quaest. disp. q. 15. a. 14.

mum, essent et verba tua. Quodsi in corde tuo nullam impatientiam. mullam invidiam, nullam inimicitiam erga proximum, nullum taedium laboris nasci patereris, nullum verbum invidiae, inimicitiae. raullumque maledictum ex ore tuo prodiret. Nunc scis causam, ob quam verba peccatoria ex ore tuo prodeant; in corde latet fons, ibi haeret radix peccatorum. Nunc ostendam tibi viam, qua verba haec vitiosa declinare queas. α) Quam primum vel minimam cogitationem aut cupiditatem adverteris; quae impatientiam, iram, taediumque gignere possit, ejusmodi cogitationi cupiditatique fortissimam aliquam veritatem religiosam illico oppone. B) Quam efficaeissimam veritatem, ut tempore opportuno occurrat, tum, quando in animo tuo omnia pacata sunt et tranquilla, attente revolvere oportet; occasiones diligenter explorare, in quibus ad iram invidiamque etc. tentari soles; proposita repetere, repetitaque oratione fulcire. 7) Ubi nihilominus in peccata priora prolapsus fueris, temetipsum ad judicium provoca et damna, genibusque flexis poenitendo Deum, ut indulgeat, exora, tibimet ipsi poenam aliquam dicta, novoque proposito capto, fructus divina clementia atque gratia Jesu Christi, gressus tuos ulterius fige. Quoties maledictum os tuum evomuerit, genibus flexis os admove vel ori Crucifixi, cogita judicium extremum, verbaque judicis damnantis: "Ite maledicti," memento maledicti, quod Deus super terram effuderit ob pec-Cata etc."

## Continuatio.

§. 107. In animi morbis curandis, quominus poenitens denuo Titiis indulgeat, confessarius etiam b) in praedominantem animi cupiditatem, et in peccatum, ex quo plura peccata tanquam ex Conte scaturiunt, intendat. Si enim Pater spiritualis in poenitentis 🕶 ita fontem aliquem detexerit, unde plura, licet diversa, peccata Promanare solent, et poenitentis animum eo inclinare non studuerit. 🗪t pravae peccatorum matri obsistat, admovendo efficacissima media contra fontem malorum, nova atque nova continuo peccata promanabunt. Ubi vero peccatorum fluenta obturaverlt, eo ipso cessabunt, et radice extracta et deleta nil peccatorum illorum succrescere poterit. Sic S. Chrysostomus sapienter pronunciavit: "Mos est Inedicorum, ut non prius morbos abigant; quam eorum fontes occludant" 1). "Frustra enim, ut S. Ambrosius ait, cicatricem curaveris, si serpant interiora contagia, imo acerbatur vulnus, si foris Clauditur, cum interius vulnus inaestuat" 2). Quaenam vero sint potiores vitiorum radices, breviter his S. Bernardus indicavit: "Si vis videre, qualis sit tua conversatio, et quam vere solida, vide,

<sup>1)</sup> Serm. 2. in Paralip. - 2) Epist. 61.

quid diligas, quid metuas, unde gaudeas, unde tristeris." "Quemadmodum optimus medicus, ut ait S. Isidorus, ad aegrotantis naturae subsidium arte instructus et armatus, cum variis morborum generibus obsidetur, adversus eum, qui acrius urget, in procinctu stans, eos, qui dilationem admittunt, in posterius servat, eodem modo et tu quoque medendarum animarum scientiam prudentia temperans, ad id, quod amplius urget, oculorum aciem intende, nam eo sanato spes est, fore ut reliqua etiam sanentur."

Quoniam vero fons peccatorum saepenumero in uno aligno peccato praedominante latet, ab illo inprimis purgandus est poenitens, ut emendationem vitae sperare liceat. Ast quomodo agnosci potest peccatum, quod dominatur? Respondemus: a) Opus esse ad id peculiari gratia, quam largitur Deus iis, quos ad animarum regendaram curam evocat. b) Cognoscendum ante omnia esse proprium cor, omnesque illius motus dignoscendos, antequam cordis alieni motus ad examen vocemus. c) Diuturnam conscientiarum regendarum experientiam non levem conferre facilitatem ad hanc distinctionem. d) Ubi saepius confessionem alicujus audivimus, non operosum esse, defectus in illo praepollentes cognoscere, dummodo ille non dissimulet, neque confessario desit diligentia et ingenium. Ubi licet obiter perpendere, quam male agant illi, qui saepe confessarium mutent, e) Dominans etiam poenitentis peccatum agnosci potest, cum primum sua crimina confitetur, si animus advertatur iis occasionibus, in quibus peccare consuevit, et si interrogetur. cur et quem ob finem ea, de quibus se accusat, peccata commiserit. quod ex sequentibus exemplis videre est. Supponamus aliquem confiteri, se festis diebus operatum fuisse, Missam non audivisse, in iras exarsisse, jurasse, percussisse, ultionis sensus fovisse; percontandum est, cur singula peccata patraverit. Si responderit, se ob lucri cupiditatem haec egisse, constat, in hoc dominari avaritiam. Si autem reposuerit, se iratum fuisse, quia contemnebatur, Missam non adivisse, quia a sociis recedere non audebat, ne illuderetur, dominans illius peccatum superbia est vel vanitas.

Exemplum. Rusticus confitetur: Neminem decepi, nil furatus sum, neque adulteravi, ab ultima confessione ante annum facta nil mihi conseius sum, nisi quod chartis ludendo saepe maledixerim, et domum redux uxorem prolesque percusserim, sociisque meis saepius biduum triduumque iratus fuerim. Conf. Quare tamdiu sociis iratus es? Poenit. Quia ludendo pecuniam meam amissam isti lucrati sunt. Conf. Modo audi, quid benevole tibi dicam: Neminem decepisti etc., ast propterea nondum justus Christianus et bonus es, nec adhuc jus ad regnum coelorum habes. Ecce Christianus bonus non tantum enormia vitat peccata atque flagitia, quorum apud tribunalia humana posset accusari atque puniri, sed abhorret ab omnibus, licet ipsi minima esse videantur, peccatis, quia Sanctissimus Deus eis

offenditur, et S. Scriptura ait: "Qui minora non fugit peccata, mox in graviora labetur." Dein magna tua cupido ludendi valde peccaminosa est, et animi saluti maxime nociva. Ecce ipse fateris, te ludendo maledicere et objurgare et exsecrari solere, hoc ipso Deus offenditur, et socii aliique audientes scandalizantur. Domum ubi redieris, uxorem prolesque, quae nil mali tibi fecerunt, innocentes percutis. Estne hoc homine Christiano dignum? Minime gentium. Nonne piis conjugibus una mens unumque cor esse debet? nonne patrem oportet bonis exemplis praelucere subditis? licetne quempiam innocentem punire? Ira odioque plenus nihilominus tamen audes orare: "Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus." Quodsi fratribus iratum te mors occuparet, et tribunali divinae justitiae sisteret, quomodo misericordiam obtineres? Ecce horum omnium malorum nonnisi ludendi cupiditas mater est infelix. Quae mala consuetudo pecunia tua te spoliat, et rei tuae familiari multa detrimenta adfert: amorem uxoris et liberorum minuit: benedictione divina indignum te reddit terrena et coelesti; quomodo Deus benedicat rei tuae familiari, cum benedictionis fructus ludendo dissipes? Poenit. Modo intelligo, mihi a ludendo esse abstinendum, imo ipse jam lusui veledixissem, nisi spes mihi affulsisset deperditam pecuniam iterum recuperandi. Conf. Dilecte mi! aut pecunia relinquenda aut Dei amicitia. Jesus Christus dicit: "Quid prodest, si homo mundum universum lucretur, et animae suae detrimentum patiatur." Amice, nonne facile fieri potest, ut, te ludere pergente tantum absit, ut perditam pecuniam recuperes, ut plus adhuc deperdas? Pecunia ladendo amissa sit tibi poena a Deo injuncta pro insatiabili ludendi pruritu; promitte Deo, velle te non amplius ludere, et ora vehementer, ut tibi det gratiam, quod modo vis et promittis, actu adimplendi. Vita, quantum potes, socios lusus, omni vi aufer te ipsum illorum consortio, neque obsequere unquam illorum invitationibus, dicens eis: Jam sat ludendo pecuniae perdidi; vilipende eorum opprobria amore Dei, qui innumeris te cumulat beneficiis. Excita diebus dominicis et festivis in S. S. Missa firmum propositum propter Deum non ludendi. Id ipsum tibi qua salutare poenitentiae opus impono una cum quinque Pater et Ave usque ad proximam confessionem omni die dominica et festiva recitandis cum singulari intentione ad illa verba: "Ne nos inducas in tentationem: assiste mihi Deus, ne in priorem consuctudinem malam redeam." Quodsi poenitens habet, ponat aliquid in sinu pauperum.

Quod ipsa remedia seu subsidia attinet, quae emendationi peccatoris procurandae inserviunt, his enumerandis generalibus et specialibus hic loci supersedemus, pariterque methodum, qua applicentur, praeterimus, utpote quum de his omnibus sermo recurret copiosior infra Cap. III. hujus Sectionis.

## Correptiones in finem emendationis.

§. 108. Praeter instructiones nonnunguam correptiones, et reprehensiones usurpandae veniunt. Correptio a divo Augustino animi medicina 1) vocatur, per quam ipsi sanitas restauratur. Unde S. Isidorus: "Sacerdotes, inquit, pro populorum iniquitate damnantur, si eos aut ignorantes non erudiant, aut peccantes non arguant"). Ne vero contingat, ut poenitens correptionibus potius exacerbetur. quam emendetur, in usu illarum sequentes serventur regulae Prima: Raro et nonnisi urgente necessitate correptiones adhibeantur, ita ut etiam in his ipsis, non nobis, sed Domino ut serviatur, instemus. Altera: Nunquam non ratio habeatur a) personarum, quae reprehendendae sunt, b) peccatorum, propter quae hoc remedium adhibetur, c) modi et temporis, quo usurpandae sunt. Nam a) personas quidem quod attinet, non omnes promiscue reprehendendae sunt, etiamsi peccatis gravioribus onustae deprehendantur. Non enim decet seniores magnamque habentes auctoritatem sive ecclesiasticam sive secularem reprehendere, uti monuit S. Paulus, dicens: "Seniorem ne increpaveris, sed obsecra ut patrem" 3). Si enim cum hac reverentia agas, magis eum incitabis ad suum peccatum deserendum. Idem confirmat S. Leo, dum monet, sut, cum sacerdotes peccant, plus erga corrigendos agat benevolentia quam severitas, plus cohortatio quam comminatio, plus charitas quam potestas, nisi delicti atrocitas majorem exigeret sententiam 4). Nec ii. quia signa magnae contritionis et ferventis propositi emendationis prae se ferunt, durius increpandi sunt, cum finis, qui per ejusmodi reprehensiones intenditur, jam obtentus videatur. Hinc Ipse quoque Christus Mariam Magdalenam, licet grandem peccatricem, non graviter increpuit, nec pater ille filium suum prodigum redeuntem durius allocutus est; sed potius cecidit super collum et osculatus est, quia utraque haec persona extraordinaria poenitentiae signa exhibebat. — Neque etiam iis, qui timidiores et pusillanimis conscientiae sunt, aut etiam ingenii exulcerati, hoc reprehensionis remedium adhibendum est , ut , sicut de Servatore Isaias praedixit, "lignum quassatum non conterat et lignum fumigans non exstinguat" 5), sed potius benigna exhortatione animique charitate et condolentia pleni significatione erigat et conservat. Soli vero poenitentes durioris naturae et exiguae capacitatis hoc medio curandi sunt, ut qui tali stilo duritiei et pertinaciae ipsorum proportionato magis percelluntur.

b) Jam quoad peccata, ob quae poenitens reprehendendus est, arbitramur, si plura asserat poenitens, eum non de omnibus in con-

<sup>1)</sup> Libr. de Moribus c. 27. — 2) Libr. 3. de Summo bon. c. 47. — 3) I... Tim. V. 1. — 4) Epist. 28. — 5) Cap. XXI.

fiso, nec de singulis in particulari increpandum esse, sed duo aut tria graviora accipienda, eaque gravius reprehendenda; nam doctrina universalis parum utilis, experientia ipsa docente, comperta est, si vero ad particularia multa descendatur, nimis gravis accidit, applicata autem ad ea, quae sunt magis noxia, fructuosior plerumque existit.

c) Modus corripiendi ordinarie parcus potius quam prolixus, ▶ enignus quam severus, patris potius quam judicis affectum prae se ferens sit oportet, ut jam olim sapienter monuit S. Gregorius Mazianzenus dicens: "Hanc rationem tene, ut partim illum corrigas, **i 🗗 qu**e leniter et humane, non ut hostis, neque ut durus et rigidus edicus: Christi discipulus es mitis et benigni, qui nostras infiritates pertulit." Nec enim oportet illum, qui peccato aliquo sit maeventus insolenter obruere, sed clementer monere, nec persequi Tungio, sed juvare consilio; nec cum insolentia in eum erigi, sed cum dilectione corrigere" 1). Nisi molli manu tractentur vulnera, on coalescunt, exulceranda, si durius perfricentur, Pharmacopaeand subi, amarae ibi potiones vel miscentur saccharo, vel auro illimiuntur, ne deterreant: correctio si blanda sit, suavius accipitur, curat efficacius. Denique tempus in reprehensionibus attenda-Tur, ut scilicet reprehensio et correctio, ubi opus fuerit, non in Principio confessionis, aut dum poenitens peccata enarrare pergit, sed in finem differatur, ne fors poenitens timore gravioris repreensionis absterritus reliqua peccata silentio reprimat.

# Monita pro confessario.

- §. 109. Unum quod restat, quodque quam saepissime non possumus non inculcare, illud est, 1) ut confessarius meminerit, ad peccatoris emendationem opus non esse tantum humanae industriae, ed potius divinae gratiae. "Negavit Petrus, et non flevit, quia non respexerat Jesus. Negavit tertio, respexit Deus, et statim flevit, et flevit amarissime" 2). Quapropter crebro et ardenter pro tali poenitente oret, maxime quando Christum sub sacro in manibus habet, nam, ut Apostolus ait, "non est volentis neque currentis, sed Dei miserentis" 3). Et Christus ipse profitetur; Nemo potest venire ad Patrem, nisi Pater traxerit eum" 4), Confer Concilium Tridentinum, quod gratiam Dei ad conversionem peccatoris necessariam esse docet 5).
  - 2) Ut non abjiciat animum, nec desperet de poenitentis emendatione: si enim medicus desperet, quid aegrotus faciet, si dux Pugnae fugit, quid faciet miles? "Certe in rerum natura, teste S.

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> S. Chrys. hom. 24. in Matth. — <sup>2)</sup> S. Ambr. c. 6. Apolog. David. — <sup>3)</sup> Rom. IX. 16. — <sup>4)</sup> Joan. VI. 44. — <sup>5)</sup> Sess. VI. can. 3.

Basilio, nil est, quod non diligentia corrigatur, neque vitium ullum adeo grave, quod non Dei timore pervincatur" 1). Et S. Leo: "Dum in hoc corpore vivitur, nullius desperanda reparatio, sed omnium est optanda correctio auxiliante Domino: Qui erigit elisos, solvit compeditos, illuminat caecos" 2). Quodsi agri cultores viam et rationem invenerunt, qua amygdali alias acerbae dulcia proferant, cur via non inveniatur ad vitiosos mores mutandos? "Et forte, ut sapienter animadvertit S. Chrysostomus, si hodie verbis tuis non obtemperat, postea obtemperabit, et si neque secundo et tertio admonenti obtemperabit. iterum tamen te videns urgentem forte erubescet, et reveritus tuam curam ab his, quae offendunt, desistet. Non videtis, quanta Deus longanimitate nos tolerat, et quomodo quotidie negligimus obtemperare mandato ejus, et neque sic cessat a cura nostra? Simili modo et nos erga fratres nostros bene affecti magnam faciamus diligentiam, et reluctemur maligno illi daemoni, ut irritos ejus faciamus conatus" 3).

- 3) Diligenter caveat confessarius, ne aut labore in curatione suscepto defatigatum se ostendat, aut certum divinae misericordiae justitiaeve tempus praescribat, ne, sicut in hoc seniores Bethuliae imitaretur, dicentes: "Quinque dies exspectemus a Deo misericordiam, si autem transactis quinque diebus non venerit adjutorium. trademus civitatem," ita et audiat cum iisdem: "Posuistis vos tempus miserationis Domini, et in arbitrium vestrum diem constituistis ei. Non est iste sermo, qui misericordiam provocet, sed potius, qui iram excitet" 4). Potius ergo cultorem vineae imitetur, qui, cum Dominus vineae ficulneam sterilem reperiens succidi jussisset, dixit ad illum: "Dimitte illam et hoc anno, usque dum fodiam circa illam, et mittam stercora; et siquidem fecerit fructum: sin autem, in futurum succides eam" 5). Vel medicum, qui, cum graviorem viderit morbum, non desistit, nec molestia oppressus deficit, sed ad ferenda remedia diligentius se accingit, quod nos facere jubet S. Chrysostomus, "nam quanto impudentior atque pertinacior fuerit, tanto magis ad emendationem ejus absque ira et molestia studendum est" 6).
- 4) Si vero per media nihil omnino fecisse se advertat, non turbetur, sed potius memorabilem S. Bernardi sententiam ponderet: "Noli, inquit, diffidere, curam exegeris, non curationem." Denique audisti: "Curam illius habe," et non cura, vel sana illum. Verum dixit quidam: non est in medicis semper, relevetur ut aeger; at melius tibi propono de tuis. Paulus loquitur: "Plus omnibus laboravi," non ait, plus omnibus profui, aut plus omnibus fructificavi: verbum insolens religiosissime vitans. Alias autem noverat homo, quem docuit Deus, quia unusquisque secundum laborem accipiet,

<sup>1)</sup> Reg. 10. — 2) Serm. 33. c. 5. — 3) Hom. 41. in Gen. — 4) Jud. VIII. 13. 12. — 5) Luc. XIII. 8. — 6) Hom. 61. in Matth.

Deus, quod suum est, faciet: — absque tua sollicitudine et anxietate curabit; planta, riga, fer curam et tuas explevisti partes. Sane incrementum, ubi voluerit, dabit Deus, non tu; ubi forte voluerit, ibi nihil deperibit dicente Scriptura; "Reddet Deus mercedem laborum sanctorum suorum" 1). Securus labor, quem nullus valet evacuare defectus" 2). Et S. Chrysostomus: "Quodsi post largam admonitionem in iisdem vitiis perseveraverint, ne sic quidem nos desistimus, illis, quod rectum est, consulere, quandoquidem et aquarum venae, etsi nullus veniat aquatum, manant tamen, et fontes, quamvis hauriat nemo, tamen scatebras emittunt, et omnes, etsi nemo bibat, nihilosecius fluunt; sic oportet et illum, qui concionatur (aut alio modo hortatur), quamvis nullus auscultet, tamen praestare, quidquid in ipso situm est 3).

5) Ubi autem labor isthic sacer e votis successerit, et poenitens in viam salutis redierit, gratiae agantur Deo, qui dedit velle et perficere in poenitente et poenitentiario; quoniam nibil est, qui plantat, neque qui rigat, sed qui incrementum dat, Deus, cui laus et honor et potestas in saecula.

## B. Institutio ad perfectionem christianam.

§. 110. Instructiones et admonitiones, quas confessarius poenitenti suggerit, eo tendunt, ut peccatis hucusque commissis pro viribus valedicat, habitus vitiosos exstirpet, atque tumultuantes naturae depravatae affectus spiritui subjugare satagat, sesegue gratia divina opitulante emendet. Verum hoc pacto confessarii officium, quod instructionem et hortamen spectat, ex integro haud absolvitur, sed requiritur insuper, ut poenitens ad perfectionem quoque christianam instituatur, et indies ad majorem perducatur. Quod olim dixit Dominus Jeremiae: "Ecce constitui te super gentes, ut evellas et dissipes, aedifices et plantes," idem nunc repetit singulis confessariis, qui non solum debent evellere vitia e suis poenitentibus, sed etiam debent in illis virtutes inserere. Nam non sufficit, ut declinemus a malo, sed necesse est quoque, ut in virtute proficiamus continuo majori. "Natura nostra, manente adhuc mortalitate, mutabilis, etiamsi ad summa quaeque virtutum studia provehatur, semper tamen, sicut potest habere, quo recidat, ita potest habere, quo crescat Et haec est perfectorum vera justitia, ut nunquam praesumant, se esse perfectos, ne ab itineris nondum finiti intentione cessantes, ibi incidant in deficiendi periculum, ubi proficiendi deposuerint appetitum. Nemo nostrum, dilectissimi, tam perfectus et sanctus est, ut perfectior sanctiorque esse non possit, 1).

<sup>1)</sup> Sap. X. 17. — 2) Libr. 4. de Compunct. c. 7. — 2) In conc. de Laz. — 4) S. Leo, M. serm. 40. c. 1.

Consistit vero christiani hominis perfectio in perfecta charitate erga Deum et proximum, vel potius in serio constantique studio ad perfectam charitatem pertingendi. Haec charitas quascunque virtutes complectitur, idque sub duplici ratione: a) qua media et adminicula, quibus quis ad perfectam charitatem contendit, et b) qua exhibitiones, quibus flamma isthaec divinitus accensa, quaquaversus se prodit et exserit: nam charitas patiens est, benigna est etc. 1). - Ast prout singulae hae virtutes diversos admittunt gradus, tum amplitudinis et puritatis, tum efficaciae et firmitatis, prout charitas, qua in Deum hominesque ferimur, major minorque existit; sic etiam gradus perfectionis distinguuntur infimus, summus, intermedius. Hinc multum errant, qui perfectionis essentiam in meris exercitiis pietatis vel mortificationis reponunt, finem cum subsidiis praepostere commiscentes. Unde, prout S. Franciscus Salesius disserit, quidam se multum profecisse opinantur, si multum et frequenter jejunent, alii, si plurimas quotidie preces et orationes decurrant, alii, si largas eleemosynas erogare consueverint etc., cum tamen in exequendis suis officiis desides, in sensu suo abundantes. queruli, pervicaces, incompositi, invidi ac infrenatae linguae esse soleant.

Etiamsi vero charitas, qua perficimur, una eademque semper sit, pro diversa tamen hominum indole diversas quoque formas prae se fert; aliter e. g. in personis Deo singulariter dicatis, aliter in secularibus, aliter in solutis, aliter in conjugatis se exhibet, imo ipsis quoque viribus et officiis singulorum semet adtemperare solet. Falluntur ergo, qui studium perfectionis solis religiosis et viris ecclesiasticis assignantes, illud cum vita forensi vel militari, aut cum statu conjugali componi posse negant; etenim unusquisque in ea conditione, ad quam vocatus fuit, ad perfectam Dei et proximi charitatem provocatur, ut sincere et efficaciter velit quae et quia Deus eadem pro diversis rerum adjunctis expetit, quod, ubi quis assecutus fuerit, ex suo genere psrfectus haberi debet <sup>2</sup>).

# Regulae practicae in ducendis ad studium perfectionis poenitentibus.

§. 111. Quoniam nullus progressus in virtute sperari potest, nisi firmo et efficaci desiderio teneamur, ad primas confessarii partes pertinet: 1) ut poenitentes suos ad vivum proficiendi desiderium accendat. Scilicet ut S. Augustinus inquit, "haec est vita nostra, ut desiderando exerceamur." "Beatos praedicat Salvator Optimus, qui esuriunt et sitiunt justitiam;" et tepidos illa tremenda comminatio spectat: "Quia tepidus es, — — incipiam te evomere ex ore meo.

<sup>1) 1.</sup> Cor. XIII. - 2) Cfr. A. Stapf. Theolog. moral. V. VI.

Ouia dicis: Quod dives sum, et locupletatus, et nullius egeo: et neseis, quia tu es miser et miserabilis et pauper et caecus et nudus" 1). - Desiderando capax efficieris, ut implearis. Deus vult, ut anima. quae imbrem divinae gratiae suscipiat, sit sitiens: "Effundam aquam super sitientem" 2). Sit autem hoc desiderium ardens, forte et ef-Acax. Ardens quidem, ut quis ad perfectionem feratur instar famelici ad cibum, instar sitientis ad potum. Forte, ut animum contra difficultates erigat, et virtutis studio firmet: has enim qui horrent. virtutem solidam non assequentur. »Volunt, inquit S. Gregorius, esse humiles sine despectu, esse contenti propriis, sed sine necessitate, esse casti, sed sine maceratione corporis, esse poenitentes, sed sine contumeliis, et cum adipisci virtutem quaerunt, sed labores virtutum fugiunt, quid aliud est, quam exhibere belli certamina in campo nesciunt, et triumphare in urbibus concupiscunt" 3). Denique efficax sit oportet, videlicet quod ad praxin operationis externae perveniat, contemtisque hominum dicteriis et propriis commoditatibus sectetur non consolationes spirituales, neglecta virtutis substantia instar pueri, qui butyrum pani allitum delingit et panem negligit, sed virtutes constantes et firmas, quae sibi in omni loco, tempore et occasione constent. - "Non ad mensuram, ait S. Hieronymus, dat Deus, sed secundum dispositionem cordis nostri"4). Unde secundum propositum et dispositionem nostram, cursus profectus nostri. Quare ne seria proficiendi voluntas evolet, confessarius omnia devitet, quibus alii a continuo virtutis et perfectionis studio deterreantur. Hinc absit, ut perfectionis studium ceu rem nimis arduam describat; pariter cavebit, ne pietatem quasi tetricam omnisque gaudii expertem exhibeat, quippe "quae ad omnia utilis est, promissionem habens vitae, quae nunc est, et futurae:" imo jugum Christi semper cen suave et onus ceu leve proponat 5).

2) Ut non nimis urgeat poenitentem, volens, ut uno quasi volatu ad culmen sanctitatis ascendat, sed paulatim et per gradus ducat. "Justorum semita quasi lux splendens procedit, et crescit usque ad perfectum diem" 6). Discernuntur autem tres potissimum gradus: infimus, si quis ad extremos quasi virtutis limites subsistit, et ea tantum observat, quae sine aperto periculo negligi non possunt, — summus, dum scilicet virtus aliqua ideam Evangelii, quantum in hac vita fieri potest, plane assequitur, — intermedius, qui utique amplam latitudinem admittit, dum virtus aliqua gradum infimum excedit, atque summo magis magisque propior redditur. Sic triplicem humilitatis gradum statuit S. Bernardus, primum videlicet, nolle dominari, alterum, velle subjici, tertium, in ipsa subjectione quaslibet contumelias et injurias illatas aequanimiter pati.

Apoc. III. 16. Sap. VI. 18. — 2) Isai. XLIV. 3. — 3) Mor. libr. 7, e. 12.
 In Psalm. LXXX. — 5) I. Tim. IV. 8. — 6) Prov. IV. 18.

Eumque in finem meminerit, sic esse regnum Dei, teste Christe, quemadmodum si jaciat homo semen in terram, et dormiat et exsurgat nocte et die; et semen germinet et increscat, dum nescit ille; ultra enim terra fructificat primum herbam, dein spicam, dein plenum frumentum in spica. Et cum produxerit fructus, statim mittit falcem, quia venit messis 1). Super quae verba more suo eleganter discurrens S. Gregorius: "Primum, ait, profert herbam tenerarum virtutum tyronum gradui accommodatarum, postea prodit culmus, qui operibus praestantioribus corroboratur, fitque solidior et firmior; postea prodit spica cum operibus proficientium propriis, denique provenit spica plena granis, qua proferuntur opera pleniora et praestantiora, quae sunt perfectorum propria" 2). Et S. Paulus: "Ege, fratres, non potui vobis loqui quasi spiritualibus, sed quasi carnalibus, tanquam parvulis in Christo; lac vobis potum dedi, non escam; nondum enim poteratis" 3).

- 3) Ut eos, qui majorem perfectionis christianae gradum attingere satagunt, moneat sedulo de humilitate et firma erga Deum fiducia, tanquam omnis virtutis fundamento. Quo magis aedificium in altum exsurgit, eo magis quoque haec basis solidari debet, ne, ubi descendit pluvia, et venerunt flumina, et flaverunt venti, fiat ruina illius magna. Si perfectionis aliquid attigisti, die cum Apostolo: "Non quod jam apprehenderim aut perfectus sim, sequor autem, si forte comprehendam, in quo comprehensus sum; 1). Nam ubi tibi placuisti, ibi remansisti; si autem dixeris; sufficit, periisti. Humilitas reprimit audaciam et si quam de se ipso conceperit fiduciam. Fiducia autem erga Deum erigit illum, qui, dum post diuturna exercitia se multis adhuc infirmitatibus subjectum videt, ideo turbari, mente dejici, aut de profectu suo desperare inciperet. Virtus in ipsa infirmitate perficitur.
- 4) Ne vero poenitens in devia abeat, omni ope adnitatur confessarius, ut quem erudit ad perfectionem, suas sibi tentationes incursantesque animum cogitationes aperiat. Quapropter director spiritualis, qui dirigit poenitentem secundum Christi doctrinam, in concedendis poenitentiae et mortificationis operibus prudentem rationem habeat totius conditionis internae et externae poenitentis. Non enim fert omnis omnia tellus. Magis in mortificatione interna, quam externa exerceatur; in humilitate nempe, patientia, mansuetudine, conformatione ad voluntatem divinam; in his enim plane nullus excessus timendus est, cum mortificationes externae plus tamen aestimationis non mereantur, nisi quatenus ad virtutes internas conducunt.
  - 5) Confessarius non contentus sit, poenitenti communes vias

<sup>1)</sup> Serm. 60. — 2) Mor. libr. 22. c. 14. — 3) I. Cor. III. 1. 2. — 4) Philip. III. 13. 14.

• stendisse ad perfectionem obtinendam, sed etiam ad perfectionem Cujusvis statui, conditioni, profectui et viribus convenientem, illum Perducere studeat. "Unusquisque Deo, quod poterit, offerat, quovis tempore, quovis genere vitae et fortunae, pro praesentis facultatis and odulo, pro gratia sibi concessa, ut per omnes virtutis modos Trues regni coelestis impleamus mansiones" 1). Quae enim esset Christiana perfectio, si materfamilias tempore, quo liberis, quo rei • mesticae invigilandum, multas horas sacris insumeret; si filia, 🗢 💶 domi laborandum est, dum parentes in victu aliisque necessariis comparandis adjuvandi sunt, templa viseret, vel lectioni sacrae vel Tationi vacaret? Deus magnus Paterfamilias officia distribuit, cui-Tue statum et functiones assignavit; huic sanctae voluntati qui ex ajori charitate et reverentia magis se conformat, vitam magis devotam gerit, neque opus bonum est, nisi conforme voluntati divinae. Certo Christus Dominus non placuit minus Patri vitam privatam triginta annis agens, laborans in officina Nutritii sui et Matri obediens, quam postea Regnum Dei praedicans et patrans miracula.

Praecipue vero laboret confessarius, ut poenitentes assuescant, omnia sua opera ad Deum referre, omnia, de manu Ipsius acceptare, Ejusque voluntati aequo animo acquiescere. Atque haec propriae voluntatis resignatio non solum ad eventus perarduos et rariores, sed etiam ad obvios et quotidie recurrentes, paucis: ad res omnes extendatur. Assidua et laboris plena est doctrina; ad summa nonnisi magna contentione ascenditur. Verum dicente Apostolo "qui coepit in vobis opus, perficiet illud usque in diem Jesu Christi" 2).

Media et subsidia, quibus in continuato perfectionis studio perficimur, ethica et inprimis ascesis christiana docet. Praecipua vide infra C. III.

Art. II.

### Materia et fons instructionum et admonitionum.

§. 112. Materiam adhortationis praebet frequenter ipsa poenitentis accusatio. Pro confessionibus autem, communissimos infirmitatis humanae errores, et leves solum naevos continentibus, bene faciet confessarius, si praeparet materiam (non verba) exhortationis, praemittens orationem et perpensionem quamdam, antequam ad confessiones audiendas se accingit. Desumi autem materia poterit ex circumstantiis temporis, aut loci, aut ex indigentiis illius temporis specialibus; item ex festivitate; quae agitur, ex Evangelio illius diei; item ex obligationibus, periculis status, in quo

S. Greg. Naz. or. 9. — <sup>2</sup>) Phil. I. 6. — Vide librum perutilem Alphonsi Rodriguez (Roderici) S. J. Exercitium Perfectionis. P. I. tract., 8. de Conformitate voluntatis nostrae cum divina. Prodiit germanice Viennae typis Mechitharisticis: Des chrw. P. Alphons Rodriguez Uebung der Vollkommenheit. Wien 1836.

poenitens vivit; a commodis spiritualibus, quae status iste offert; et a modo, ad quamdam in illo perfectionem contendendi.

Materiae quasi generales sunt: horror peccati gravis, imo et levioris, nobilitas justitiae, fides, spes, charitas in Deum et proximum, pericula omnibus communia; fallacia tentationum, inconstantia humanae mentis, item praxes piae etc. illius status hominibus accomodatae. Alias et sat copiosas materias suggerent opera posnitentiae, quae a confessario dictantur. De quibus vide infra.

Quoniam vero confessarius non qua doctor Religionis naturalis sacro tribunali insidet, sed qua Christi vicarius, hinc hortari et docere debet, non suum, sed Dei verbum annuntiando peccatoribus. Testis est quoque experientia, profecto quam plurimis omni scientiarum genere ornatis nuda rationis dictamina atque imperativa haud sufficere, eisque sub vitae vesperam humana sapientia ad nauseam saturatis Dei oracula quam jucundissime sapere. Verba sacratissimo Ipsius Dei ore prolata magis feliciusque in animum agere, quam verba humana, quis inficias ibit? Deus ita vult, Dei haec est voluntas, res decisa. Verba sacrae Scripturae et S. S. Patrum majori benedictione gaudent, quam verba doctissimorum hominum. Quapropter haurire oportet doctrinas atque hortamina non ex ratione et experientia solum, sed inprimis ex dogmatibus fidei morumque catholicis, ex sacris utriusque Testamenti literis sanctorumque Patrum effatis. "Sacra scriptura divinitus inspirata utilis est ad arguendum, ad corripiendum, ad erudiendum in justitia, ut perfectus sit homo Dei ad omne opus bonum instructus" 1). Ne coelestis ille thesaurus sacrorum librorum neglectus jaceat. utpote quem Spiritus sanctus summa liberalitate hominibus tradidit. Tridentina synodus sacrarum scripturarum lectionem sacerdotibus commendat maximopere 2), S. Hieronymus ad Eust. "Die noctuque sic mente revolvantur scripturae sacrae, ut tenenti codicem somnus obrepat, et cadentem faciem pagina sancta recipiat."

Accedit, quod in poenitentibus instruendis et admonendis acta vitae Sanctorum plurimum valeant, quae confessarius in suas partes deducere noverit. Verum enim vero scientia sola in conscientiarum arbitris vix proficiet, nisi haec continua veritatum religiosarum meditatione animetur nutriaturque, et vitae sanctimonia sit conspicua.

### Indoles earundem.

§. 113. Instructiones et admonitiones, quas confessarius poenitentibus ad procurandam emendationem vitaeque christianae perfectionem impertitur, 1) mansuetae sint omnes charitateque

<sup>1)</sup> II. Tim. III. 16. 17. -- 2) Sess. VI. cap. 1.

Jence. E tono non minus ac verbis elucescat, quod eum peccatoris sisereatur, ejusque animi saluti, quam maxime potest, studeat. ratres, scribit S. Paulus, "si praeoccupatus fuerit homo in aliquo elicto, vos, qui spirituales estis, hujusmodi instruite in spiritu nitatis" 1). "Jubet Christus, nos esse oves etiam inter lupos. Mane vis, et ita lupos superabis. Nihil enim est mansuetudine potentius; ihil lenitate validius ac firmius" 2). S. Bernardus confessarios suaitate divini spiritus repletos comparat mulieribus, quae ad sepulzum venerunt, ut ungerent corpus Domini nostri Jesu. "Quaerat ens aromata sua, ante omnia compassionis affectum, dehinc ctitudinis zelum; nostrum suscitare non est; sed ungere nobis E cumbit; alioquin in spiritu vehementi conterimus naves Tharsis, onterimus conquassatum calamum, exstinguimus linum fumigans. Linguae quoque aromata sunt, modestia in increpando, copia in ➡hortando, efficacia in persuadendo." "Nec enim oportet, ait &. Chrysostomus, illum, qui peccato aliquo sit praeventus, insolenter •bruere, sed clementer monere, nec persequi jurgio, sed juvare consilio; nec cum insolentia in eum erigi, sed cum dilectione corrigere" 3). Et S. Augustinus: "Medicus amat aegrotantem, odit \*egritudinem; ut liberet aegrotum, persequitur febrim" 4). Neminem emendabis; cujus amorem fiduciamque tibi non conciliaveris prius amica benigna mitique agendi ratione. Aqua delet ignem, et verbum le**ne iram. Nux immatura viridisque sapit amare, saccharo decocta** est remedium dulce stomachale. Apiculae moderato aeris sono revocantur, dispersae altiori strepitu fugantur. Unica mellis gutta, inquiebat S. Franciscus Salesius, plures muscae capiuntur, quam integro fellis cado, neque tamen sit admodum dulcis sermo tuus, inprimis ad foemellas. Pauca cum ipsis et graviter loquere, nonnisi necessitate cogente ipsis scribere licet, et tunc magis scalpelli apice scribe, quam calamo, ut unumquodque superfluum verbum decidere facile valeas.

2) Institutiones et adhortationes solido fundamento nitantur, gravitate et fortitudine gaudeant, adeo ut mentem illustrent et convincant, animumque vehementer moveant. Argumenta levia facile subvertuntur, nihil influunt aut vix parum in animum. Admonitiones leves, perfunctoriae, fessae languidaeque minime cor peccatoris commovent, nullumque peccati horrorem incutiunt, nullum forte propositum eliciunt, nullumque amorem Dei virtutisque instillant. Quid juvat rustico sano, juveni fornicario acclamare: Fornicando aegrotus evades: aut furi, qui hucusque latuerat: Si deprehensus fueris, in carcerem mitteris; aut ebrioso, calumniatori, vindictae cupido dicere: Debes te emendare, nec amplius te inspectores.

<sup>1)</sup> Gal. VI. 1. — 2) S. Chrys. in Psal. CXIX. — 3) Hom. 24. in Matth. — 4) De temp. serm. 37.

briare, neminem calumniari, nullam vindictam anhelare licet; id enim Dei praecepto adversatur? Ejusmodi sententiis moralibus sat languidis nemo consuetudinarius peecator concutitur, et ad veram poenitentiam vitaeque emendationem perducitur. Confessarius utatur oraculis et exemplis S. Scripturae, quae Dei ipsius verba sunt, et summa auctoritate ornata, quae insuper vitae plenitudine gaudent, et vi superna illuminandi, suaviter movendi, vehementer conquassandi indurata corda peccatorum insigniter pollent.

- 3) Instructiones et admonitiones confessarii, indoli poenitentis intellectuali et morali, nec non statui ipsius externo usquequaque sint adaequatae. Non enim una eademque, ait S. Gregorius M., cunctis exhortatio congruit, quia nec cunctos par mentis qualitas adstringit. Aliter cum magnis, quam cum plebejis hominibus, aliter cum doctis et igenuosis, quam cum indoctis et rudibus, aliter cum exercitatis in rebus spiritualibus, quam inexercitatis, aliter cum cholericis et impatientibus, aliter cum iis, qui sedato et patienti sunt animo, aliter cum sanguinicis et phlegmaticis, aliter cum melancholicis et scrupulosis agendum est, dum instruuntur et admonentur. Pariter aliam agendi rationem ineas oportet cum puero et juvene, cum viro et sene, aliam cum infirmo, aliam cum peccatore sano, ut taceam, alia hortamina danda esse militi, moniali, ecclesiastico, praeterquam quod adhortatio quaevis peccato cuilibet sit priva. De his omnibus vide Sect. II. de principiis specialibus.
- 4) Aeque simul optandum est, ut instructiones et admonitiones genio festi confessionisque tempori conveniant. Mysteria etenim Religionis nostrae, quae per anni circulum statis temporibus celebrantur, non merae sunt recordationes anteactorum, sed simul momenta divinarum gratiarum, quas in eorum celebratione speciatim appetimus et in usum convertimus.

"Die Kirchenfeste werden in der katholischen Kirche nicht als blosse Erinnerungen an die in der Zeit ergangenen Geheimnisse gefeiert: sondern durch ihre Feier soll der Mensch die an diese Acte Gottes geknüpften Gnaden sich aneignen, in Besitz und Anspruch nehmen."

Jam ex hac parte consultum est, ut confessarius in instructionibus et admonitionibus poenitenti adhibendis festorum ecclesiasticorum respectum teneat. Id ipsum quoque postulat exspectatio poenitentium, qui festis Ecclesiae ad confitendum et S. S. Eucharistiam sumendam inducuntur, quinimo ea mente sacrum tribunal accedunt, ut mysterium, quod Ecclesia hac die colit, eo dignius concelebrare possint. Et quam insigniter instructionis et admonitionis negotium haec temporis adjuncta adjuvant! Poenitentes saltem aliquo modo mente praeparati se sistunt; confessarius vero copia dicendi abundat eo, quod inde materiam suam hauriat; quae ratio eo magis valet apud eos, qui frequenter confessariorum pedibus advolvuntur.

- Libri, qui confessario tyroni hac in re usui esse possint, notari inter alios merentur: Cl. Beaudran: Die Seele in der Betrachtung der göttlichen Geheimnisse; oder heilige Erwägungen über die Geheimnisse Jesu, und seiner göttlichen Mutter. Augsburg 1797. Cl. Grossez, Journal des Saints et Méditations pour tous les jours de l'année. Tagebuch der Kirchenfeste und Heiligen. Mit entsprechenden Schriftstellen und Betrachtungen auf jeden Tag des Jahres. Nach Grossez. Wien, 4. Thle. 1828. Leben und Thaten der Heiligen. Herausgegeben von einigen kath. Geistlichen in der Schweiz. 2. Bde. Luzern. 1825.
- 5) Instructiones et admonitiones longiores, vel breviores esse possunt, prout ad eas recipiendas poenitens magis minusque dispositus erit. Illi, qui paucioribus onerati peccatis frequentius accedunt ad confessionem, ac bonae conscientiae sunt, brevius sunt expediendi, quemadmodum eos, qui, multa licet patraverint peccata. discretione tamen et intellectu pollent, sufficientique peccatorum compunctione ac dolore firmum sibi fecerunt propositum, vitam deinceps emendandi, longis adhortationibus instruere aut vel increpare velle, supervacaneum est, quibus satis erit necessarias tantum instructiones ac remedia proponere. Rudioribus vero, obstinatis, et his, qui gravissimis onerati peccatis exiguum admodum compunctionis ac poenitentiae prae se ferunt specimen, pressius imponendae manus, i. e. longius eos efficacibus verbis instruere et arguere Portet. Cavendum tamen est, ne modum excedat in copia dicendi. stu dendumque, ut non nisi gravissima seligat confessarius, et quanto m fieri potest, brevibus complectatur sententiis. Quodsi nimis verbosus omnia simul proferre velit, si doctrinis doctrinas, argumenta ar cumentis accumulare adlaboret, memoriam obruit taediumque creat, adstantibus longius otium reddit, a re principali facile divertit seque ipsum necessario tempore privat, applicationem salutaris Po enitentiae confitenti ostendendi. Quare confessarius illorum in-Primis respectum habeat peccatorum, quae singularem instructione In et adhortationem exigunt; et quidquid in casu singulari ad Poenitentem edocendum et emendandum dicendum est, id brevibus efficacibusque verbis dicere curet. Neminem vero dimittat, cui non studeat addere saltem scintillam ad calorem, quo Spiritus sancti gratia cor poenitentis imbuit. Nisi enim hoc fiat, confitentes egredientur sacrum tribunal frigidiores, quam intraverant.
  - 6) Postremo animadvertendum putamus, fieri posse, ut adeo Pusillanimis quis sit, tantamque peccatorum suorum contritionem conceperit, ut consultum potius sit, consolari ac confortare, infinitam Dei bonitatem ac misericordiam ob oculos ei ponendo, quam exhibere solet his, qui toto corde convertuntur ad Eum. In genere regula tenenda est, quam S. Gregorius M. tradit, justitiam Dei ante Peccatum timendam, post peccatum vero in misericordia sperandum esse. "Nemo, qui peccaverit, dicat, quia justus est (Deus), de peccati remissione despero. Relaxat enim Deus facinus, quod defle-

tur, sed perpetrare quisque timeat, quod, an digne deflere possit, ignorat, ante culpam ergo justitiam metuat, post culpam tamen de piétate praesumat; neque ita justitiam timeat, ut nulla spei consolatione convalescat; neque ita confidat de misericordia, ut adhibere vulneribus suis dignae poenitentiae negligat medicinam, sed quem sibi sumit pie parcere, semper etiam cogitet, et districte judicare"1).

### C. De dubiis solvendis ac consiliis dandis.

8. 114. Ad munus confessarii merito refertur et illud. ut poenitentes circa dubia, aut casus ab ipsis sibi propositos instruat: quapropter etiam regulas damus, quomodo in consiliis dandis solvendisque dubiis, ac casibus decidendis se gerere debeat. Respondemus autem, quam cautissime et prudentissime. Quodsi consilia et sententiae confessarii sunt ejusmodi, ut peccator poenitens eorundem executione ipse experiatur, quam rationi conformia, utilia, aequa et justa sint, tunc poenitentiarius fiduciam filii sui spiritualis lucrabitur, qui libenter regimini ductuique ulteriori patris sui se submittet. Confessarius e contra, qui in consiliis dandis sententiisque ferendis matura prudentia deseritur, facile et sibi et aliis laqueos injicere, poenitentique ad imprudentem agendi rationem ansam dare, eique onera imponere, quae portare minime tenetur. nec non et poenitentis bonae famae honorique detrimenta adferre. et ejus fiduciam perdere potest. Quare non praecipitanter respondeat, et, nisi certus sit de veritate responsi, tempus rem usquequaque maturius examinandi (siquidem circumstantiae, ut, quod justum aequumque sit, decernatur, id patiantur) petat, nec sibi fidat nimium, atque alios etiam, quantum salvo secreto sacramentali fieri potest, consulat; nec facile aut promiscue scripto dubia talia resolvat, aut decisa tradat.

# Casus practici.

§. 115. 1. Poenitens confitetur, sibi in causa ex intima sua persuasione justa litem fuisse intentatam, atque cum rem patronus minus bene defendisset, faventem judicis sententiam nonnisi sub hac conditione obtigisse, si in circumstantiam aliquam juraret. Utut salva conscientia hanc veram declarare non posset, proprii commodi vanique honoris studio captus jusjurandum dedit, sicque pejeravit. Cognoscit modo delictum grave admissum sentitque dolorem, verumtamen censet, ad restitutionem se non obligari, quia propersuasione sua conscientiae consentanea jus sibi competebat, at-

<sup>1)</sup> Mor. libr. 33. c. 19.

ausae suae justitia nequaquam pendebat.

Resp. Poenitens hic ad restitutionem illius, quod ipsi ex adicis sententia conditionatim, dato scilicet jurejurando, in posses-Jonem concessum, et adversario abjudicatum fuit, monendus est: onscientia ipsum obligat, judicis sententiam sequi et jus amplecti. icuti ab illo fuerit decretum. Ex judicis sententia, nequaquam vero privata litigantium persuasione; qui nunquam non jus sibi adcribendum putant, pendet, quid sit justum, et cui jus competat. artes certantes suae persuasioni judiciali effato contrariae eo minus oterunt inhaerere, quoniam partim philautia, partim variis animi assionibus, in causis litigiosis utcumque se exserentibus, opinione Tacilius excaecati ad erroneam rei dijudicationem abripiuntur, par-Tim necessariis ad rite ferendum judicium cognitionibus destitunn-Tur. Quodsi igitur poenitens eloquio judicis obsecundare tenetur. sua sponte fluit, quod adversario dictam restitutionem debeat; etemim sententia posito in casu proprie adversus illum et in hujus fa-Vorem edita fuisset, quia nonnisi laesa veritate conditioni satisfacere, et jusjurandum interponere potuit.

2. Sponsus suspicatur, sponsam suam fidem violare, atque cum viro alio ante ipsi jam noto conventus clandestinos continuare. Zelotypia actus postulat, ut jurejurando testetur, quod fida permanserit, exhibet juramenti formulam recitandam, dicitque, secus se perfidia illius convictum illico matrimonio esse renuntiaturum. Sponsa utut salva veritate praestare hoc non posset, ipso tamen instante et timore dedecoris sequuturi, conjugiique utilis irritandi impulsa, in ejusdem verba jurat pejeratque. Jam coram confessario ideo accusat quaeriturque: 1) An non pejeratio vi illata et timore insesso possit excusari? 2) An non teneatur illud revocare? 3) Quid sibi foret agendum, si sponsus aut futurus maritus simili obtente casu, zelotypia tactus, tale jusjurandum exigeret?

Resp. Primam quaestionem quod attinet, nec injustissima viontia efficit, ut actio interna, absolute mala, qualis est pejeratio, ita reddatur. Itaque poenitens ob vim aliquam illatam neutiquam peccato immunis censenda est; vis nonnisi tanquam mitigans cirmstantia, quae culpam aliquatenus imminuit, considerari potest. ec tamen, ut ad secundam respondeamus, pejerationem revocare netur. Etenim mendacia tunc solummodo restitutionis officium inclvunt, ubi decepto jus convenit a deceptore vera audiendi; nostro utem in casu ad sponsum quidem pertinet a sponsa fidei conservatem in casu ad sponsum quidem pertinet a sponsa fidei conservatem exigere, neutiquam tamen jure gaudet postulandi, ut haec de forsan violata ipsa dedecoris sui confessionem exhibeat; perfidia dmissa, non vero celata, injuriam ei intulerat. Idcirco confessarius am moneat, ne sponsum postea fallat, et hinc connexionem cum mico priori tollat, vel si in istum nullo plane feratur affecta, con-

jugio contrahendo renuntiet. Quoad tertiam quaestionem jusjurandum nonnisi ex gravi ratione conceditur, jurare ex causa quacunque futili idem esset, ac vilipendere tam sanctum religionis actum. Monenda igitur est poenitens, ne unquam ob momentaneam zelosi amantis voluntatem in jusjurandum consentiat, etsi salva veritate praestare hoc possit; ut praeterea sponso oportuna occasione data manifestum reddat, se ob jurisjurandi gravitatem et sanctitatem jurare non debuisse, nec sibi confessarii sententia edoctae in posterum licitum esse pari in causa jurare. In hoc ipso vero ea cautione versetur, ut novae suspicioni oriundae omnis locus adimatur.

3) Uxor a marito moribundo rogatur, ut jurejurando interposito promittat, se ad alias nuptias ipso defuncto non amplius transituram esse. Assentit petitioni emisso in hunc finem juramento. Jam de his in confessione se accusat. Quid, si hoc non obstante ad novas nuptias transierit? quid, si antequam ineat matrimonium, confessarium consulat? quid, si jam a tertio gravida sit? quid, si ob datam fidem, se non amplius alteri nupturam, haeres totius substantiae defuncti scripta fuerit?

Resp. Poenitentem hanc culpagravi conscientiam suam onerasse eo, quod emisso nihilominus jurejurando alteri nupserit, certum est; quare si ante matrimonium contrahendum consilium a confessario expetit, moneri debet de juramenti obligatione. Ast ubi salus poenitentis periclitaretur, quatenus timendum esset, quominus castimoniam vitae servatura foret, cedendum est, ut dispensatione accepta matrimonium inire possit; quod casu posito, quo gravida jam est, vel suadere oportet. Quoad haereditatem vero sub conditione obtentam, ad restitutionem tenetur.

Plura vide infra de restitutione ob injustam laesionem.

# Caput II.

De principiis generalibus circa contritionem observandis.

#### Contritio.

§. 116. Contritio est pars Sacramenti Poenitentiae praecipua et omnium maxime necessaria, utpote qua deficiente Sacramentum vita omni ac virtute destituitur, velut corpus sublato spiritu. Est autem contritio, ut Tridentina synodus docet, "animi dolor ac detestatio de peccato commisso cum proposito non peccandi de cetero;" deinde paucis interjectis definitionem allatam explicans et argumentis firmans ita pergit'): "Declarat igitur sancta Synodus,

<sup>1)</sup> Sess. XIV. cap. 4.

hanc contritionem non solum cessationem a peccato et vitae novae propositum et inchoationem, sed veteris etiam odium continere juxta illud: "Projicite a vobis omnes iniquitates vestras, in quibus praevaricati estis, et facite vobis cor novum et spiritum novum" 1). Et certe, qui illos sanctorum clamores considerat: "Tibi soli peccavi, et malum coram te feci:" "Laboravi in gemitu meo, lavabo per singulas nectes lectum meum; recogitabo tibi omnes annos meos in amaritudine animae meae," et alios hujusmodi generis, facile intelligit, eos ex vehementi quodam anteactae vitae odio et ingenti peccatorum detestatione manasse."—

Definitio haec nihil continet, quod non sit ad remissionem peccatorum ex ipsa rei natura necessarium; nam qui Deum offendit ex praepostera ad creaturas conversione, quo in gratiam redeat, necesse est, ut a rebus creatis se avertat, et convertatur ad Deum, atque hoc fieri non potest absque peccati odio et detestatione, ac proposito non peccandi de cetero: ubi enim peccati detestatio non est, manet affectus ad peccatum commissum; et ubi non est propositum non peccandi, manet affectus ad peccatum futurum. Porro detestatio peccati illud in animo peccatoris necessario efficit, ut dololorem de illata Deo injuria concipiat, omnemque affectum ad peccatum deponat. Hinc S. Ambrosius dicit: "Poenitentia est: mala praeterita plangere, et plangenda non committere" 2). "Non vult Deus, ait S. Augustinus, sacrificium trucidati pecoris, sed vult sacrificium contriti cordis" 3).

Prout contritio est pars Sacramenti, ad eam pertinent, quae Synodus sacra adjecit; "cum voto praestandi reliqua, quae ad rite suscipiendum Sacramentum requiruntur."

#### Divisio.

§. 117. Varia et multiplex ratio esse potest, quae dolorem de peccato commisso et propositum ab eo deinceps abstinendi procreat, eaque est interdum naturalis, ut: metus infamiae aut vitae aut damni, et detrimenti exinde secuti vel imminentis, aut praemii alicujus temporalis cupiditas. Verum hunc dolorem omnes ad recuperandam Dei amicitiam insufficientem dicunt; ex isto enim poenitens non de peccato, sed nonnisi de ejus consectariis dolet, et simul, dum ultra naturam non assurgit, testatum facit, se verae detestationis suae immemorem solis terrenis inhiare; hinc omni amore Dei destituitur.

Quando autem dolor et detestatio de peccato commisso cum proposito de cetero non peccandi elicitur per gratiam, et ex motivo per fidem proposito, contritio dicitur supernaturalis. Dividitur hace in perfectam et imperfectam, prout excitati ed adjuti per divi-

<sup>1)</sup> Ezechiel. XVIII. 31. - 2) Serm. 40. - 3) De civit. Dei. c. 5.

nam gratiam peccata vel ex motivo charitatis theologicae detest mur, eo quod Deum summum et omni amore dignissimum donu offenderimus; vel de iisdem ex motivo` inferiore dolemus, scilic ex metu poenarum infernalium, vel propter consideratam peccat turpitudinem. Contritionem imperfectam etiam attritionem vocat Ex his perspicitur, quantum intersit inter contritionem etiam imperfectam et contritionem naturalem. Illa siquidem ex fide est, estqu supernaturalis ordinis, haec terrena est, nec quidquam valet in a lutis negotio. Talis erat contritio Antiochi regis 1), talis erat contritio Esau 2). Distinguendum tamen est motivum contritionis a occasione, qua quis ad contritionem et poenitentiam excitatur, v. casu adverso, morbo, vel alia quacunque afflictione, unde multi un casionem sumunt redeundi ad Deum per contritionem de peccarconceptam ex quodam motivo supernaturali.

### Qualis contritio Sacramento Poenitentiae necessaría.

§. 118. Quaestio haec summi momenti est, utpote quum conciliationem cum Deo attineat. Tutissimum in hac difficultatile obsepta re esse arbitramur, si prius ipsius Tridentinae Synodi su sa et definita audiamus. Docet sacra Synodus: "Etsi contrition hanc aliquando charitate perfectam esse contingat, hominemque 🖪 reconciliare, priusquam hoc Sacramentum actu suscipiatur; ips nihilominus reconciliationem ipsi contritioni sine Sacramenti va quod in illa includitur, non esse adscribendam. Illam vero contrizz nem imperfectam, quae attritio dicitur, quoniam vel ex turpitudipeccati consideratione, vel ex gehennae et poenarum metu ec muniter concipitur, si voluntatem peccandi excludat cum spe veni. declarat, non solum non facere hominem hypocritam et magis pe catorem, verum etiam donum Dei esse, et Spiritus sancti impulsu non adhuc quidem inhabitantis, sed tantum moventis, quo poenit€ adjutus viam sibi ad justitiam parat. Et quamvis sine Sacrames Poenitentiae per se ad justificationem perducere peccatorem : queat; tamen eum ad Dei gratiam in Sacramento Poenitentiae 1 petrandam disponit" 3). Itaque 1. contritio perfecta est quidem id seu exemplar, ad quod tum poenitens eluctari, tum confessari eundem evehere studeat; attamen etiam contritio imperfecta pecc torem ad Dei gratiam in Sacramento Poenitentiae impetrandam c sponit, dummodo voluntatém peccandi excludat. Quam primum eni voluntas peccandi excluditur, amor aliquis aeternae justitiae ja adest, et quamvis talis poenitens adhuc valde infirmus sit, non 1 men amplius vitiosus dici potest, et proinde ad recipiendam D gratiam, quae ex opere operato per Sacramentum confertur. dien

<sup>1)</sup> II. Mach. IX. -- 2) Gen. XXVII. -- 2) Sess, XIV. cap. 4.

situs existit. Jam vero aliquem saltem amorem Dei adesse oportere. Amerae literae affatim docent. "Qui non diligit, manet in morte" 1). Si charitatem non habuero, nihil sum, si distribuero in cibos pauperum omnes facultates meas, et si tradidero corpus meum, ita ut deam, charitatem autem non habuero, nihil mihi prodest" 2). Et alibi anathema dicit Apostolus "omni, qui non amat Dominum Je-Christum" 3). Quin imo nota sunt verba Salvatoris: "Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo, et ex tota mente tua." S. Chrysostomus ait: "Cum peccaveris, ingemisce, non quod poenas daturus sis, nihil enim hoc est, sed quod Deum tuum offenderis tam benignum, tam te amantem, tam denique saluti tuae appensum, ut Filium quoque suum tua causa tradiderit" 1). — Quare contritio imperfecta, ut ad gratiam in Sacramento Poenitentiae obtinendam sufficiat, amorem Dei aliquem conjunctum habeat necesse est 5). -Si autem quaeras, qui Dei amor in Sacramento Poenitentiae requiratur. dicimus cum cl. D. Liebermann: "In Sacramento sufficit atzitio seu contritio imperfecta, cum amore spei seu castae concu-Piscentiae. Triplex nimirum distinguitur Dei amor. Primus Deum amat, ut Beatitudinis largitorem. Secundus, ut Ipse est merces nocara magna nimis. Tertius, ut est in se infinite perfectus. Primus est amor spei simpliciter; Tertius amor purae et perfectae charitatis. Secundus inter utrumque medius est, et de utroque partiei-Pat, et gradum constituit in amore spei ultimum, et in amore charitatis primum."

2) Quamvis timor ex Gehennae metu ortus, quo quis peccatum odit, quod aeternam felicitatem nobis adimat, sit bonus et laudabilis, utpote domum Dei et Spiritus sancti impulsus; timor tamen mere servilis, quo quis de peccato dolet metu Gehennae, vel propter amissa praemia aeterna, quin peccati affectum exuat, cum implicita ealtem voluntate, illud, si impune posset, committendi, malus est; non Taidem ratione objecti, sed ratione subjecti prave dispositi; hine hominem absolutione sacramentali indignum reddit. "Hic timor maaus quidem adstringit, cor autem non mutat" 6). "Et inaniter putat, se esse victorem peccati, qui timore poenae non peccat; quin etsi non impletur foris negotium malae cupiditatis, ipsa tamen mala cu-Piditas intus est hostis. — — Ac per hoc in ipsa voluntate reus est, qui vult facere, quod non licet fieri, sed ideo non facit, quia im-Pune non potest fieri" ). Et quam incerta sit poenitentia, quae solo Poenarum metu se continet, et ad justitiae amorem non transit, di-Serte docet S. Augustinus, dum ait: Quid est magnum, timere malum ? Magnum est, non facere malum, magnum est, amare bonum.

I. Joan. III. 14.—2) I. Cor. XIII. 2.3.—3) I. Cor. XVI. 22.—4) Hom. 4. in epist. ad Cor. n. 6. — 5) Cfr. Con. Trid. Sess. VI. cap. 7. — 6) S. Aug. serm. 161. — 7) Epist. 144.

Nam et latro timet malum, et ubi non potest, non facit, et tamen latro est. Deus enim cor interrogat, non manum. Lupus venit ad ovile ovium, quaerit invadere, quaerit jugulare, quaerit deverare; vigilant pastores, latrant canes; nihil potest, non aufert, non occidit: sed tamen lupus venit, lupus redit. Numquid quia ovem non tulit, ideo lupus venit, et ovis redit? Lupus est tamen et fremens et tremens. Interroga ergo te, quisquis vis judicare; et vide, si tunc non facis male, quando potes facere, et ab homine non puniri: tunc times Deum. Nemo est ibi, nisi tu et ille, cui facis malum, et Deus, qui ambos videt. Vide, ibi time. Parum est, quod dico: Vide, ibi time malum, ibi ama bonum. Nam etsi timore Gehennae non facis malum, nondum es perfectus. Audeo dicere: Si timore Gehennae non facis malum, est guidem in te fides, quia credis futurum Dei esse judicium. Gaudeo, fidei tuae, sed adhuc timeo malitiae tuae. Quid est, quod dixi? Quia si timore Gehennae non facis malum, non amore justitiae facis bonum" 1). Consonat doctrinae S. Augustini D. Thomas docens, Antiochum peccatorum remissionem non esse consequutum, quia solummodo timebat poenam, non amabat justitiam. "Antiochus veniam consequutus fuisset, si vere poenituisset: sed non habuit veram poenitentiam, quia non ex amore justitiae de peccatis commissis dolebat, sed timore poenae, quam expectabat, vel dolore poenae, quam sustinebat 2). Ecce duo suppliciorum genera, quae timebat, aeternum, quod exspectabat, temporarium, quod sustinebat.

3. Ubi vero poenitens ex defectu confessarii hoc Sacramentc carere debet, certum est, neque in hoc casu peccatorem justificar: posse, nisi per divinum Mediatorem: "non enim est in aliquo alia salus, et Ipse est propitiatio nostra" 3). Ut vero talis poenitens de Christi meritis participet, atque divinum Redemtorem quasi comprehendat, praeter votum Sacramentum suscipiendi saltem implicitum, contritio perfecta requiritur, quia nonnisi illi remittuntur multa, qui dilexit multum 4). "Charitas inchoata, inchoata justitia est charitas profecta, profecta justitia, charitas perfecta, perfecta justitia" 5).

# Obligatio confessarii circa poenitentium contritionem.

§. 119. Quoniam contritio, sive perfecta sit, sive imperfecta, pars est essentialis Sacramenti Poenitentiae, confessarius curare debet, ne sit duntaxat in speciem, sed vera et sincera, et qualis a

<sup>1)</sup> Epist. 178. alias 19. — 2) In IV. Sent. Dist. XX. q. 1. art. 1. ad. 1. — 3) Act. IV. 12. I. Jo. II. 2. — 4) Luc. VII. 47. Cfr. I. Jo. III. 10.—11. 14.—19. IV. 7. 16. I. Petr. IV. 8. Jac. I. 12. Cfr. Orig. hom. 2. n. 4. in Lev. — 8. Chrys. in I. Cor. 44. n. 3. item. in Thess. hom. 4. n. 4. — 8. Ambros. Apolog. David. I. 35. 49. et 50. — 3) S. Aug. libr. de Natur. et Grat. c. 70.

esu Christo fuit iustituta, et a Tridentina Synodo exhibita in demitione superius allata; nam totum reconciliationis opus contritio-Botissimum continetur. Ubi adest contritio vera et sincera, relima, si in potestate peccatoris sunt. abesse non possunt: si autem beque peccatoris culpa desunt, contritione supplentur. Confessarius gitur videbit, 1) an poenitens propter Deum veram habeat peccarum suorum contritionem, ne, dum fors perfecta contritione detituatur, vel ipsa impersecta expers sit. Unde vero illam deficere onjiciet, atque ex timore tantum confitentem agere cognoscet? atemur pro praxi difficultatem in eo sitam esse non exiguam, veuntamen dari signa, quae aliquatenus confessarii judicium diriere possunt. Nimirum cum poenitens a) non aliud inquirit, quam **b** officiis se dispensare, eorumque praeceptum respicit tanguam mas grave, quod ab humeris suis vellet abiicere, b) Cum serius git, quam potest, extremum semper momentum praestolatus. c) Cum uneris sui eam tantum partem adimplet, quam nullo modo evitare otest. Quae veritas liquido patet in mercatoris exemplo, procellae l et imminentis naufragii metu compulsi ad merces in mare projiendas, ut suam navem exoneret. Primum alia quaelibet tentat aulia, ut hanc jacturam evitet; dein hanc tamen pati constituit, cum l extremum redactus est, et cum credit, se citra apertissimum ortis periculum differre non posse; denique non omnes simul 'ojicit merces, sed tantum, quantum opus est, h. e. minus, quam Mest. Similiter se gerit, cum de virtute agitur, qui ex metu duntaat operatur et bona caret voluntate. Primum scrutatur, utrum poe-In evitare possit, quin huic obtemperet praecepto: de tribunali ad ibunal accedit, sperans, se commodum aliquando inventurum con-Ssarium, a quo dispensetur; dein qui ex metu duntaxat operatur, Etremum semper agendi spatium expectat, v. g. in morbis, cum de etudine sua jamjam actum agnoscit, tum tandem ad Poenitentiae acramentum confugit; denique ex iis, quae sunt sui muneris, mi-Inam tantum adimplet partem, idque tunc solum, cum extremum Apendet infortunium, vel publica honestas postulat. Non virtutis Decies, non vitii turpitudo illum excitare possunt, d) Etiam, quan-Em assignari potest, signum ad agnoscendum, utrum poenitens ex more tantum operetur, hoc est, cum brevissimae illum difficultates eterrent. Homo enim, qui bonam non habet voluntatem, tantum best, ut viam scrutetur, quaelibet expediendi impedimenta, ut potius a sibimet tanguam invicta, et arte nulla superanda exhibeat, ut alinam praetexere possit causam, propositum deserendi et ad pristia revertendi flagitia. Haec una est ex vulgaribus causis, propter uas tot fiunt confesssiones sine fructu, quia videlicet servilis tanum timor illas concomitatur.

2) Confessarius generaliter loquendo supponere non debet, conitentem suum veram habere contritionem, sed ex signis mora-

liter certis investiget opus est. Nam multi peccatores videntur sibi fingere et imaginari confessionem ad modum vectigalis, quod Christus imposuit peccatori, ita, ut, quemadmodum nemini moveri lis et quaestio solet advehenti novas merces, si modo principi consuetam pendat vectigal, parum quoque referat, nova committere peccata, dummodo satisfaciant, seque submittant praescripto oneri, ea coram sacerdote recitandi. Quare cum se parant ad confessionem, omnem collocant sollicitudinem in ordinanda serie, et peccatorum numere exponendo, contritionis modica habetur ratio; hinc Sacramentum istud, quod est secundus baptismus, multis animabus efficitur lavaerum, si non exitiosum, certe inutile, et quae sibi videntur mundatae, lotionem ne quidem attigerunt. Ex omnibus poenitentiae partibus nulla est, de qua magis, quam de contritione, dubitari possit. Si unus actus poenitentialis ex defectu integritatis in confessione nullum est Sacramentum, viginti nulla erunt ex defectu verae contritionis. Atque hoc diligentiam sicut poenitentis, ita et confessarii in investiganda verae contritionis ratione quam maxime acuere debet. \_ \_ = Operae igitur pretium est, rem uberius exponere, subjiciendo observationes circa poenitentium contritionem.

## Observationes circa poenitentium contritionem.

§. 120. a) Plurimi dolorem habere videntur, qui non habent: cujusmodi sunt eorum plerique, quorum peccata vel lucrum attulerunt, vel damnum terrenum depulerunt. Hi saepenumero non itama sunt comparati, ut peccata sua serio detestentur, et efficax firmumque teneant propositum, lucrum illicitum, quod peccato acquisierant, derelinquendi, vel incommodum peccato devitatum sponte in a se suscipiendi. Magnam ejusmodi poenitentium partem constituunt. 3 = qui confitentur, se ad magnum malum avertendum pejerasse; qui 📧 criminum suorum fructu fruuntur, atque turpibus commerciis locupletati sunt: qui ultioni suae satisfecerunt: verbo: illi omnes. que 🖅 forte non versantur amplius in occasionibus laedendi Deum absque co, quod inde illos sua virtus eduxerit; et fortasse subsequens ma-trimonium finem imposuit fornicationi. Hi profecto vulgo firmun habent propositum ad priora flagitia non redeundi, seu quod suases. expleverint cupiditates, seu quod non sint amplius in occasione et potestate redeundi; sed plerumque nullo afficiuntur dolore, quod in eas lapsi fuerint iniquitates. Quid enim hic dolor est, nisi tristitia 🖚 et poenitentia ob patrata facinora, quae hominis voluntatem ita afficit. ut. si in ipsius voluntate positum esset, praeterita revocare et prohibere, ne fuerit, quod fuit, omnia perferret mala, et ultro potius praeteritis omnibus carere vellet voluptatibus, quam recentia peccata committere? Talis autem dolor in iis, de quibus locuti sumus, non tam frequenter occurrit. Quamobrem confessarius non acquieseet bono hujusmodi poenitentis proposito, sed mediis, quibus petest, efficacissimis in illo excitabit odium, detestationem, moerorem et poenitentiam. Haec prima est pars contritionis licet imperfecta. Declarat saneta Synodus, hanc contritionem non solum esse cessationem a peccato et novae vitae propositum, sed veteris etiam odium continere.

b) Alii dolorem habent et lugent non peccata, quae commiserant, sed temporalia mala, quae peccata concomitantur, et quae magis ad vivum prae se ferunt, quam Dei offensam, dum confitentur. Mulier e. g. fluentibus lacrymarum imbre genis confitetur, se furore captam sexcenta in virum suum congessisse maledicta; sed injuriae, quibus affecta fuit, lacrymas eliciunt. Virgo erratum suum confiteri nequit, quin reputet dedecus, quod illam subsecutum est. Pauper mentem habet sua egestate occupatam, dum se furti accusat, et temporalium aerumnarum sensus efficit, ut peccata sua confitens in lacrymas erumpat. Tales exstitere lacrymae, quae concomitatae sunt poenitentiam Esau; plorabat primogenita, quae amiserat, potius, quam gulam et simoniam, quam commiserat: ideoque veniam, quam petebat, non impetrabat 2).

c) Alii sensibilem tantum habent tristitiam, profectam ex tecris vocibus concionatoris, vel confessarii. Quam ob rem sensus
laujusmodi brevi praetereunt, imo confessarius idem illos immutabit,
si vocis tonum mutaverit, vel si deinceps alicui poenitentis desiderio restiterit. Ab Ecclesiae Patribus hae mendaces vocantur lacrymae: edoctae mentiri. S. Bernardus ait has frigidas esse pluvias,
sterilitatem, non ubertatem afferentes.

# Verae contritionis signa.

§. 121. Cum confessarii plurimum intersit rescire, utrum Pocuitentis contritio vera sit, nec ne, quandoquidem sine ea justificationis gratia obtineri nequeat, signa, quae eum moraliter certum cucre, quaeve dubium, vel plus quam dubium facere possunt, uberius inquirere oportet. Prioris generis signa hoc, posterioris autem equenti paragrapho exhibemus.

Signum, quo intelligi datur, poenitentem vere esse contritum, tutissimum sane constituunt, ipsamet emendationis opera a peritente jam ante confessionem suscepta, sive morum emendatio epere exercita. V. g. si jam per longius tempus ex motivo satis puro, adeoque non ex mero occasionis et tentationis defectu, vel ex detentione ob grave aliquod negotium, quo alteri cuidam rei vacare integrum illi non fuit, aut plane ob coactionem externam, a peccatis abstinuerit; — si contrariae virtutis opera exercuerit et reme-

<sup>1)</sup> Sess. XIV. cap. 4. — 2) Heb. XII. 17.

dia, quae necessaria sunt, ut ex peccatis emergat, conquisierit, ternasque peccati occasiones evitaverit: — si cum inimicis in à tiam redire, injurias aliis sponte et liberaliter condonare, honor vel fortunae bona, quorum proximus illius culpa jacturam pas s est, restituere, quantum potuit, adlaboraverit. Verum utut hoc en m. triti et jamjam resipiscentis animi signum omni exceptione maj sit, tamen rarissimum invenitur. — Praeter ipsa emendationis ope ma jam suscepta et exercita indicium animi contriti etiam praebet 🕳 👛rius et efficax emendationis conatus; quem quidem conatum tum m ex conversatione, quam poenitens ex aliquo tempore tenere coepit, tom m ex praesenti eius dispositione compertum habere licet. Hunc in fine m requiritur, ut poenitens paratus existat, tum ad ea omnia declinand ... vel saltem pro viribus extenuanda, ex quibus novum illi naufragium m imminet, tum vero adhibenda remedia, quae ad constantem ipsi =18 emendationem necessaria videntur. Signum hoc eo certius est, qua ia Ipse Jesus Christus illud nobis in Evangelio indigitavit, uti ex Augustini interpretatione bonam malamve voluntatem exhibet s imagine duarum arborum, quas dicit ex fructibus esse cognosce 1. das 1).

Quid autem de verbis et protestationibus, quibus poenite 🖚 se poenitere confitetur, censendum est? num eis fides adhiberi terit? Profecto, si confessarius semper credere potest, poenite. 1. tem suum veram habere contritionem, quia hoc ille asserit, nue quam in aliquo illam deesse judicabit. Quis enim est, qui in ip confessione dicere velit: "non poenitet me criminum a me patrat rum?" Et nihilominus verum est, non omnes, qui id affirmant, ram habere contritionem. Quare ut poenitentis verba protestation que verae contritionis argumentum esse queant, requiritur, ipsius asseveratio aliis adhucdum momentis confirmetur. Ad has testium classem referimus : Poenitentiam magni facere et veheme ter desiderare; odio magno prosequi peccatum, effundere lacrym quae contritionem fere sequentur, ut lacrymae vitem deputatam viventem; peccata confiteri cum quadam compunctione et amaritudi animae, cum sinceritate et humilitate, quae indubium animi candore prae se ferunt; occasiones peccandi sincere proponere, ac grave contestationem vitandi ea emittere: habere desiderium et propositucomplices peccati convertendi; alacriter suscipere et multo mag sponte petere gravem poenitentiam. Accedit, si poenitentes dicas statim ab initio, se graviter peccasse, aut Deum offendisse : si pe cata prius in confessione deliberate omissa nunc confiteantur: dicant, se mox post peccalum commissum poenitentia tactos ac d lore; si asserant, ad hunc diem aut locum se confessionem speci liter distulisse, praesertim si ad confitendum longum iter aggress

112

is

<sup>1)</sup> Matth. VII. 20.

rint, abstinuerint a lucro notabili, grave sustinuerint incommon, aut magnum conflictum internum vel externum superaverint; icant, se saepius proposuisse, hoc vel illud peccatum vitare, et re, quod non possint (ut ipsi loquuntur) abstinere; si dicant, ad confessionem ex audita concione aut privata adhortatione se permotos etc. etc. Quo plura ejusmodi indicia conveniunt, eo or fides asseverationi poenitentis habenda est.

ri oportet, tam fieri posse, ut animus vehementer doleat siccis oculis, nam ut lacrymis meretriciis fletuque madeant oculi absque ulla animi utatione. Hinc lacrimas sinceras, quales David, Petrus, Magdalena lique sancti poenitentes fundebant, ab adulterinis discernere oportet, mimeque tamen fas est, lacrimarum effusionem e momentorum, quae naversionem cordis indigitant, numero expungere, propterea quia hae lam alium, quam veri doloris fontem habere possunt.

## Signa defectum verae contritionis indicantia.

- §. 122. E contrario poenitentes, qui confitentur delicta, tamvoce aliud adtestentur, vera contritione destituti judicentur:
- a) Cum sua patefaciunt peccata non sine quadam impudentia, si praeclare aliquod factum narrarent, vel si alterius vitam deberent, vel saltem ac si facta quaedam communia et adiaphora itarent, magis ad memoriam exonerandam, quam ad sublevantonscientiam.
- b) Cum vita sua confitendo culpam in alium devolvunt, et, ubi accusare debent, identidem excusare student, terminisque utuna versutia et dissimulatione haud alienis ad peccata minuenda bumbranda.
- c) Cum de industria crimen aliquod celant, quod sola contarii investigantis cura defectum fatentur. Dicimus, de indus, quia culpa vacant, si cujus mortalis culpae confessionem neerint, puta, ob oblivionem, ignorantiam, attentionis defectum. vicacis autem animi signum est, cum malevole denegant contonem plenam, sive expressis verbis, sive obstinato silentio. v. g. si quis rotunde dicat, se peccata sua singillatim exponere, et a confessario ad alia sensa reduci nequeat, aut ad quaetem necessariam obstinate sileat, quin monitis confessarii mose patiatur.
- d) Cum nullum habent desiderium satisfaciendi Deo pro pecsuis, quandoquidem poenitentia virtus est, quae nos ad poeex nobis repetendas propter injurias, quibus affecimus Deum, inat.
- e) Cum acceptare nolunt media, quae necessaria sunt, ut e satis emergant. Quum autem recusationem exsequendorum opesatisfactoriorum et mediorum signum animi vera contritione laramus, supponimus ultro, quod tam media quam opera satis-

factoria revera sint talia, quae emendationi et satisfactioni pratestandae sint congrua justave. Communiter haec recusatio sub vanti impossibilitatis aut difficultatis, et danni praetextibus profertur Hos praetextus confessarius removere debet deducendo et convincendo poenitentem de corum, quae imposuit, possibilitate et ne cessitate: si nihilominus recusat, poenitens pro pervicaci haben dus est.

- f) Cum fidem eorum, quae in superioribus confessionibus se facturos promiserunt, non praestiterunt, idque ex mera anim levitate et salutis incuria, v. g. si contra fidem datam necdum de seruerunt occasionem proximam peccandi, aliena non restitue runt, in amicitiam non redierunt, quamvis potuerint, quia facul tas et occasio ea praestandi praesto fuerunt.
- g) Cum sine omni emendationis conatu jam ex longo tempor in vitiis suis computrescunt, vel criminum rei sunt, quae solito magi animum perversum et efferatum demonstrant.

## Rationes et motiva contritionis.

- §. 123. Ubi confessarius ex signis moraliter certis intellexe rit, poenitentem veram contritionem non habere, illius desideri eum accendere conabitur. Non enim expedit ejusmodi poenitente remittere, ut majori industria se praeparent: nam cultiores eximo offenduntur, homines vero obtusi ingenii sibi plerumque consulernesciunt; quare confessarius ipse adlaborabit, ut suavi prudentique agendi ratione in confitentium animis sinceram de admisso crimital contritionem excitet. Sunt vero, quibus ad contritionem excitamine et movemur, rationes tam multae quam variae, quae peccati gravitatem adeo demonstrant, ut confitens non possit non exinde sum mum animi dolorem peccatique odium et detestationem conciperatum numerantur praecipuae:
- 1. Contemtus adorandae Dei Majestatis et macula ingreti animi sensus turpissima, quae peccato undequaque inflaerem Merito peccatum dicitur contemtus Dei practicus, qui in summi Dei injuriam cedit. Per omne peccatum sacrosancta Dei Volunta negligitur et dehonoratur, Supremae Majestatati divinae cultus pobsequium negatur, dicente Apostolo: "Per praevaricationem lego Deum inhonoras." Atque hujus contemtus et injuriae gravitas emagis apparet, quo serius expendatur:
- a) Quis offendatur et contemnatur? Qui est in se et prie pter infinitas suas perfectiones omni amore et obsequio dignissituts Dominus ac Deus totius universi, Creator, Redemtor Sanctificator noster, Amicus et Pater, cujus venevolentita peccando non curamus, et aversamur optatam gratiam. «Quanta fronte attollo oculos ad vultum tam boni Patris tam malus filius

exitts aquarum deducant oculi mei, operiat confusio faciem meam, desiciat in dolore vita mea, et anni mei in gemitibus" 1).

- b) A quo? Quis est ille, qui infinitam Dei Majestatem tanta l'abertate contemnit? Creatura, et, quod plus est, ille summis a Des cumulatus beneficiis, creatus infinita potentia, ineffabili conservatus providentia, redemtus maxima charitate extremis doloribus et morte ignominiosissima Jesu Christi, in filium adoptatus per Baptismum, toties ad participationem Sacramentorum admissus, lactatus Sanguine et divinissimo pastus Corpore. "Et hoccine reddis Domino popule stulte et insipiens? numquid non ipse est pater tuus, qui possedit te, et fecit, et creavit te? redemit, et sanctificavit te? 1)."
- c) Propter quid? Levissimam ob causam Deus contemnitur et offenditur, miserae voluptatis studio, incitante caecae voluntatis stimule. "Obstupescite coeli super hoc, et portae ejus desolamini vehementer; dicit Dominus. Duo enim mala fecit populus meus: Me dereliquerunt, fontem aquae vivae, et foderunt sibi cisternas, cisternas dissipatas, quae continere non valent aquas" 3).
- d) Ubi et quando? In facie et in oculis omnia terrarum com-Prehendentis spatia delinquimus, et eo ipso articulo, quo totus est 🖦 conferendo, quidquid habemus, unde ad obsequium suum nos ex-Catat, quando vitam prorogat, quam ita conservat, tanquam in momenta singula primitus conferret; quando victum porrigit, vestimenta suppeditat; quando mille etiam interna arcet discrimina; -🗪 o ipso tempore, quo nemo nostrum illius offendendi auderet admittere cogitationem. Prefecto, haec si seria mente reputes, peccato mihil turpius, nihilque in Deum abominabilius concipi vel animo 🛍 ngi potest. Quem tanti ingrati animi memorem non pudeat pec-Cati, dum recolere velit beneficia innumera communia et particutaria, occulta et manifesta, temporalia pariter et spiritualia, Quibus hominem ita circumcinxit Deus, ut, quoque respiciat, in Oculos incurrant. Quis non vehementissimo animi dolore conteratur Ob injuriam peccato Redemtori sanctissimo illatam, cui temerarius Modammodo tentavit renovare vulnera, iterare opprobria, quando-Midem patravit id, quod causam dedit crucifixioni, nempe pecca-Rursum crucifigentes sibimetipsis filium Dei et ostentui habentes 1." — Ratio igitur summa, qua in peccantis animo contritio <sup>E</sup>Citetur, est considerata et poenitenti repraesentata Dei infinita Lajestas et munificentia in nos. Odiosum crimen est animi ingrati culpa, ast nunquam odiosius, quam cum in Eum delinquimus, cujus hexhaustam in nos beneficentiam nullis unquam possumus obsequiis compensare.

 <sup>8.</sup> Bern. Serm. 16- Cant. — 2) Deutr. XXXII. 6. — 3) Jerem.II. 12. —
 4) Hebr. VI. 6.

Alia ratio est dolenda divinae gratiae jactura, cujus vel un cus gradus, ut tradunt sancti Doctores, universa naturae bona st perat. "Omne aurum in comparatione illius arena est exigua" 1 Miseranda servitus, qua efficitur peccator mancipium diaboli. ty ranni et impostoris, qui, quantum nunc allicere studuit ad peces tum, tantem postea inferet poenarum. Eheu quis non posset no summopere odisse peccatum, si serio perpenderit, se gratiae sas ctificantis, in qua totus animi decor situs est, jacturam passum, in servitutem daemonis traditum esse, turpissima peccatorum lab foedatum? Sic S. Ambrosius praefatur: Nihil est, quod tam summ dolori sit, quam quod sit unusquisque positus sub captivitate pet cati; recordetur, unde deciderit, eo quod ad corpora et terrena'a illa speciosa et pulchra divinae cognitionis intentione deflexerit" Et S. Cyprianus: "Animam tuam misera perdidisti, spiritualite mortua supervivere hic tibi, et ipsa ambulans funus tuum portar coepisti, et non acriter plangis? et non te vel pudore criminis abs condis?" 8).

3. Aliam denique dolendi de peccato illudque detestandi ratio nem jactura aeternae felicitatis et incursus damnationis perpe tuae constituunt. "Quamvis peccatoribus, inquit S. Augustinus 1 judicium universale in mundi termino subeundum non foret; quar quam per omnem aeternitatem in summa deliciarum hujus mune affluentia sine ulla poenae alicujus formidine victuri essent : attame ob hoc solum, quod a felicissimo Dei conspectu aeternum separen tur, amarissime illis flendum esset; neque enim ullam huic pare: poenam vel animo comprehendere potest, qui ex vivae fidei lumin novit, quid sit Deus. Sed quoniam haec amantibus duntaxat poem est, non contemnentibus, paucissimi vero in hac vita illam se : tiunt, alia quoque illis poena, quam omnes sentiant, et qua velm mentissime crucientur, constituta est: ardentissimi videlicet Gehem nae ignis, in cujus comparatione poenae hujus vitae levissimae sum ac si poenae non essent. Quomodo igitur si fide edocti et Spiritsancti gratia excitati haec perpendimus, necessario peccatum, quo tanta in nos mala profluunt, detestabimur! "Gehennam pom mus, inquit S. Chrysostomus, in conspectibus nostris, ponamus etia illud ante oculos, quanti doloris est excludi ac projici a regno 💝 lorum, quod, ut mihi videtur, gravius est ipsa Gehenna" 5). -----

## Eorundem delectus.

§. 124. His et similibus rationibus atque motivis uti poter confessarius, ut in corde poenitentis contritionem eliciat ac proge

Sap. VII. 9. — 2) Libr. 2. de Poenit. c. 2. — 3) De lapsis circa fin. —
 In Psalm. XLIX. — 5) Libr. 1. de Compunct. cordis.

neret; pro diversa tamen poenitentium indole et scelerum gravitate talia semper seligat momenta, quae poenitentium captui maxime accomodata et prae reliquis efficacia videntur. Cum autem humana maens duobus praecipue moveatur, timore videlicet et amore, altertro utendum erit, pro genio et indole poenitentis.

Rudiores, qui in peccato tandem induruere, metu inprimis configi debent poenarum, et excitari ad dolorem propter illas peccatoribus a Deo praeparatas¹). Inde ut ad Deum sensim adducantur, subjicienda erit jactura bonorum, quibus se privarunt, scilicet gratiarum coelestium et haereditatis supernae — gloriae illius, quam oculus non vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit, quam Deus praeparavit diligentibus se. Proponetur subinde spes damna praeterita resarciendi, obtinendae denuo stolae, qua se ipsos misere spoliaverunt, primaeva jura recuperandi. Demum ad Dei amorem, sine quo nutat vel concidit poenitentia omnis, paulatim flectentur. Inspectis oculo fidei seu suppliciis, quae promeruere, seu bonis, quae adhuc comparare possunt, paulatim fiet, ut confiteantur Domino, quoniam summe bonus, et in saeculum misericordia ejus.

Etsi haec motiva sobrie proposita pene omnibus proficere possunt, ii tamen, qui profectiores sunt in virtute, quive plus in virtutem, quam in vitium propendunt, facile ad contritionem moventur, si eis subjiciatur summa Dei Majestas, quae a vili creatura contemnitur, et infinita Bonitas, quae a propriis filiis enutritis tenerime, effusse in ordine naturae et gratiae dilectis, misericorditer exaltatis, petulanter offenditur. — Expedit autem omnibus proponere immensam Charitatem Christi, qui e coelis descendit ovem Perditam quaesiturus, qui quaerens sedit lassus, qui non invenit nisi crucem passus, qui, dum ab ea mutuum amorem pro jure suo exspectaret, odium pro dilectione, novam crucem pro gratiarum actionibus, novos dolores, novum Calvariae genus, et nihil ultra consecutus est.

### Continuatio.

- §. 125. En aliqua motiva, vel certe adminicula doloris, brevibus sententiis comprehensa, quibus secundum ductum prudentiae juvandi sunt peccatores, quorum conversio videbitur aliquando subdubia.
- 1) Mala naturalia, quae Deus, Deus, inquam, peccato annexuit.
  - 2) Timor Gehennae. Et ego ob rem nihili? —
  - 3) Timor severissimi judicis, Christi Jesu.

<sup>1)</sup> Apoc. XIV. 10.

- 4) Recordatio beneficiorum supernaturalium.
- 5) Recordatio gratiarum supernaturalium, uti dilatio poense, spatium poenitentiae etc.
- 6) Exempla severitatis divinae, exercitae in alios, uti Cain, diluvium, Sodomitae, Onan, Israëlitae in deserto, Core, strages Bethsamitarum, percussio Ozae, David, Judas proditor, Ananias et Saphira etc.
  - 7) Praesens benignitas Dei ad poenitentiam vocantis.
  - 8) Turpitudo peccati hujus in homine, in Christiano.
  - 9) Pulchritudo justitiae, quam, eheu, deserui ob nihilum.
- Comparatio prioris status in justitia, cum praesenti statu peccati.
  - 11) Renuntiatio facta coeli gaudiis ob ---
- 12) Exempla Sanctorum Poenitentium, uti David, Petrus, Magdalena, latro in cruce; item e vitis Sanctorum. Et ego!
- 13) Severitas poenitentiae, quam primaeva Ecclesia per Spiritum Dei directa dictavit graviorum peccatorum reis.
- 14) Exempla SS. Innocentium, qui acerbe deflebant errata etiam levissima. Et ego tantus peccator!
- 15) Benignitas Dei, quae ex vita et morte Redemptoris evidentissime elucet.
- 16) Parabolae Salvatoris de ove centesima errabunda, de drachma perdita, de filio prodigo. Idem modus, quo excepit Jesus mulierem peccatricem, adulteram, latronem poenitentem, Petrum post negationem; ratio, qua convertit Saulum.
- 17) Ex perfectionibus divinis: aeternam justitiam, essentialem veritatem et bonitatem neglexi; omnipraesentem, sapientisaimum, summae Majestatis Deum offendi — ego homuncio, post tot beneficia, ob nihilum etc.

# Modus ea proponendi.

§. 126. Has vero contritionis rationes, et motiva, quae pro unoquoque selegeris, non propones tumultuose, sed a) clare et breviter, quia plurimi sunt, qui attentione et intellectu nec sequi, neque assequi possint longiorem sermonem et ratiocinationem. b) Cum quadam energia, ut tanto altius penetrent in animum; vitabis tamen expressiones, quae poenitentem affligere, eumque erubescentem facere possent. c) Cum affectu piae compassionis et cum coelesti unctione, ut quae ipsi proponis, ipsemet sincere sentias; quem compassionis sensum etiam dicendi forma confessarius ostendere et fateri poterit, v. g. si dicat: Gaudee, mi bone! et gratulor ex corde, quod misericors. Deus tibi gratiam concesserit et spatium, gravissimum hoc peccatorum onus excutiendi, quibus tantopere Deum, summum tuum benefactorem, offenderas, te ipsum vero in

tam manifestum saluțis periculum conjeceras. Item și in fine dicat: se Patris aeterni loco eum veluti filium prodigum ulnis paternae charitatis amplecti, jamque stolam gratiae per sacramentalem absolutionem illi circumdaturum, et id unum orare, ut a Patre tantopere cum amante jam non amplius recedat. - Modus poenitentibus contritionis motiva ingerendi multum juvatur, si juheantur aliquam sententiam ponderosam expendere. Sic e. g. si confessarius dicat : Dictam tibi a Christo crucifixo et pro te vulnerato S. Bernardi sententiam devote considera; "Nonne satis pro te vulneratus sum? Numquid non pro iniquitate tua afflictus sum? Cur addis afflictionem afflicto? Magis me aggravant vulnera peccati tui, quam vulnera corporis mei? Aut: "O homo, vide, quae patior pro te; non est dolor, sicut, quo crucior. Ad te clamo, qui pro te morior. Vide poenas, quibus afficior, vide clavos, quibus confodior; cum sit dolor tantus exterior, interior est planetus gravior, cum tam ingratum experior" etc. etc. Prae reliquis loca biblica seligenda sunt. - In finem, quo elicias contritionem in corde poenitentis, non parum conducit, si proponas motiva deducta a) ex circumstantiis festi, praesertim quo recoluntur specialia Dei beneficia; vel β) ex beneficiis specialibus, quae Deus contulit huic vel illi in particulari. Sic Nathan propheta, volens ostendere turpitudinem adulterii et homicidii Davidis, ut eum ad contritionem excitaret, - dixit ei 1): "Tu es ille vir (ingratus). Haec dicit Dominus Deus Israël: Ego unxi te in regem super Israël, et erui te de domo Saul. — Quare ergo contemsisti verbum Domini, ut faceres malum in conspectu meo?" vel 7) ex abjecto, propter quod, vel in quo quis peccavit, v. g. si quis se accusat de inordinato amore in creaturas, dici potest: Si amas creaturam, quia pulchra est, quia tibi bene facit etc., quanto magis amare debes Deum, a quo omne pulchrum, omne bonum venit! Fidem consule: Nihil est seu in coelo seu in terra, quod amorem nostrum ita mercatur, ac Deus, et hunc non amabis? Quidquid amas, amas, ut tibi bene sit. Sed cogita, an tibi melius esse queat, majoraque tihi bona optare possis, quam si Deum diligas? "Oculus non vidit, pec auris audivit, nec in cor hominis ascendit, quod praeparavit Deus iis, qui diligunt illum 2)."

# Monitum generale.

§. 127. Absit, ut Sacramenti minister, quidquid sui muneris est, implevisse se credat, qui haec et alia id genus in aurem poenitentium insusurraverit. "Admonere poterit per strepitum vocis, ait S. Augustinus, si non sit intus, qui moneat, inanis erit strepitus ejus." Hunc autem spiritum, qui intus movet, sola oratio iique diu-

<sup>1)</sup> II. Reg. XII. - 2) I .Cor. II. 9.

turni inter vestibulum et altare gemitus eliciunt. Totis igitur viribus confessarius incumbat, ut Christi exemplo se sanctificet pro poenitentibus suis. Eo pietatis afflatu si destitutus sit, timendum ne, licet forte Tullium facundia superet, sit aes sonans et cymbalum tinniens. Eo contra si plenus sit, licet, ut Moyses, tardioris linguae, mira operabitur. Is ille nimirum est Dei spiritus, qui Ambrosiis dat lacrymas, quibus duriores ad flendum compellant, qui Xaveriis praebet flagella, quibus proprii sanguinis dispendio sanguinem e venis alienis eliciant, qui demum voci cassae etiam et infirmae dat vocem virtutis. Quare dum peccator, qui primum ad contritionem excitandus est, sacrum tribunal accedit, breviter ad coelum adspira, ut hanc venientem animam lucrari possis, cogitans et orans cum piisima Judith: "Confirma me, Domine Deus Israël, et respice in hae hora ad opera manuum mearum 1)."

Quodsi poenitentem commoveris et ad contritionem disposueris, confirmes in eo bonum propositum sese emendandi, tum memorem eum reddendo divinae misericordiae, quae vere poenitentem cum gaudio excipit<sup>2</sup>), tum, ubi opus fuerit, ex divina promissione consolando<sup>3</sup>), tum etiam media suppeditando, queis conversionis negotium eo facilius redditur et corroboratur, Deo praeterea ad id gratiam et vires largiente.

## Boni propositi indoles.

§. 128. Sincera contritio de peccatis necessario involvit propositum non peccandi de cetero, novamque vitam inchoandi. Ut vero hoc propositum vere decretum mutati animi dici queat, firmum sit oportet et efficax; non sufficit sola velleitas inanis, sed securis ad radicem ponenda est, ut quidquid probabiliorem relapsum attrahere potest, resecetur, et media saltem necessaria cum diligentia adhibeantur. Et sane, quis dixerit eum vere velle finem, qui nullo utitur medio, vel qui saltem nil agit, quod satis sit, ut ad illum perveniat? Eum v. g. doctum fieri velle, qui nihil studet? vel illum amplam messem facere velle, qui agros neque arat, neque serit; et poenitentem sincerum habere propositum sese corrigendi, atque acquirendi virtutem, qua caret, qui ad id nullum exerit laborem? Mera velleitas non sufficit, sed firmum et efficax propositum adsit necesse est, ne Sacramentum nos frustretur.

Quoniam vero bonum propositum saepius in poenitente desit, confessarius hoc in poenitente vel procurare, vel, si adfuerit, ad examen vocare debebit, inquirens, utrum plena et integra sit ei vo-

<sup>1)</sup> Judith XIII. 7. — 2) Luc. XV. Psalm. CII. 13. Psalm. LXXXV. 5. — 2) Ezech. XVIII. 21. 22. Mich. VII. 19. Isai. I. 18. I. Joan. II. 1. Hebr. VII. 25. Rom. VIII. 34.

lumtas, sese emendandi, an tantum velleitas, vel utrum propositum sit firmum censendum, nec ne. Quapropter videat, num poenitens manual firmum censendum, nec ne. Quapropter videat, num poenitens manual firmum censendum, nec ne. Quapropter videat, num poenitens manual firmum central firmum c

Ouid si poenitens jam confessionis tempore in peccatum grave relapsurus praevideatur? Si tantummodo confessarius praevideat, tale propositum poenitentis, dum eidem se sistit, nihilominus firnum et efficax esse poterit. Ast si poenitens ipse de emendatione sua desperat, illam utique neque decernere poterit; fieri enim nequit, ut quis illud firmiter sibi proponat, cujus assequendi nulla ipii spes affulget. Attamen etiam sola formido, de novo peccandi cum firmitate propositi omnino componi potest. Necessarium equidem non est, ut quis persuasum sibi habeat, se non peccaturum amplius, quia hoc dependet ex eventu futuro, et est actus intellectus, sed satis est, non velle deinceps iterare commissa; quod est actus voluntatis, qui dependet a praesenti tempore. Tales autem parati sint media praescripta sedulo adhibere, et quo infirmiores se putant, eo majori cum fiducia ad Deum confugiant. "Virtus in infirmitate perficitur; cum infirmor, tunc potens sum, 1). "Deus superbis quidem resistit, humilibus autem dat gratiam" 2).

# Ejusdem eversio.

§. 129. Bonum propositum vel ordinariis tentationibus languescere ac debilitari, vel extraordinariis, puta, vehementiori impetu frangi potest. Tanta est enim fragilitas humana, ut decreta etiam frmissima lapsu temporis magis magisque languescant. Alterius autem generis exemplum habemus in Petro Apostolo 3). Verum enim vero in hac re plurinum interest distinguere inbecillitatem ab acedia et ignavia, quas confessarii saepe confundunt. Infirmus ea agreditur media, quae necessaria sunt, et, si nihilominus relabitur, infelix duntaxat est, non nocens, miseratione dignus est, non opprobrio. Inerti vero et pigro non desunt bona desideria. "Desideria

<sup>1)</sup> II. Cor. XII. 9. — 2) I. Petr. V. 5. — 3) Luc. XXII. 23.

occidunt pigrum. noluerunt ejus manus quidquam operari, tota die concupiscit et desiderat"1). Sed illa exsegui non conatur. hostem absentem provocat, praesentem fugit. Vult et non vult piger. S. Augustinus has humani cordis astutias in se ipao detexit et in libro Confessionum<sup>2</sup>) descripsit iis vocibus, quae hucusque dictis lucem afferent. "Unde hoc monstrum et quare istud? Imperat animus corpori et paretur statim, imperat animus sibi, et resistitur." Et ne dicatur his in occasionibus frigide velle, addit se plurima exsecutum esse. quae non optabantur ac ipso eodem ardore. quo sua conversio: "Tam multa feci, ubi hoc non erat velle, quod 🚲 posse, et non faciebam, quod incomparabili affectu mihi placebat amplius." Dicit magna, quibus flagrabat, conversionis suae desideria effecisse, ut modo contra se ipsum indignaretur, quod tandem non exsequeretur illa: "Ego fremebam spiritu indignans turbulentissima indignatione, quod non irem in placitum, et pactument tocum Deus meus:" et modo magnam lacrymarum copiam effunde 🖘 🗷 ret: "Et dimisi habenas lacrymis, et proruperunt flumina oculorum meorum; sentiebam enim me ab iis iniquitatibus teneri, et jactas 3 bam voces miserabiles: Quamdiu! Quamdiu!" — Director spirituali 🖫 🗸 🗸 parum scitus, moram hanc referet acceptam infirmitati, sed long alia est S. Augustini sententia, ibidem quippe loci fatetur, hanc i se, non secus ac in aliis, qui in eodem statu versantur, non fuigs 🗢 🚘 infirmitatem, sed plenae integraeque voluntatis defectum. »Non e: toto vult, non ergo ex toto imperat, nam in tantum imperat, i quantum vult. Non utique plena imperat, ideo non est, quod imperat perat. Non igitur monstrum partim velle, partim nolle; sed aegri = 3 tudo animi est, quia non totus assurgit veritate sublevatus, consuetus = = = dine praegravatus."

Ex dictis igitur tam hujus, quam praecedentis paragrafi paratet, quid de proposito censendum sit illius, qui in eadem relabiturate peccata. Relapsus in eadem peccata minime est signum sufficientation non adfuisse firmum debitumque propositum, quia experientia compertum est, nos serias etiam et firmas aliquo tempore voluntate. In mutatis circumstantiis persaepe immutare. Et quis neseit, propositum esse actum voluntatis, qua nihii inconstantius? Ex hujusmod inconstantia fit, ut, quae heri detestati sumus, iterum hodie perpetremus. Unde S. Thomas ait: "Sicht vere cucurrit, qui postes sedet, ita vere poenituit, qui postes peccat" "). Nam poenitens perset, ita vere poenituit, qui postes peccat" "). Nam poenitens perset, frequentem relapsum in eadem peccata gravia indicium esse est, frequentem relapsum in eadem peccata gravia indicium esse voluntatis sese emendandi. Unde quotidie poenitere et ad vomitum redire genus irrisionis est, quam an et quamdiu patientissimus et ad

<sup>1)</sup> Prov. XXI. 25. - 2) Cap. VIII. - 2) Summ. theolog. III. 84. art. 10.

poenam peccatis alioquin debitam inferendam tardus et longanimia Deus passurus sit, incertum est. Timeant ergo, qui ad antiqua mox peccata redire non timent, ne in suis peccatis sordescentes Deus ad aeternam corum ignominiam et confusionem aliquando irrideat. "Irrisor est, non poenitens, qui adhuc agit, quod poenitet, nec Deum videtur poscere subditus, sed subsannare superbus" 1). "Talia non facit Christianus bonae fidei et bonae spei" 2).

# Caput III.

De principiis generalibus circa satisfactionem observandis.

#### Articulus I.

De satisfactione imponenda.

## Satisfactionis notio et necessitas.

§. 130. Satisfactio generatim sumta est mali cujusdam per-Pessio, aperisque praestatio ad culpae expiationem composita. Christus quidem pro peccatis nostris Patri aeterno plenissimam obtulit satisfactionem; quum tamen homo gratiae divinae beneficia haud consequatur, nisi, quantum in eo sit, gratiae cooperetur, satisfactioquoque a Christo Domino oblatae particeps non redditur, nisi, Thi pro peccatis eommissis, quantum potest, satisfacere intendit. Nam ad novitatem et integritatem vitae per Sacramentum Poeni-🖎 🗪 Liae sine magnis nostris fletibus et laboribus nequaquam pervepossumus divina id exigente justitia, licet Christi satisfactionis Par ticipes reddamur per Baptismum plene et omnigene, ita, ut alia and supersit poens luends. "Prima peccata, inquit S. Chrysostograția et benignitate virtutie Christi grugifixi guncta deleta \*\*\*\*\*\* Quan vero post Baptismum commissa sunt, multo indigent stadio, ut rursus deleanter: quandoquidem neque secundum est lavacrum, sed lacrymis indigent nostris, confessione, elecmosynis, Prezibus aliisque generibus omnibus pietatis. Sie etiam post Baptisman delentur peccata, multo tamen cum labore et fatigatione" 3).

Quantum cunque autem fragilis sit et honum operandi impotens natura humana, benignissimum nihilominus, quod nobis Filium in redemptionis pretium concessit, Numen, quaecunque bona peragimus et ala sustinemus, quande intentio accedat per ea, operibus et passa ionibus Domini Nostri unita, et gratia Salvatoris nutrita, pro

S. Isid. libr. 2. Sent. c. 16. - 2) Aug. de verb. Apost. serm. 29. - 3) Senm. 26. de poenit.

peccatis satisfaciendi, in satisfactionis pretium clementissima dignatione admittit. Igitur mali cujusdam perpessio operisve boni praestatio ad participandum de Jesu Christi satisfactione, animo poenitenti suscepta, haud quidem efficacia eidem insita, attamen vi meritorum Christi, ad compensandam injuriam per peccatum Deo illatam, et ad redimendam poenam graviorem, eodem peccato promeritam, confert; unde satisfactio merito appellatur. Atque nostra opera satisfactoria aliud non sunt, quam exhibitiones poenitentis animi, et simul conditiones necessariae, ut de satisfactione Christi participemus.

Sunt vero rationes, ob quas Deus voluerit, ut per sacerdotes certa in Sacramento Poenitentiae mulcta peccatoribus imponatur: a) Decebat, ut, qui post accepta regenerationis et gratiarum benificia denuo ad vomitum revertitur, sanguinem testamenti pollutum ducit, et Spiritui gratiae coutumeliam facit, durius haberetur, quam qui ante Baptismum sine Deo, sine lege, sine inhabitante Spiritu, deliquerit. b) E re erat, ut, si Deus peccata per misericordiam condonet, eadem plecteret per justitiam, ut sic justitia et pax sese amplecterentur. c) Exigebat ipsa hominis utilitas, ut non omnis poenae expers maneret, nec ex ipsa Dei bonitate deterior fieret.

#### Satisfactionis ad Poenitentiae Sacramentum ratio.

§. 131. Ad participandum de satisfactione a Redemptore praestita, satisfactionis ab ipso peractae cooperatione indiget peccator omnis, verum is tantum, qui operibus satisfactoriis quibus-dam saltem exhibendis par est. Inde sequitur, gravem esse confessarii obligationem, peccatori omni operibus satisfactoriis exhibendis haud penitus impari eadem pro peccatorum ac status ejusdem tum interni quam externi conditione imponendi. Operum, quae confessarius qua judex in satisfactionem pro peccatis gravibus injungit, implendorum tam stricta obtinet necessitas, ut, qui absque sincera ea implendi intentione absolutionem suscipiat, absolutionis gratia ob poenitentiae propositique defectum excidat; qui sua culpa omnia, vel eorum saltem partem notabilem omittat, peccato gravi se polluat. Itaque haud quidem absolute, ast relative tamen, partem essentialem Sacramenti Poenitentiae constituit satisfactio: quippe absque ejus explendae intentione Sacramentum Poenitentiae valide suscipi nequit: et ejus neglectus culpabilis suscepti Sacramenti effectus salutares irritat.

### Satisfactionis finis et conditio.

§. 132. Ex dictis patet, satisfactionem, qua talem, ad poenas justitiae divinae debitas redimendum spectare, itaque (peccatorum commissorum) vindicativam esse. Quum tamen aut bonum agendo

at malum sustinendo praestetur, ac utrumque tam ad peccata in posterum praecavenda, quam ad perfectionis christianae incrementa viam simul regiam pandat, omne opus satisfactorium, animo recto susceptum, ad consuetudines pravas eradicandas, occassiones malus praecavendas, et animum a fluxorum amore retrahendum, plus minusve auxilii affert, unde satisfactio sapienter disposita salutarem simul medicinae rationem numquam non habet; hoc itaque respectu medicinalis merito nominatur. Vicissim etiam ea ingrati perpessio bonive praestatio, quae secundum finem ejusdem primarium ad peccatorum in posterum fugam et virtutis christianae profectum ordinatur, ad reclinandam quoque poenam peccato debitam, peccatorum praeteritorum vindictam et castigationem, animi poenitentis intentione dirigi potest; unde liquet, satisfactionem, etsi qua talis vindicativa, medicinalem tamen simul esse tam posse quam debere.

Haec distinctio in Concilio Tridentino commemoratur, dum monet et praecipit, satisfactiones injungi debere pro qualitate criminum et poenitentium facultate salutares et convenientes, nec non simul statuit, ut satisfactio non sit tantum ad novae vitae custodiam et infirmitatis medicamentum, sed etiam ad praeteritorum peccatorum vindictam et castigationem 1). Hic loci Concilium supponit satisfactionem medicinalem probatque vindicativam.

## Satisfactionis praestandae media.

§. 133. Ex ipsa jam satisfactionis notione liquet, duplex nobis suppeditari Deo satisfaciendi medium, a) ingratorum tolerantiam, b) operum bonorum exercitium. — Ingratorum, quae in satisfactionem Deo offerentur, idoneorum triplex occurrit genus. corum scilicet, α) quae providentia divina ita disponente aut ex hominum, aut ex naturae rationis expertis influxu patimur;  $\beta$ ) quae nobis ipsis seligentibus suscipimus; 7) quae confessario injungente sustinemus. "Tanta est enim divinae misericordiae largitas, ut non solum poenis sponte a nobis vindicando peccato susceptis, aut saeerdotis arbitrio pro mensura delicti impositis, sed etiam quod maximum amoris argumentum est, temporalibus flagellis a Deo inflietis, et a nobis patienter toleratis, apud Deum Patrem per Jesum Christum satisfacere valeamus" 2). Hinc pro ipsa praxi miserae conditionis hominibus duro labore victitantibus, gravi egestate afflictis, vel diuturno morbo et pungenti lecto affixis, utiliter admodum praescribitur, ut quotidie matutino et vespertino tempore, ut etiam pluries per diem renovent de peccatis contritionis actum, ut Deo in satisfactionem offerant, quaecumque eos molesta et dura

<sup>1)</sup> Sess. XIV. cap. 8. - 2) Conc. Trid. Sess. XIV. cap. 9.

in hoc miserabilis vitae genere pati necesse fuerit juxta divinae providentiae dispositionem.

Quod bona opera, dubium non est, tam ea, quae confessarius praescribit, quam quae nobis ipsis seligentibus exsequimor, si cordis poenitentis genuina intentio accedat, ad satisfactionem anta esse. Imo etiam ea opera, ad quae legis universalis praecepto instituimur, satisfactionis adminiqula estenus saltem praebere sossunt, quatenus voluntatis propriae abnegationem ad ca passim nocessariam. Deo in satisfactionis pro peccatis nostris sacrificium humiliter offeramus. Ceterum suadendum est, ut, dum hujusmodi opera in satisfactionem injunguntur, non accuratius solum determinentur, et ratione modi, quo, et temporis, quamdiu poenitentis cordis intentione persolvanter, verum etiam cum alio, (si necuese fuerit) opere strictius satisfactorio jungantur. Sic hac cum restrictione orationi et cultui divino raro vacantibus consulto injungetur inter vetera, ut quotidie vespere et mane, quod alioquin singulis diebus facere tenemur, per octo vel quatuerdecim dies poenitantis cordis intentione, quinimo flexis genibus, statutas ad Deum proces fundant. Idem obtinet ratione sacrosancti Missae sacrificii, concionis. officiique divini diebus dominicis atque festivis. "Opus, ait Doctor angelicus, quod quis facit ex intentione sacerdotis, dupliciter valet poenitenti, uno modo ex natura operis, alio modo ex vi clavium."

#### Satisfactionis effectus.

§. 134. Satisfactionis, qua vindicativae, effectus in poenis redimendis reponitur. a) Ad tollendas peocatorum poenas acternas spectat satisfactio, gravia confesso contentia confessarii qua judicis imposita, eo quod relative saltem essentialem Poenitentiae Sacramenti, quo aeternae remittuntur poenae, partem constituit. b) Opera a confessario pro peccatis imposita poenas temporales Dei justitia decernendas imminuunt, et quidem majorem aut mingrem earundem partem, tum pro gradu operis, tum pro satisfacientis dispositione sive contritionis fervore. Idem valet de operibus pictatis, caritatis et poenitentiae, quae peccator rite confeasus praeter satisfactionem a confessario impositam, cum intentione, satisfaciendi pro peccatis peragit. Ait enim Concilium Tridentinum: "Si quis dixerit, pro peccatis, quoad poenam temperalem, minime Deo per Christi merita satisfieri poenis ab eo inflictis et patienter toleratis, vel sacerdote injunctis, sed neque sponte susceptis; jut jejuniis, orationibus, eleemosynis, vel aliis etiam pietatis; operihus atque ideo optimam poenitentiam esse tantum novam vitam, anathoma sit 1).

<sup>1)</sup> Sess. XIV. can. 13.

Dimissa culpa et poena aeterna saepe remanere poenam temporalem divinate justitiate persolvendam, perspicua et iliustria in sacris Literis exempla, nec non perpetua Ecclesiae fides manifestissime probant. Vide II. Reg. XII. S. Aug. Tract. 124. in Joan. Comment. in Psalm. L. Conc. Trid. Sess. XIV. Can. XII.

Satisfactio, quatenus est medicinalis, peccati gravitatem prae oculis nobis ponit, peccati perinde odium in cordibus nostris exci'tat, nec non consuetudines exstirpat, et virtutum christianarum exercitium assuetudine facilius reddit.

Confessarii eandem imponendi jus et obligatio.

§. 135. Confessarius judicis et medici sustinet personam. Qua judex satisfactionem, quatenus est vindicativa, qua medicus eandem, quatenus est medicinalis, injungendi jus ac obligationem habet. Utrumque patet ex Ecclesiae praxi, quam Concilium Tridentinum confirmat. Implet eam, quum in satisfactionis media ejusmodi seligat opera, quae ad poenitentis statum rationem habent. Jam pro rei gravitate operae pretium est singillatim inquirere, qualis pro poenitentium status diversitate satisfactio esse debeat, ut ejusdem effectus medicinalis simul et vindicativus quam uberrimus bittineatur.

#### Satisfactionis imponendae indoles.

§. 136. Indolem satisfactionis a sacerdote poenitentibus imponendae Concilium Tridentinum sat superque describit: ait videliett: "Debent sacerdotes Domini, quantum spiritus et prudentia suggesserit, pro qualitate oriminum et poenitentium facultate salutares et convenientes satisfactiones injungere, ne, si forte peccatis conniveant, et indulgentius cum poenitentibus agant, levissima quaedam opera pro gravissimis delictis injungendo, alienorum peccaterum participes efficiantur" 1). Vult igitur Concilium et praecipit, ut confessarius in imponendis satisfactionibus habeat Tationem et delictorum, pro quibus imponendae sunt, et personawith poenitentium, quibus imponuntur, ut nimirum servetur quae-'dam proportio inter naturam et gravitatem poenae et delioti, spectata etiam indole et conditione personae poenitentis 1). Quoniam untem inter cetera hoc munus, saltem tyronibus confessariis, difficile esse potest, rem uberius, stabilitis quibusdam regulis in usum deducendis, exponere juvat. Et quidem, ut satisfactiones poenitentibus salutares et convenientes sint, requiritur congruentia eorum-

Sess. XIV. cap. 8. — <sup>2</sup>) Cfr. Marten. de antiq. Eccl. rit. libr. 6.
 c. 6. art. 7. ord. 2. 5. 10. 12. — Rit. Rom.



dem a) cum peccatorum interna natura et relatione externa; b) cum peccatorum gravitate, salvo tamen discretionis spiritu; c) cum poenitentis indole interna; d) cum ejusdem conditione externa; e) cum ejusdem bona fama aliisque officiis.

# Congruentia satisfactionis cum peccatorum natura interna et relatione externa.

§. 137. Primo, satisfactiones peccatorum naturae, et hunc in finem cupiditati in peccatore dominanti, quae eorumdem fone principalis est, e diametro sint oppositae. Etenim ea debet esse ratio satisfactionis, ut contraria curet contrariis; eo fine instituts. est, ut a peccato revocet, et quasi fraeno quodam coërceat; et i.i etiam satisfactionis scopus est, ut vitiosos habitus male vivend 1 comparatos contrariis virtutum actibus tollat. Sic S. Basilius scra bit: "Maledixisti? Benedicas. Circumvenisti proximum in negotiis . Redde. In ebrietatem incidisti? Jejuna. Arroganter et superbegisti? Humiliare. Invidisti? Obsecra" 1). Pariter S. Chrysostox mus, "Poenitentiam dico non solum a prioribus malis recedere verum, quod majus est, bona praestare. Facite inquit Joannes fructus dignos poenitentiae. Et quomodo id faciemus? Si peccat adversa faciamus. V. g. Aliena rapuisti? Incipe donare jam propris Longo tempore fornicatus es? Praescripto tempore ab uxore abs tine. meditare continentiam. Proximum vel verbo vel facto viola sti? refer benedictionis verba conviciis, et percutientes te, nun officiis, nunc etiam beneficiis placare contende. Neque enim vulne ratis sufficit ad salutem tantummodo spicula de corpore evellere sed etiam remedia adhibere vulneribus. Deliciis ante et temulentis diffluebas, jejunio et aquae potu utrumque compensa . . . . . Vidist impudicis alienum decorem oculis, foeminam jam omnino nor videas, majori tactus cautione post vulnera" 2). Et S. Gregorius "Sicut arte medicinae calida frigidis, frigida calidis curantur, iti Dominus noster contraria opposuit medicamenta peccatis, ut lubri cis continentiam, tenacibus largitatem, iracundis mansuetudinem elatis praeciperet humilitatem " 3). "Quia per illicita diffluende cecidimus, etiam a licitis nosmetipsos restringendo resurgamus et cor, quod inanis laetitia infuderat, salubris tristitia exurat, e quod vulneraverat elatio superbiae, curet abjectio humilis vitae 4) "Animae vulnera, inquit Clemens XIV. epist. XIV., non aliquibu leviter velocriterque recitatis orationibus, sed iis servatis sanantur quae vitae antecedenti contrariantur." Plerique peccatores, quun hac ratione non curentur, in Deum peccando et peccata confitende

<sup>1)</sup> In Psal. XXXII. — 2) Hom. 10. in Matth. — 3) Hom. 32. — 4) Libr. Past. III. Admon. 31.

vitam suam transigunt. Confessarii omnibus confitentibus idem praescribentes remedium, juste comparantur medicastro, qui quaecumque morborum genera eadem curare nititur herba.

Quum vero confessario in satisfactionibus injungendis peccatorum naturam, quantum fieri potest, respiciendam esse praecipimus, ii non sumus, qui ita hoc intelligi velimus, ac si quodvis peccatum singularem quoque satisfactionem requirat. Tali etenim modo poenitentium obrueretur memoria, animus scrupulosa obtunderetur anxietate, et vel eo perduceretur, ut ob nimiam praestandorum copiam nihil omnino praestaretur. Sed solummodo seligenda sunt opera, quae dominantem in animo propensionem malam ceu fontem aliorum peccatorum uberrimum, vel peccatum tale, quod causa aliorum exstat, impugnare valent. Fieri enim minime potest, ut exhauriatur rivulus, nisi fons obstruatur, et aegritudo sanetur, nisi principium ejus tollatur.

#### Continuatio.

§. 138. Praeterea, ut satisfactio effectu suo haud frustretur, etiam causae peccatorum externae et occasiones attendendae sunt, ut illa vitiositati congrua haberi possit. Nam, quae occasionibus peccatorum et causis infringendis et praecludendis par est, et medicinae rationem habet, et ceteris poenis molestior esse solet. Sic homini, quem mala consociatio in peccata protraxit, sociorum fessa in satisfactionem imponatur; qui sibi in devitandis peccatis externis haud sufficit, alios, qui ipsum moneant, de severiori custodia pie rogare; vel qui in solitudine peccatis indulget, vitae testem sibi ut adjungat, per modum satisfactionis obstringi non inutiliter poterit.

Haec naturae peccati ejusdemque relationi externae congrua etisfactio tamdiu adhibenda, quamdiu indiget ea peccati morcui medendo adhibetur. Quum enim satisfactio ad sanandum etiam et tuendam sanitatem adhibeatur, tamdiu usurpanda est, a mdiu lethalia illa peccatorum symptomata se produnt. Nec sufficura paucorum dierum; quoniam praesens lues praesenti indiget redio, quemadmodum videmus curari morbos corporis, quibus edendis medicamina admoventur, donec laborantem deserunt. Hoc em monitum ex praecipuis est, quae confessarios concernunt, Quorum multi temere persuasum habent, dicto: "Ego te absolvo" co planeque sanatum esse animae paralysi laborantem, eumque deinceps nihil praeterea agendo incedere posse, et libere decurrere Per semitas mandatorum Dei. Gratia sacramentalis adjuvat quidem Poenitentem, qui ea imbuitur, ad observandam legem divinam, sed, Opus est, ut gratiae divinae contrariarum actibus virtutum aliis-Idoneis exercitationibus, assiduo studio pravam cupiditatem,

quae sine fraeno in ipso dominabatur, fortem et validam oppugnando, cooperetur. Videbit igitur confessarius, utrum peccatum dominans sit veluti continens febris, utrum occasiones sint semper praesentes, quo in casu remedium satisfactionis praescribere debet, quod et ipsum sit semper praesens. Unde satisfactionis opera, quae aliquanto tempore durant, probanda sunt praesertim ex duplici causa. Prima est, quia actus isti repetiti habitus malos fortius expugnant et frangunt: hinc praestat eleemosynam designatam per intervalla dispensare, quam simul omnem elargiri. Altera, quia per hanc actuum iterationem fovetur concepta commissorum detestatio peccatorum, quorum post absolutionem facile succedit oblivio, et quam parum corporibus, aeque parum animis expedit venenata vulnera cito obduci. "In morsu venenato prohibetur conselidatio. Simon Leprosus etiam recepta a Christo sanitate infirmitatis suae nomen retinuit, ne unquam ei excideret e memoria."

#### Congruentia satisfactionis cum peccatorum gravitate.

§. 139. Altera satisfactionis poenitenti imponendae conditio ea est, ut peccatorum gravitati commensurata sit. "Grandi plagae alta et prolixa opus est medicina, grande scelus grandem habet necessariam satisfactionem" 1). "Neque enim par fructus boni operis esse debet ejus, qui minus, et ejus, qui amplius deliquit; aut ejus, qui in nullis, et ejus, qui in quibusdam facinoribus cecidit, et ejus, qui in multis est lapsus. Per hoc ergo, quod dicitur: "Facite fructus dignos poenitentiae" uniuscujusque conscientiae convenitur, ut tanto majora acquirat bonorum operum lucra per poenitentiam, quanto graviora sibi intulit damna per culpam" 2). Haec regula sua sponte ex verbis Concilii Tridentini fluit, quod prohibet, ne levissima quaedam opera pro gravissimis delictis injungantur. Et quis unam alteramve oratiunculam, aut leviorem quamdam exercitationem ad voluntatem a peccato avertendam, ad vitia graviora infringenda, atque ad poenitentiam pro peccatis agendam, sufficere sibi persuadebit? In culpam sane incurrit, et a divino recedit ordine, qui grave v. g. pejerationis crimen eadem, qua leve, puta simplex mendacium, poena mulctare, vel in peccatum malitia et praemeditatione conceptum eodem, quo in peccatum imbecillitate vel inconsiderantia commissum, modo animadverteret? Nam divinae literae ab iis, qui poenitentiam agunt, hoc efflagitant, ut fructus dignos poenitentiae faciant, atque ad Deum convertantur in jejunio, in fletu et planctu. Et vero, qui peccatis gravibus leves quosdam satisfactionis actus imponunt, hi consuunt pulvillos, secundum propheticum sermonem, sub omni cubitu manus, et faciunt cervicalia sub capite universae aetatis ad

<sup>1)</sup> Ambr. ad Virg. laps. c. 8. — 2) S. Greg. M. hom. 20. in Ev. Lec. XIII.

ad capiendas animas 1). Nimia facilitas et indulgentia plurimum Docet, peccatorem crimen a se commissum haud tanti esse momenti Opinari facit, animique levitatem obfirmat, quin imo sacrum confessionis institutum deminuit praejudicio nonnullorum annuendo, raviorum peccatorum confessionem et paucarum precum recitatioem ad veniam gratiamque divinam recuperandam omnino pleneque atis esse. Quapropter, sicut per omnes Ecclesiae aetates Patrum Conciliorum effata testantur, sacri tribunalis minister in dictandis atisfactionibus peccatorum oravitatem respiciat, haud neglecto crumdem numero et tempore, per quod poenitens in vitio perseraverit. Quo enim gravius indole, frequentius numero, et diutius Tempore peccatum aestimabitur, eo efficaciora adhibebis opera, Tue et duratione sua molestiora erunt. Id quod satisfactionis ab Reclesia quondam usurpatae, quamvis lapsu temporis abolitae, Perspicue demonstrant, quibus peccatum gravius, per plures annos continuatum, nequaquam sola oratiuncula vel levi quadam exercitatione expiatum fuisse compertum legimus. — Gravitatem vero peccati in casu singulari definire, res haud quidem facilis est, ut viri summi semper profitebantur 1). Absit autem omnis anxietas, nec opus est, ut in definiendo gradu peccati gravitatis, subtilius haereas, sed sufficit, gravem saltem et manifestam peccatorum inaequalitatem nosse 3). Si vero gravitatis decisio anceps maneat. vide, quid viri, qui religione, scientia ac probitate eminent, hac de re passim sentiant, quidque habeat praxis Ecclesiae.

#### Continuatio.

§. 140. Verum enim vero, etsi antedicta de satisfactione secundum peccatorum gravitatem, numerum et diuturnitatem determinanda verissima sint, ferenda tamen non est illorum hominum durities, qui peccatorum humeris onera imponunt importabilia, aut vel per se, vel ob rerum adjuncta, in quibus poenitens hic et nunc versatur, nimis ardua. Nam quod in alia, etiam in hac re accidit. Officia christiana ultro urgendo, sicut homines animo dejiciuntur et deterrentur, adeo ut virtutis denique nullam omnino curam gerant, ita etiam hac inconsulta severitate, quae nervos disciplinae supra modum intendit, homines in desperationem aguntur, et a frequentando salutari Sacramento repelluntur. Quam longe haec absunt ab amantissimi Magistri exemplo, qui tam suaviter ad se vocavit omnes laborantes et oneratos, ut reficeret! "Tutius est, ait S. Thomas, imponere poenitentiam minorem debito, quam majorem, quia melius excusamur apud Deum propter multam miseri-

13 \*

Ez. XIII. 18. — <sup>2</sup>) S. Aug. Enchirid. 17. Item libr. 2. cont. Donat.
 6. de Civit. Dei c. 27. S. Thom. Quodi. 9. a. 15. — <sup>3</sup>) Cfr. Antoine tom. I. p. 2. tract. de c. Geishüttner I. Thl. §. 146.

cordiam, quam propter multam severitatem." Ubi Pater largus est dispensator non debet esse tenax. Si Deus benignus est, cur sacer dos austerus? Vis apparere sanctus? circa vitam tuam esto auste rus, circa aliorum benignus 1). Accedit, quod hujusmodi poeniten tia mitior majori doloris ac charitatis fervore peragitur, quan nimis ardua et molesta, quae saepenumero oscitanter et cum taedic persolvitur. Nec obstat rigor antiquae disciplinae; nam Ecclesia praesules determinationem satisfactionis confessariorum prudentiae et spiritui reliquerunt, bene persuasi, ob hominum infirmitaten Canonum istorum rigorem in foro sacramentali ad literam servar difficulter posse. "Sicut medicus aliquando prudenter non dat medicinam efficacem, quae ad morbi curationem sufficiat, ne propte. debilitatem naturae majus periculum oriatur; ita sacerdos divin. instinctu motus non semper totam poenam, quae uni peccato debe tur, injungit, ne infirmus aliquis ex magnitudine poenae desperet et a poenitentia totaliter recedat" 2).

Fatendum interim, poenarum per antiquos canones decreta rum notitiam utilem esse et poenitenti et confessario; illi quidem ut sic ad majorem dolorem adducatur, poenitentiamque leviusculam quam confessarius dedit, alacrius exsequatur; huic vero, ut pramuniatur spiritu legum poenitentialium veteris Ecclesiae, quominum in nimiam prolabatur facilitatem et indulgentiam, quae ab omni exclesiastico divinoque ordine recedens in causa est, cur peccator ad meliorem frugem non redeant, Sacramenta polluantur, et dimanae et ecclesiasticae leges negligantur.

Quum vero praxis Ecclesiae moderna in satisfactionibus meterne lenis mitisque sit, satisfaciendi autem necessitas eadem meneat, sacerrimum confessarii officium est, generatim poeniten sus, qui eriminum graviorum reos se dixerunt, inculcandi, facta confessione et persoluta satisfactione ab ipso imposita, resonnem confectam arbitrentur, ut potius per omnem vitam sensupoenitentiae fovere et servare studeant. Quem in finem christian sui ipsius abnegationi incumbant; quantum fieri potest, a commeditatibus et voluptatibus etiam licitis nonnumquam abstincam atque ea, quae in illas impendissent, in eleemosynas vel in open pietatis ac misericordiae convertant; officia sua, licet ardua difficilia, prompte exsequantur; adversitates, praesertim propri culpa contractas, animo poenitenti acceptent; sacris, praeprimi Missae sacrificio, frequenter intersint; demum ab Ecclesia Induit gentias 3) lucrari annitantur.

<sup>1)</sup> S. Chrysost, hom. 43, 44, in cap. 28. Matth. — 2) S. Thom. Summe theolog. Supplem. III. q. 18, a, 4, — 3) Historisch-dogmatische un practische Abhandlung über den Ablass, v. P. Brunquell, Bamber, 1816. — Die katholische Lehre vom Ablass, v. A. Hille, Leitmerit 1827. — L. Liebermann Instit. theolog. Tom. V.

## Conditiones ad obtinendas Indulgentias.

§. 141. Indulgentia est remissio poenae temporalis pro peccatis quoad culpam et poenam aeternam jam remissis debitae, data extra Sacramentum ex thesauro Ecclesiae per legitimam potestatem et sub certis conditionibus. Concilium Trid. Sess. XXV. declate: "Fide constat, indulgentiarum usum fidelibus maxime salutatem esse easque concedendi in Ecclesia potestatem exstare." Per mudulgentias non mere solvuntur poenae canonicae in Poenitentia mapositae a Confessariis, sed poenae etiam temporales coram Deo ntractae, in quarum solutionem poenae quoque canonicae olim maponebantur, et adhuc imponi deberent, si veteris Ecclesiae disciplina adhuc exerceri ratum haberetur.

Ad obtinendas indulgentias ante omnia requiritur status gra-Fig.; poena enim non tollitur, nisi culpa sublata fuerit. Ex eadem ratione, ut quis indulgentiam plenariam ex integro lucretur, seria detestatio omnium prorsus peccatorum, etiam levium culparum, et ▼olantas operandi poenitentiam requiritur; alias enim nonnisi fructus dispositioni et capacitati tuae proportionatos reportabis. Hanc conditionem indicant summi Pontifices in suis Indulgentiarum literis, quibus eas impertire se vere poenitentibus ajunt, his verbis significantes sinceram omnium peccatorum detestationem, firmum animi propositum, deinceps non relabendi, et voluntatem Deo apposite satisfaciendi. Idem colligitur e constitutionibus quibusdam summorum Pontificum, quemadmodum liquet in Decreto Bonifacii VIII., quod incipit: Antiquorum 1), et in Statuto Innocentii IV. edito in primo Concilio Lugdunensi. Cardinalis Baronius, vir sane magnus, et qui Ecclesiae de Indulgentiis sententiam apprime novepostquam Indulgentiam a Gregorio VII. concessam Episcopo Lincolniensi ea lege, ne opera poenitentiae negligantur secundum usque facultatem, suis Annalibus ad ann. MLXXIII. n. LXXI. eruisset, ait, sanctum Pontificem hanc legem seu conditionem ecisse: "ut appareat, Sedis Apostolicae Indulgentias illis commicari, qui quantum suppetunt vires, bene operari non praetertunt: non autem ignavis, otiosis ac negligentia torpescentibus." sdem sententiae fuit Cardinalis Cajetanus, qui citata formula memorata: "Vere poenitentibus," qua Pontifices Romani uti ent, ait; "Indulgentias non consequi poenitentes negligentes, sed Poenitentes sollicitos, qui soli sunt veri poenitentes." Deinde expli-<sup>C</sup>➡₹ hujus doctrinae utilitates, *ad cujus normam*, ut observat, *sol*ntur omnes quaestiones, tam de nimis largo Dei foro, quam de mittendis suffragiis pro plenarie absolutis in morte, quam de admiratione sapientium, et oblocutionibus detrahentium: et excitantur

<sup>1)</sup> C. 1. Extrav. comm. de poenit. et remiss. (s. 9.)

fideles ad poenitentiae opera. Nec aliquid adimitur efficaciae Indu gentiarum, sicut nihil adimitur efficaciae Sacramentorum ex hoquod oportet accedentes ad illa esse bene dispositos, si fructuo sibi esse volunt. Soli siquidem indigni Indulgentia ab illius fruc juxta hunc dicendi modum excluduntur" 1).

Ecclesia velut pia mater filiis suis vere poenitentibus in aux lium accurrit, ut Indulgentiae beneficio, quod restat debiti, solvan cui solvendo impares sunt nonnulli quidem virium inopia, alii ve vitae termino prohibiti: quare complures non adimplent poenite tiam delictis suis convenientem. Sed eximere non vult ab obliz tione legis divinae, quae idoneos poenitentiae fructus facere jube neque desides reddere aut tardiores in operibus satisfactionis, qui tantopere commendata sunt. Ideo Concilium Tridentinum trad nusquam esse in Ecclesia semitam tutiorem, qua liceat evade supplicia, quae Deus peccantibus minatur, quam ut crebro quim hujusmodi operibus poenitentiae agendis occupetur, idque cum ve et sincero doloris affectu: "Neque vero securior ulla via in Eccle Dei unquam existimata fuit ad amovendam imminentem a Deo pe nam, quam ut haec poenitentiae opera homines cum vero and dolore frequentent" 2). Quare illud S. Thomae sacerdotibus in thedra confessionis amplectendum est et sequendum: "Consulenda est, inquit, eis, qui indulgentiam consequentur, ne propter hoc operibus poenitentiae injunctis abstineant, ut etiam ex his remedia consequantur, quamvis a debitis poenae essent immunes, et prae pue quia quandoque sunt plurium debitores, quam credant" 3).

Praeter hunc verum et sincerum contritionis et satisfactioaffectum, reliquae conditiones ex tenore literarum, quibus Indgentiae conceduntur, desumendae ac implendae erunt. Sic in Julaeo praeter sacramentalem confessionem et sacram Commumnem ') injungi solent opera ad satisfactionem idonea, puta jejureleemosynae, preces ad intentionem summi Pontificis fundendavisitationes Ecclesiarum. In reliquis autem plenariis Indulgendplerumque praescribitur, ut praestitis ex praescripto operibus Panitentiae Sacramentum adeatur, et Sacrosancta Eucharistia suspiatur. Attamen ut magis proficuus Indulgentiarum thesaurus radereter fidelibus, ac commode comparandus, summus Pontifex C.
mens XIII. concessit nomnibus, qui frequenti confessione anima
studentes expiare, semel saltem in hebdomada ad Sacramentu
Poenitentiae accedere, nisi legitime impediantur, consueverunt,
nullius lethalis culpae a se post peractam confessionem commiss

Tract. X. de suscipientibus Indulg. Quaest. I. — <sup>2</sup>) Sess. XIV. cap. de poenit. — <sup>3</sup>) In IV. Sent. Dist. XX. q. 1. art. 3. Cfr. Card. Denne past. §. X. — <sup>4</sup>) Communio paschalis ad lucrandum Jubilaeum al que speciali indultu non sufficit. S. C. Indulg. 6. Mart. 1847.

disconscii sunt, ut omnes et quascumque (excepto Jubilaeo) Indusquatias consequi possint, etiam sine actuali confessione. Industi praeterea Pius VII. tum, ut liceat Eucharistiam sumere in pervigilio Festivitatis, pro qua concessae sunt indulgentiae, tum, ut firme remanente decreto Clementis Papae XIII. pro iis fidelibus, qui ad confessionem saltem semel in hebdomada accedunt, ceteris confessio peracta infra hebdomadam ante Festivitatem suffragari possit ad Indulgentiam lucrandam, dummodo nullius lethalis culpate post peractam confessionem commissae conscii sint." Verba: infra hebdomadam significant juxta declarationem Congregationis Indulgentiarum die 15. Decembris 1841. editam octo dies tantum, qui Festivitatem immediate praecedunt.

Tempore Jubilaei majoris toto anno omnes aliae Indulgentiae tam plenariae quam particulares pro vivis concessae suspenduntur. Indulgentiae vero pro defunctis in suo manent vigore, imo etiam illae, quae alias defunctis non sunt applicabiles, iis hoc anno applicari possunt. Excipiuntur autem ab hac suspensione, Indulgentiae pro moribundis; pro oratione Angelus; pro visitatione SS. Sacramenti per 40 horas expositi; pro comitantibus ss. viaticum, ad infirmos delatum. Bened. XIV. Const. Inter praeteritos. 3. Dec. 1749.

- Congruentia satisfactionis cum indole poenitentis interna.

§. 142. Ex spiritu prudentiae, cujus ad normam satisfactio attentis poenitentis viribus determinetur, alia satisfactionis conditio reponitur in eo, ut sit indoli poenitentis internas accommodata. Non ex scelerum tantum, sed ex peccatorum etiam animo atque affectione indicenda est poenitentia; quemadmodum fecit Paulus erga Corinthium, quod ipsius imbecillitatem extimesceret, deogue dicebat, ne absorbeatur" 1). Concilium Tridentinum aperte idem Praecipit, dum ait: "Confessarii, quantum spiritus et prudentia suggesserit, — — pro poenitentium facultate — — satisfactiones injungant salutares et convenientes." Qui hoc prudentiae praece-Ptum negligit, periculum haud leve incurrit in satisfactionibus di-Ctandis multimode errandi, docente psychologia testeque ipsa expe-Piontia. Videndum itaque erit, quae sit poenitentis conditio interna, 🗫ae indoles mentis, voluntatis et animi; quae constantia, quae Engilitas, quae ratio temperamenti etc. Quis enim non videt, satisfactionis opera, quae viro cultioris ingenii apprime conveniunt, mini indocto, ne dicam rudi, neutiquam esse idonea? vel satisetiones, quae poenitenti admodum pio et in perfectione christiana an satis profecto salutares sunt, e. g. certi modi humiliationis, vel certae formulae precum, alteri ceterum bone homini, sed qui

<sup>1)</sup> S. Chrys. hom. 1. in c. I. Epist. II. ad Cor.

mysteria animae piae nondum penetravit, sine fructu, si non cum detrimento imponi? Quae poenitentem tenerioris conscientiae quam vehementissime movent, rudem et levem, qui pulchri bonique sensu destituitur, saepe aut parum aut nihil afficiunt. Satisfactiones, quae homini animi levioris, vitae delicias temere et inconsulto sectanti, utilissime inserviunt, ei, qui ingenii tristioris aegriorisque est, minime prosunt. Sic melancholico, qui proh dolor! nefando mollitiei crimine se foedare consueverat, et demissis cogitationibus solitudini inhaeret, mundi taedio captus, consuetudinem cum hominibus, qui hilari serenaque mente gaudent, prohibere, non minus imprudens esset, quam si mulieri, quae ob vitam licentius actam maxime anxia continuis agitur scrupulis, crebra poenarum infernalium meditatio injungeretur.

Maxime vero in satisfactione pro indole poenitentis aptanda. ejusdem dispositio attendenda venit. Rituale Viennense expressie verbis monet, ut confessarius habita ratione dispositionis poenitentium satisfactionem injungat. Si enim poenitens animi mutati signa haud dubia prodit, sceleris e. g. adsueti occasione jamjam evitata. - bono surrepto jamjam restituto, - obtrectatione revocata, si magnam habet contritionem ad omnia, quae ad sui emendationem necessaria reputantur, suscipienda paratus; si interioribus conscientiae poenis et scrupulis agitatur, et plurimum sua sponte adnisus est, ut Deo satisfaceret: tunc profecto prudentia postulat, ut huic non tanta injungantur opera satisfactoria poenalia et medicinalia. quanta illi, qui nondum quidquam praestitit, quo satisfaceret Deo; qui mollem ducit vitam nullis ferme conscientiae stimulis actus: qui vel omnino paucis abhinc diebus, et ea forsan de causa a peccatis abstinuit, quod nunc confessionem facere sibi proposuerit. Quae tamen regula etiam exceptionem patitur, ut scilicet ferventiori major, segniori autem (ne linum fumigans extinguatur), minor poenitentia injungi possit et debeat.

## Congruentia satisfactionis cum conditione poenitentis externa.

§. 143. Sicut autem sedula indolis poenitentis internae consideratio efficit, ut opera satisfactoria alia aliis tum quoad quantitatem tum quoad qualitatem determinentur, ita pariter respectue quem prudentia commendat et praecipit, ad poenitentis conditionem externam in determinationem satisfactionis influit. Merito hince regulam statuimus, ut satisfactio conditioni poenitentis externace congruens seligatur. Unde Rituale Viennense recte monet: "Injungat confessarius convenienter satisfactionem habita ratione status et conditionis, sexus et aetatis poenitentium." Ita non injunges posinitenti id, quod facere non potest, v. g. ut filiusfamilias, qui peculium non habet, largiatur eleemosynas, — vel quod potest valetudi-

mem atterere, uti magnae sunt austeritates in corpore imbecilli, jejumia in pueris, in senibus, in foemina gravida, in nutrice, in valetudimariis etc., excubiae in servo, diuturna a vino abstinentia in viro labore oppresso. — Corporum mortificationibus multum praestant mortificationes internae, per quas nec valetudo, nec aliud quidquam periclitatur, uti sunt abnegationes propriae voluntatis, linguae, oculorum aliorumque sensuum coërcitio.

Pariter quoque poenitenti, qui morbo pressus doloribusque circumventus jacet, longas orationes aut animum defatigantes meditationes injungere haud licet, sed potius eo ducendus est, ut morbum (aut alias quascunque miserias) spiritu humilitatis tanquam aptissima sui emendandi remedia a Deo suscipiat, et animo ad poenitentiam prompto contritoque perferat, omnem et minimum quidem indignationis, aut erga Dei sanctissimam voluntatem murmurationis motum supprimat, providentiae divinae se committat, sicque satisfactionis opera, quibus praestandis jamjam est impar, patientia et obedientia compenset.

Similiter cavendum, ne iis etiam, qui corpore sani, labore continuo sibi suisque ad victum necessaria comparare debent, prolixae ferialibus diebus orationes vel eleemosynae, quas erogare non possunt. imponantur. His potius indicendum, ut diebus dominicis festisque officia divina religiose frequentent; ut ante vel post officiorum sacrorum tempus in templo humiles et demissi permaneant; ut ardentiori studio Deum in familia sua coli curent, et de Eo frequenter loquantur; ut consuetis fidelium precibus mane ac vespere ferventius fungantur; ut laborem suum, fortunae vel potius providentiae casus, et, quidquid obveniet incommodi, in peccatorum remissionem Deo frequenter offerant, et interdum in laboris decursu illud Publicani contrito proferant corde: "Propitius esto mihi peccatori." Ceterum haec non in praefatos solum poenitentes cadunt, sed ad omnes attinent, qui fortunae quoque bonis abundant et volu-Ptatibus quasi ebrii vitam transigunt omnem, et peccata peccatis cum ulant. Specialiora satisfactionis opera, quantum ad certas poenitentium classes, respectu habito ad statum eorundem externum, vide Sectione altera.

Congruentia satisfactionis cum bona fama aliisque officiis poenitentis.

§. 144. Denique non obstet satisfactio, quae a confessario Properitenti imponitur, bonae poenitentis famae aliisque, quibus stringitur, officiis. Caveat confessarius, ne quid, quod peccatum prodere, ipsumque diffamare possit, injungat. Poenitens enim, peccata sua ea sub conditione confitetur, ut in perpetuum celenjure potitur bonae suae famae. Quidquid igitur poenitentis

honori et aestimationi obesse, eumque in suspicionem gravior occultorum criminum adducere possit, omnino vitandum est in tisfactionum operibus praescribendis; non enim alias satis com tum foret arctissimo confessionis sigillo. Sic juveni, ut certos ; hebdomadam dies jejunet, vix imperabis, quin de secretis exces bus suspectus habeatur, quo simul et fieret, ut, quam magno ani coepit, pertendere poenitentiam non auderet. In horum locum junges illi nonnullas abstinentias ac mortificationes internas. qu minus incurrunt in oculos ceterorum. Sic famulus, qui domino a clam furatus est, adigi per satisfactionem neguit, ut ipse domi ablatum restituat. Uxor, quae adulterium commisit, marito suo e men palam facere minime obligatur, et vitricus (Stiefvater) pri gnam (Stiefkind), quacum rem habuit, sine sufficienti ulteri causa domo pellere neguaquam tenetur. Ab iis itaque omnibus 🗭 ribus satisfactoriis, quae bonam poenitentis famam laederent, 🕿 fessarius abstineat imponendis; salva tamen obligatione ex pecca commissis per ipsam justitiam eis incumbente, quae aliquando eta cum propriae famae jactura urgenda venit, v. g. retractatio ca mniae.

Nec adhibebit ejusmodi opera, quibus exantlandis alia offi poenitens negligeret. Id locum haberet, si v. g. confessarius mulo praeciperet, ut diebus quoque feriatis sacrificio Missae int esset; vel eleemosynae summam imponeret, quam elargiendo poitens sibi suisque necessaria detraheret, vel interruptionem sociationis cum personis exigeret, quibuscum poenitens convivoobligatur.

Proinde, monentibus S. Carolo et S. Francisco Salesio, of fessarius, si ita expediri viderit, poenitentem interrogabit, a satisfactionem sibi injunctam peragere possit, nec ne; alioquin e mutabit aut minuet.

Pro peccatis occultis, monet Rituale Viennense, quantumvis gravib manifestam poenitentiam confessarii non imponant. Quare ubi casus curreret, in quo merito videretur poenitens, v. g. ob scandalum re randum, ad poenitentiam publicam obligandus, recte inferiores sac dotes monentur, ut Episcopum consulant.

## Modus satisfactionem poenitentibus imponendi.

§. 145. Non sufficit ad salutarem satisfactionis effect producendum, ut satisfactio qualitati criminum et poenitentium cultati sit congrua, sed requiritur insuper, ut impositio quom modo salutari et convenienti fiat.

Hinc statuimus: 1) Satisfactionis opus determinate et stincte proponatur; nec vagi vel fluctuantis quid confessarii pre scripto insit: nec terminis scholasticis vel nimis generalibus em

cietur; quare modus, tempora et loca, quibus exercendum sit, nonmunquam adcurate indicanda sunt. Die poenitenti, quando satisfactionem facere debeat, quando incipere, quando terminare; designa tempus et ipsum momentum, si fieri potest, v. g. post preces matutinas, vespertinas, meridie ad pulsum campanae pro salutatiome Angelica. Ubi omnia ita definita et defixa sunt, non prona est oblivio, et impositum satisfactionis opus non facile negligitur. Accedit, quod determinata satisfactio libentius et attentius impletur, quam quae generaliter praescripta fuerit, et quod, cum satisfactio ad certum tempus determinata non est, postmodum haerent plerumque fiuntque anxii poenitentes.

- 2) Ouod non possumus non inculcare enixissime, id praecipum est, ut confessarius isthic potissimum suuvitatem et charita-# illecebras adhibeat, id exercens, quod sibi ab Apostolo praecipitur: "Si praeoccupatus fuerit homo in aliquo delicto, vos, qui pirituales estis, hujusmodi instruite in spiritu lenitatis" 1). Saceréos enim Dei vicem gerit, et poenitentiae tribunal non est tribunal irae, sed misericordiae. Hoc enim intercedit discriminis inter spirituales corporeosque morbos, quod hi aegro licet invito curari Possint; si enim restitit, vincitur, et saepe nulla habita clamorum et ululatuum ejus ratione in ipso fiunt necessariae incisiones. Medicus, ait S. Augustinus, non audit ad voluntatem, sed ad sanitatem. At peccator, si nolit curari, nequit, et muneris est ac prudentiae confessarii divina freti gatia, efficere, ut velit; quod ex voto contingere nequit, nisi blande sese in animum ejus insinuet, nam mollibus potius, quam duris sermonibus compungitur animus delinquentis. S. Bernardus confessarios suavitate divini spiritus repletos comparat sanctis mulieribus, quae attulerunt unguenta, ut corpus Domini post ejus obitum ungerent.
- 3) Confessarius numquam non servata christiana suavitate charitate poenitentem eo deducat, ut satisfactionem alacriter ecceptet certoque subeat. Quomodo vero id efficiet? Praeterquam quod abstineat a verbis duris et asperis, a modo agendi sicco et jejuno, qui animos avertit, e contra utatur omni suavitate et benevolentia, praeprimis requiritur: a) ut in poenitentia sive satisfactione injungenda gradatim procedat, nimirum ab initio iis, quae maxime urgent et spiritum poenitentiae fovent, operibus contentus sit, poenitenti autem frequentiorem Poenitentiae Sacramenti usum Praecipiat, atque ad sacrum tribunal reducem sensim ad perfectiores poenitentiae fructus hortetur. Pulchre in hanc rem S. Chrysostomus ait. "Quemadmodum optimi medici eos, qui difficili diuturnoque morbo decumbunt, variis medicinis ad sanitatem restituunt, non semper utentes arte (interim enim nonnihil cupientibus diversa

<sup>1)</sup> Gal. VI. 1.

obsecundant), sic Deus corruptos non magna vi impellit ad virtutem, sed mansuete et sensim promovet. Imo plerumque portat oven inventam, non percussam, ne immanior scissura fiat, aut error pro ductior" 1). Similiter S. Gregorios M., "admonendos, inquit, essi pastores, ut considerent, quod structuris recentibus necdum solida tis, si tignorum pondus superponitur, non habitaculum, sed ruin: fabricatur" 2). b) Ut promtum paratumque reddat poenitentem ostendat confessarius, satisfactionem ipsi impositam non arbitrarian esse, sed necessariam, quippe intimo cum peccatis locatam nexu eumque edoceat statum suum inpraesentiarum ob peccata inquia tum et anxium, simulque moneat de omni serenitatis et tranquillita tis animi laetitia, qua peracta poenitentia fruiturus sit, dum se E peccatorum abysso emersisse viderit. c) Pariter suggerat poem tenti, in officiis peccatoris esse, ut, quod acerbitatis medicamento et severitatis castigationi insit, patienter ferat, ceu poenam pecc: tis debitam, ut justitiae divinae satisfaciat. Si vero terrore perc: titur ob satisfactionis gravitatem, meminerit Deum nemini petera et volenti sua gratia esse defuturum. Virtus in infirmitate perfic tur. Erigit elisos, humiles sublevat. d) Si nihilominus poenite 4 de iis, quae sibi praecipiuntur, conqueritur, confessarius sciscita bitur causas, et his perspectis, ubi opus est, alleviabit eum, eiden quoad fieri potest, se indulgere contestans, si ex calamitoso s statu, in quo versatur, surgere valeat alia faciliori via, quam si ab ipso proposita; quin interrogare poterit: Qua igitur arte put futurum, ut hoc in te corrigas vitium? quaenam adhibebis media, pravum hunc habitum abjicias? neque enim finem assequi possumus nisi per ea media, quae sunt idonea. Ullane tenes? Si quae poems tens proposuerit, confessarius ea ad examen revocabit, eisque, bona et sufficientia fuerint, utetur, et acquiescet illis. Sin aute nihil adjecerit, confessarius ostendet necessitatem alacriter rec. piendi satisfactionis opera, quae ipsi indicavit, utut fors acerba é molesta, nec absterreri se sinat a proposito suo, memor doctrina a S. Augustino in epistola ad Bonifacium datae: "Molestus est me dicus furenti phrenetico, et pater indisciplinatae filiae, ille ligando hic caedendo, sed ambo diligendo." e) Denique non inutile erit poenitentiam canonibus antiquis praescriptam eidem indicare, ut le viorem injunctam ardentius exsequatur, dum viderit, quantam pro peccatis suis secundum canones poenitentiales peragere debuisse poenitentiam, si ea aetate vixisset. S. Carolus Borromaeus praeci pit confessario, ut addiscat Canones poenitentiales, quia, lice eorum Canonum poenitentias debeat, ut tempora ferunt, pro chari tate et prudentia sua minuere, prout peccati et poenitentis circum stantiae requirent, tamen eos debet calere, ut possit demonstrare

<sup>1)</sup> Epist. 5. ad Theod. monach. — 2) Libr. Past. P. III. c. 23.

dinem agnoscant quanta ipsis poenitentia juxta Canonum regulas imponenda esset, nec vero putent, peccata sua levia esse, quia parva eis poenitentia data est, sed hoc factum esse, ne eam, quae pro culparum ratione injungenda erat, differant cum periculo salutis; sed eo majorem in peragendis usitatis pro praesenti tempore operibus satisfactoriis zelum habeant, quo mitius cum eis agit Ecclesia, quae, ut bona mater, filiorum consulens infirmitati, nervos severitatis, non eversa tamen fidei majestate, nec profana facilitate suum vigorem dimittens, pro prudentia relaxavit.

Ex dictis igitur intelliget confessarius, lenitatem et charitatem, quam habere debet, non esse ignavam indulgentiam, quae in eo sita est, ut omnia tribuat inordinatis poenitentium desideriis, sed prudentiam, qua illos alliciat ad faciendum, quidquid necessarium est, ut corrigantur. "Habens, ait S. Bernardus, ex fraterno oleum mansuetudinis et ex divino amore vinum aemulationis, securus accede ad vulnera sananda. Sicut compatiebamur fratri, ita justitiae compatiendum est, quam videmus tam impudenter abjici, tam impudenter provocari."—

Ceterum confessarius personis, de quarum alacritate adim-Plendi satisfactionem dubitarit, non sine ratione stricte inculcabit, in confessione proxima de satisfactione adimpleta, confessario sibi vel alii rationem reddant. Hoc enim pacto plurimum conet, ut poenitens ad faciendum, quidquid necessarium pro satisfaone injunctum est, impulsum se sentiat.

periculum est spectata poenitentis infirmitate, ne opera satisfactoria,
quae nimis difficilia ipsi videntur, omittat, licet aliunde valde opportuna
int, expedit sane, ut haec omni quidem modo commendentur; ast
pro satisfactione adeoque sub stricta et gravi obligatione non facile inungantur. Qui spiritum conservant, facile etiam ea sequentur, quae
pro gravi consilio proposita sunt: aliis autem satisfactio talis injuncta
et neglecta fit occasio gravis peccati. Debiliter disposito poenitenti
danda est satisfactio, ut parvulus ignis foveatur, et ne apposita palea
unifocetur appositis lignis desuper¹).

#### Satisfactionis commutatio.

§. 146. Ad quaestionem: an satisfactio ab alio confessario imposita per alium confessarium commutari possit, respondemus affirmative, sed his sub conditionibus:

Ut id fiat justa de causa; quia rara esse debet, et gravibus nixa rationibus; nam nimia facilitas haec vitia poenitentium foveret, quos saepius vel sola inconstantia vel odium poenitentiae, et amor vitae mollioris impellerent ad commutationem satisfactionis sibi

<sup>1)</sup> Cfr. S. Lig. theol. mor. Libr. VI. n. 509. 510. 516.

incommodae extorquendam. Ubi vero prior confessarius modum a aequitatem non servavit, vel si qua supervenerit causa, quae poem tentiam primo injunctam fecerit impossibilem, aut maxime difficilem, vel periculosam, tunc justa commutationis ratio aderit. b) I ipso tribunali poenitentiae; est enim hujusmodi commutatio acti jurisdictionis clavium. c) Auditis peccatis, ob quae satisfactio im posita fuerat a priori confessario, quia judex nequit judicare ir cognita causa. Prudentia et discretio summopere suadent, ut altoconfessarius ita procedat, ut prioris confessarii auctoritas non im minuatur, et, si fors erraverit, semper excusetur.

Commutatio autem poenitentiae a simplici confessario fienequit, si haec a Superiori imposita fuerit per viam commutation vel dispensationis voti. Sic v. g. Julia super virginitatis perpeture et integrae voto simplici dispensationem obtinuit, eique cum confessa esset, poenitentiae loco in Brevis exsecutionem, injuncturest, ut quotidie, quoad viveret, Rosarium persolveret. Haec subaud simplex poenitentia est; sed voti commutatio, quam confesarius edidit vi potestatis, quam ut Papae delegatus (ad quem depensatio super voto simplici perpetuae virginitatis pertinent), excuit, itaque Julia ab hac poenitentia, scilicet a substituto Rosarionnisi per Apostolicam Sedem, vel etiam per Episcopum sopotest. — Pariter illicitum esse videtur, ut simplex confessarimutet poenitentiam pro peccatis reservatis injunctam.

## Tempus peragendae satisfactionis sacramentalis,

§. 147. Spectata natura et institutione Sacramenti Poenittiae perinde est, utrum absolutionem antecedat, an seguatur sat factio. Nullum in hac re constat praeceptum Christi. Et jam dud in Ecclesia, tum graeca tum latina, haec disciplina invaluit, peccatoribus contritis et confessis absolutionis beneficium imp tiretur, antequam satisfactionem peregerint. Fatemur quidem, tiquitus absolutionem lege communi datam non fuisse, nisi exple poenitentia; quamquam non desint, qui contrarium affirment, reconciliationem, quae post exantlatos labores fiebat, mere cers monialem fuisse contendant. Nihilominus tamen, dum Ecclesia hac parte a veterum canonum institutis recessit, id jure fecit. que res, de qua agitur, ad disciplinam pertinet, et ex genere eorum es de quibus Tridentinum ait: "Hanc potestatem perpetuo in Recles fuisse, ut in Sacramentorum administratione, salva illorum su stantia, ea statueret vel mutaret, quae suscipientium utilitati, se ipsorum Sacramentorum venerationi pro rerum, temporum et locrum varietate magis expedire judicaverit" 1). Sic, licet praxis v

<sup>1)</sup> Sess. XIV. cap. 2.

feret, ut post expletum poenitentiae stadium reconciliarentur poenitentes, vetus etiam Ecclesia multis in casibus aliter se gessit. V. R. reconciliabat poenitentes ante expletam poenitentiam a) propter libellos supplices martyrum, b) cum in vitae discrimen venirent, c) quando instabat persecutio, quando ex haeresi vel schismate alios secum ad Ecclesiam reducebant, et quando poenitens vehementem de peccatia suis dolorem et singularem in poenitentiae operibus Peragendis fervorem demonstrabat 1). Merito hinc damnatae et pro-Seriptae sunt duriores asperioresque sententiae illorum, qui Christi lege institutum ferunt, ut poenitentia absolutioni praecat, ac minus probant eam, quae nunc viget, disciplinam, per quam absolutio satisfactionem antevertit. Errorem hunc damnarunt Alexander VIII. S. P. n. 16. 17. 18. inter propositiones proscriptas, et Cle-Paens XI. in Bulla: "Unigenitus Dei." "Quia satisfactio jam est in intentione poenitentis . . . . antequam re ipsa impleatur, integrum Secrementum est, et paullatim ad perfectam integritatem perducitur. cum illa persolvitur" 2). Quamvis autem juxta hodiernae Ec-Clesiae praxin absolutio impertiatur ante expletam satisfactionem. siant tamen sacerdotes, nullum existere Ecclesiae decretum: quo Prohibeatur, ne unquam satisfactio poenitenti injungatur ante absotionem implenda. Igitur, si poenitentis emendationi et saluti id expedire judicaverint, possunt aliquando, antequam absolutionem portiant, satisfactionem injungere, et injunctae solutionem exi-Sere. Qui sacro tribunali frequenter assident, norunt graves ita endi causas non raro occurrere, v. g. si poenitens vitiosa pecandi consuetudine sit implicatus, si poenitentiam in aliis confesenibus iniunctam neglexerit. Id verum agnoscit S. Bernardus nirifice rem illustrat: "Sicut sunt peccata minima, sunt melocria, sunt et magna, sic et (apud Deum) misericordia para, mediocris et magna"3). Unde concludit in hunc modum: Magnus erat peccator, magna misericordia opus habet, ut, ubi bundavit delictum, superabundet et gratia." - Idcirco rex David ost adulterii flagitium Deum rogat: "Miserere mei Deus secundum nagnam misericordiam tuam." Hanc autem magnam misericordiam mon largitur Deus magnis peccatoribus sine praecedente luctu gemituque, nec sine multa poenitentiae exercitatione, flagitante hanc oeconomiam justitia Dei, ut e Concilio Tridentino sumus edocti: »Ad quam tamen novitatem et integritatem per Sacramentum Poenitentiae sine magnis nostris fletibus et laboribus, divina id exigente justitia, pervenire nequaquam possumus" 4). Et sane rationi est prorsus consentaneum, ut ad impetranda a Deo magnae miseri-

Consule Morinum de Poenit. libr. 9. c. 14. — 2) Nat. Alex. Theolog. mor. libr. 2. c. 6. art. 6. reg. 3. — 2) Serm. de Tripl. misericordia. — 4) Sess. XIV. cap. 2. de poenit.

cordiae beneficia, cujusmodi sunt copiosa gratiae divinae opitulant auxilia, quibus omnino et peculiariter opus est ad conversionem pel catoris, qui diutina vitiorum consuetudine languescit, longe majo etiam praecedat apparatus poenitentiae, quam si quis nuper admidum in crimen aliquod infortunio sit prolapsus 1).

#### Modus agendi poenitentiam in veteri Ecclesia.

§. 148. Quoniam poenitentiae rationem, quae in veteri E clesia viguit, nosse saepenumero multum juvaminis adfert confe sario in tam difficili opere, ut persuadeat unicuique injunctam si satisfactionem peccatis debitam promte suscipere susceptame explere: non inutilem navabimus operam, si leviter saltem et be vissime quaedam de poenitentia veteris Ecclesiae canonica delita turi sumus. Ex tempore, quo arctior poenitentiae disciplina vigta quatuor institutae sunt stationes, quas poenitentes percurrere de bebant, antequam reconciliarentur cum Ecclesia et ad sacram Co 1 munionem admitterentur. Horum quatuor graduum, quibus pc nitentiae curriculum continebatur, primus meminit S. Gregora Thaumaturgus Neocaes. Episcopus in sua epistola canonica, et des ceps alii Patres, inprimis S. Basilius in Epistola ad Amphil., Cop Ancyranum<sup>2</sup>) et Trullanum<sup>3</sup>). Apud Latinos jam inde a IV. sae poenitentium divisiones fuisse, ostendunt Ecclesiae per ea tempo! aedificatae ac praesertim antiquissima Basilica S. Clementis. Co sule Morinum, Albaspinaeum, Martenium et alios recentiores a crorum rituum scriptores, qui singulos poenitentiae gradus accura describunt 4). Primum gradum fletum vocarunt, graece πρόκλαυσι alterum auditionem απούασιν tertium substrationem, ύπόπτος quartum denique consistentiam, σύστασιν.

In prima statione poenitentes extra portam templi et sub dicilicio induti et cinere conspersi, ad ingredientium genua advolv bantur, eorumque preces lacrymis expetebant, unde eis *flentia* nomen dabatur.

Secundus gradus audientium vocabatur. Hi quasi novum C techumenatum inire cogebantur, (nam etiam inter Catechumen gradus erat audientium). Hinc, qui in hoc gradu erant poenitente catechumenis permixti in vestibulo, vel intra septa Ecclesiae at bant, ut audirent conciones, lectionem et interpretationem se pturarum, qua finita dimittebantur. "Audiens, ait S. Gregorius, po Scripturas et doctrinam ejiciatur, et precatione ne dignus censeatur

Cfr. Card. de Lugo. De Poenit. Sect. 10. n. 170. Edit. Lugd. 1636.
 239. — 2) Can. 6. 16. 17. tom. I. collect. Harduini col. 273. et 27
 — 3) Can. 87. — 4) Gard. de Aguirre. Dissert. in can. XI. et XII. Con Tolet. III.

Tertius gradus erat substratorum; qui in hac erant statione, Poprie poenitentes vocabantur. Flentes poenitentiam efflagitabant, Indientes ad poenitentiam praeparabantur, substrati poenitentiam Sebant. In hoc gradu diutius versandum erat, et peccata diluenda multos labores et per varia poenarum genera, quae ex Episcopi Intate et canonum statutis praescribebantur. Substrati intra Ecciae septa, sed in loco a fidelibus sejuncto stabant; diebus Synatis et jejunii coram universo populo in faciem se prosternebant, et Piscopus una cum sacerdotibus manus ipsis imponebat, ac certas ecitabat orationes precesque expiatorias, quibus auditis dimittebantur.

Poenitentes in tertio gradu jam purgati ad quartum ordinem admittebantur, qui consistentium dicitur. Hi nullis amplius poenitentiae laboribus subjiciebantur, cum fidelibus Missae sacrificio interesse poterant, quod ceteris poenitentibus negatum. De iis ita Nicaenum Concilium decernit¹): "Sine oblatione χωρις προσφορας populo communicent in orationibus." Non tamen levis haec poena erat, quod neque offerre, neque, quod consequens erat sacram Eucharistiam sumere poterant: omnes enim, qui oblationum privilegio carebant, etiam Eucharisticae communionis jure destituebantur. Certa erant stationum spatia pro singulis criminibus constituta; sed ea tamen pro gravitate delicti longiora aut breviora erant. Episcopus stata tempora pro vario poenitentium studio contrahebat vel producebat arbitratu suo, et hoc qui lem Episcopi arbitrium interdum tam late patebat, ut posset poenitentes ex auditione ad consistentiam omissa substratione traducere.

Jam vero, quo tempore reconciliatio concessa fuerit iis, qui poenitentiae stadium percurrebant, notandum est, distingui duplicem reconciliationem: parvam seu primam, quam Patres communionem sine oblatione nominarunt, et haec concedebatur substratis, quando poenitentiae laboribus in tertio gradu exantlatis ad consistentiae gradum admittebantur, in quo fidelium societati denuo adscripti, oblationis tamen et Eucharistiae beneficio carebant.

Altera reconciliatio est *major* sive *ultima*, quam Patres perfectionem communionis vel plenam communionem nominarunt; haec poenitentes in omnia christianorum jura, praesertim in oblationem et Eucharistiae participationem restituebat. Jam si tempus absolutionis sacramentalis determinandum est, necesse est unam ex duplici reconciliatione indicare. Quidam putant, ultimam et majorem reconciliationem fuisse absolutionem a peccatis, alii primam, quae in fine substrationis dabatur <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Cap. II. - 2) Cfr. Klee, Kath. Dogmatik. III. Bd. S. 267-280.

#### Canones poenitentiales.

§. 149. Magna erat veterum Patrum cura et diligentia, ut propria remedia, et justa pro unoquoque crimine poenitentiae tempora constituerentur. Ea de re agebatur in consiliis, ubi plures conditi sunt canones, consulebantur etiam primarum sedium Episcopi, et qui ceteris pietate ac doctrina praestarent; et hi suas dabant literas, quibus aptam et idoneam ad singula crimina poenitentiam, et ejus quoque tempus stabiliebant. Hinc collecti sunt Canones poenitentiales, ex quorum auctoritate poenitentiae imponehantur: et ideo cum Episcopi concilia habebant, inter cetera monebant presbyteros, ut non ex corde, sed sicut in poenitentiali scriptum est, poenitentias darent 1). Quoniam vero ex rationibus supra laudatis Canones poenitentiales nosse, etiamnum confessariorum maxime interest, tam propter suum ipsorum, quam peccatorum quoque commodum et utilitatem, appendicem eorundem, qualis circumferri solet, juxta ordinem Decalogi exhibere juvat. Consule S. Carol. B. 2, et Card. de Aguirre 3).

#### Praeceptum I.

Dominum Deum tuum adorabis et illi soli servies.

Qui a fide catholica desciverit, poenitentiam aget annis decem. Qui auguriis et divinationibus servierit, quique incantationes diabolicas fecerit, poenitens erit annis septem.

Qui magos consulverit, artemque magicam ad quodcumque adhibuerit, in poenitentia erit annis quinque.

Si quis in codicibus, aut in tabulis sorte ducta res futuras requisierit, poenitens erit dies quadraginta.

## Praeceptum II.

Non assumes nomen Dei tui in vanum.

Quicumque sciens pejeraverit, quadraginta dies in pane et aqua, et septem sequentes annos poeniteat; et quot homines in peccatum induxerit, pro totidem perjuriis jejunet.

Qui compellit alium, ut falsum juret, quadraginta dies in pane et aqua, et septem appis in poenitentia erit.

Si quis nomen Dei juraverit, si semel nesciens fecerit, poenitens

Apud Burchardum libr. 1. c. 94. Reginonem libr. 1. c. 98. Benedict. XIV. de Syn. dioec. libr. 1. c. 11. n. 3. — 2) In praefat. ad Canones poenitentiales. — 3) Diss. ad Can. XI. et XII. Conc. Tolet. III.

aqua et pane septem dies victitet, sì secundo ac tertio monitus, idem fecerit, dies quindecim.

Si quis Deum, vel beatam Virginem aut aliquem Sanctum publice blasphemaverit, prae foribus ecclesiae dominicis diebus septem, dum missarum solemnia agantur, stet in manifesto, ultimoque ex illis die sine pallio et calceamentis, ligatus corrigia circa collum, septemque praecedentibus feriis sextis in pane et aqua jejunet, ecclesiam tunc nullo modo ingressurus. Singulis pariter illis septem diebus Dominicis tres, aut duos, aut unum pauperem pascat, si potest; si non potest, poenitentiam aliter suppleat.

## Praeceptum III.

#### Memento, ut diem sabbati sanctifices.

Qui opus aliquod servile die dominico, vel festo exercuerit, poenitentiam aget tres dies in pane et aqua.

Si quis in ecclesia confabulatur, cum divina fiunt, poenitens erit dies decem in pane et aqua.

Qui in quadragesima jejunium violaverit, pro uno poenitentiam aget dies septem.

## Praeceptum IV.

## Honora patrem tuum et matrem tuam.

Qui parentibus maledixerit, quadraginta dies poenitens sit in pane et aqua.

Qui parentes injuria affegerit, tres annos.

Qui percusserit, annos septem.

Qui ejecerit, tamdiu poeniteat, quamdiu in hac impietate perseveraverit.

## Praeceptum V.

#### Non occides.

- Si quis patrem aut matrem, fratrem aut sororem occiderit, toto vitae suae tempore non suscipiat corpus Domini, nisi in obitu: abstineat a carne et vino, dum vixerit: jejunet secunda, et quarta, et sexta feria.
- Si quis homicidium sponte comminerit, primo jejunet quadraginta dies in pane et aqua, deinde poenitentiam agat annis septem.
- Si quis per iram subitam, aut per rixam hominem necaverit, poenitentiam agat annos tres.

14\*

- Qui homicidii auctor fuit ob consilium, quod dedit, erit in poeni tentia quadraginta dies in pane et aqua cum septem annnis sequen tibus. Idem constituitur in eum, qui alio instigante vel jubent homicidium fecerit.
- Qui insidiatus est alicui, ut ab aliis occidatur, licet ipse non occi derit, eandem agat poenitentiam.
- Qui mortem alicui per injustam accusationem arcessiverit, poeni tentiam agat, quasi homicida.
- Si quis aliquem graviter vulneraverit, vel ei aliqued membrui praeciderit, poenitentiam agat uno anno per legitimas ferias.
- Si qua mulier sponte abortum fecerit, poenitentiam agat tres annos si nolens, tres quadragesimas.
- Mulier foetum suum perimens voluntarie ante quadraginta dies poenitens erit annum unum; si post quadraginta dies, annotres; si vero post partum filium filiamve sponte interfecerit, positentiam aget annos duodecim et nunquam erit sine poenitenti.
- Paupercula, si ob difficultatem nutriendi id commiserit, ann septem.
- Si quis explendae libidinis causa, vel odii meditatione, ut non ex 
  soboles nascatur, homini aut mulieri aliquid secarit, vel potione
  aliquam dederit, ut non possit generare, vel concipere, homici
  teneatur.
- Si quis jussu domini homicidium perpetraverit, dies quadragintà pane et aqua, et praeterea septem annos sequentes per legitimaterias jejunabit.

## Praeceptum VI.

#### Non moechaberis.

- Si Laicus solutus cum foemina soluta peccaverit, poenitens er annos tres, et quanto saepius, tanto majori afficietur poenitenti. Vir solutus, si cum alterius uxore adulterium commiserit, poenitel tiam aget annos septem; mulier quinque.
- Mulier soluta cum alterius marito adulterans, decennali poenitent afficietur; ille quinquennali.
- Si quis maritus semel lapsus est, poenitentiam aget annos quinque si saepius, amplior accedet poenitentia.
- Si quis uxorem nolentem adulterium perpetrare coëgerit, poenitei tiam aget dies quadraginta in pane et aqua, et septem praetere annos, e quibus unum in pane item et aqua.
- Qui cum uxore sua turpiter concubuerit, poenitens erit quadragint dies.
- Si quis adolescens cum virgine peccaverit, poenitentiam aget an num unum.

i

Qui saepe fornicatur laicus cum laica, poenitentiam aget annos tres. Cum duabus sororibus fornicatus, poenitentiam aget toto vitae suae tempore.

į.

Qui cum brutis coierit, poenitentia afficietur annorum decem et diuturniori etiam pro personae conditione.

Qui contra naturam coierit, si sit matrimonio junctus, poenitebit annos decem; si solutus, annos septem; si puer, dies centum. Laicus matrimonio junctus, si in consuetudine habet, annos quindecim.

Vir semel se inquinans, dies decem; si iterum, dies viginti; si tertio, dies triginta; sique nefarie agere perrexerit, poenitentiae accessio ei fiat; si puer, dies quadraginta; si major quindecim annis, dies centum.

Qui complexu foeminae, vel osculo polluitur, poenitentiam aget dies triginta; qui contactu inverecundo, menses tres.

Qui concupiscit mente, sed non potuit perficere, dies decem poenitentiam aget.

Qui lenocinium exercuerit, poenitentiam aget annos duos per legitimas ferias, neque accipiet communionem, nisi in fine.

## Praeceptum VII.

## Non furtum facies.

Qui furatus est aliquid de ecclesiae supellectili, vel thesauro, quod sustulit, reddet, et tres carinas cum septem sequentibus annis poenitebit.

Pecuniam ecclesiasticam furatus, quadruplum reddet, et poenitens erit septem annos.

Qui hospitalis domus administrator aliquid de administratione sub-

Clericus furtum capitale faciens septennii poenitentiam implebit;

Qui fregerit noctu alicujus domum, ut aliquid auferat, pretium reddat, et poenitentiam aget annum in pane et aqua; si non reddit, an mos duos.

Si Quis furtum de re minori semel, aut bis fecerit, restituta re, poenit entiam aget unum annum.

Qui rem inventam non reddit, furtum committit, ideireo tanquam de fur to poenitentiam agat.

## Praeceptum VIII.

Non loqueris contra proximum tuum falsum testimonium.

Qui falsum affirmarit, poenitentiam aget ut adulter; ut homicida, Qui sponte id facinus admiserit. Qui proximo falsum crimen objecerit, poenitentia afficiatur, ut falsa testis.

Qui falso testimonio consenserit, poenitens erit annos quinque.

Si quis facile detraxerit falsumque in hoc dixerit, poenitens eri dies septem in pane et aqua.

Qui leviter detraxerit, tres dies poenitebit.

Si quis convicium manifestum fratri intulerit, diuturna expiabitu poenitentia pro modo peccati.

Qui falsitatem, fraudemque in ponderibus et mensuris admiserit praeter restitutionem poenitens erit in pane et aqua dies viginti

## Praeceptum IX.

#### Non desiderabis uxorem proximi tui.

Si quis presbyter concupiscit fornicari, poenitens erit annos quin que : si clericus, aut laicus, annos duos.

Si quis in somnis ex immundo desiderio polluitur, surgat, et cante septem psalmos poenitentiales.

Si clericus, aut laicus ex mala cogitatione et concupiscentia semes effuderit, poenitens erit dies septem.

## Praeceptum X.

## Non concupisces rem proximi tui.

Rem alienam nefárie concupiscens, ávarusque, poenitens erit anni.

Qui rem aliquam proximi pretiosam invenire cupit, ut illam sibretineat, poenitentiam agét, út dictum est de furto.

## Canones poenitentiae.

## De gula et ebrietate.

Si quis nimio cibo se ingurgitaverit, ut inde dolorem senserit, unun diem poenitentiam aget in pane et aqua.

Sacerdos imprudenter ebrius factus, in pane et aqua poenitentian agat dies septem: si negligenter, dies quindecim; si per contem tum, dies quadraginta. Laicus graviter arguatur, et poenitentian agere a sacerdote cogatur.

Qui prae ebrietate et crapula vomitum fecerit, si presbyter aut dia conus, poenitentiam agat dies quadraginta; si laicus, dies quin decim. Qui humanitatis gratia alium inebriari cogit, poenitentiam agat dies septem; si per contemtum, dies triginta.

De possitentia per legitimas ferias constituts confessarios altimadvertat, co nomine intelligi feriam secundam, quartam, et sextam, Canonum legibus poenitentiae jejunique praescriptam. Carinae jejunium, quod aliquado poenitentiali Canone cavetur, id appellatur, quod per quadraginta diss in pane et aqua fiebat. ut saepenumero Burchardus interpretatur. Carinam alii dicunt, quidam Carenam, alii Carenteilam, alii Quadragenam. Poenitentia per tres quadragesimas indicta ita intelligitur, ut, cui imponebatur, in anno pane et aqua jejunaret quadragesimas tres; quarum prima est ante diem Natalem Domini, altera ante Pascha Resurrectionis, tertia, quae scilicet per dies tredecim ante diem festum S. Joansis Baptistae agebatur, quemadmodum ex Concilii Salegustadiensis Decreto perspici potest.

هلد

eri

bite

seri

**Zin**i

Qui per plures annos ad poenitentiam agendam tenebatur, primo anno per ferias legitimas in pane et aqua jejunare debebat; ceteris vero diebus, piscibus, et fructibus arborum et leguminibus vesci et cerevisia uti poterat, ita tamen, ut a carnibus, caseo et vino abstinere cogeretur. Excipiebantur tamen dies dominici et festivi totumque tempus paschale. In secundo et tertio anno similiter jejunet, nist quod tertiam feriam, qui in secundo et certio anno similiter jejunet, nist quod tertiam feriam, qui in telesconte estabatum potestatem habeat redimendi praetaxato pretio, ub i cunque est. Cetera diligenter observet ut in primo anno 1)." "Qui jejumare non potuit, redimat quinquaginta psalmorum recitatione genuficamento in ecclesia, ac eo die pauperem nutriat, vel centum genuficamento bu suppleat quinquaginta psalmos"?).

#### Articulus II.

 $De_{v}^{*}$  satisfaction is operibus.

#### A.

## Satisfactionis opera generalia.

§. 150. Quoniam confessariis, quibus nondum satis est experientiae, saepe difficile est, invenire opera satisfactoria, tot variis et peccatis et peccatoribus convenientia et idonea, quaedam isthic proponentur, quae illis ad alia excogitanda viam sternent. Sunt autem haec partim generalia, partim specialia, prout vel contra peccata quaevis, vel adversus specialia diriguntur. Quae quum animabus a morbis spiritualibus sive liberandis sive praeservandis inserviant, medicinalia dicuntur, et cum vel natura sua, vel intentione m poenitentis vindicativa efficacia non careant, vindictae rationes habent.

Priora, videlicet generalia, de quibus prima hujus articuli

Parte agemus, haud incommode ad tres illas notissimas classes

cuntur: I. ad Orationem seu precationem, II. ad Jejunium,
ad Eleemosynam, ita quidem, ut sub oratione omnia opera aedi
cionis et devotionis, sub jejunio opera sui abnegationis et morti
ficationis, sub eleemosyna opera charitatis spiritualia et corporalia

comprehendantur.

<sup>2)</sup> Cónc. Triburen. d. a. 895. - 2) Burch. lib. 19. c. 12: - 3) Cff. Catechism. Rom. P. If. c. 5. q. 59.

Nobiliora et efficaciora singillatim enarraturi, non inutilem operam navare arbitramur, atque eo libentius id praestamus, quo materiam pertractamus, quae non solum poenitentibus tam ad conversionem quam ad perfectionem inservit, verum etiam animos nostros jucunde instruit, quo ad majorem in dies virtutis et sanctitatis gradum contendamus 1).

#### I. Oratio.

Ad hanc classem referuntur:

#### 1. Precatio stricte talis.

- §. 151. 1. Precatio stricte talis in satisfactionem poenitentibus nunquam non jure meritoque injungi solet, et ut injungatur, oportet. Quid enim mentem nostram tum ad peccati horrorem, tum ad studium virtutis aeque disponit, ac repetita ejusdem elevatio ad Deum et frequens familiarisque conversatio cum Illo? "Aut quis juxta copiosum ignem stans, non parum caloris inde percipit? Et tu fons es semper plenus et superabundans, ignis jugiter ardens et nunquam deficiens" 2). Imo sine oratione animus noster non tantum tepescit, ac terrenis diffluit desideriis, sed fons gratiarum magis magisque exsiccari solet, ita ut in tanta naturae nostrae corruptione nonnisi funestissima clades exspectari possit. Ex neglectu orationis originem suam trahunt omnes lapsus: "Orate et vigilate, ne in tentationem intretis."
- 2. Cum nemo propriis viribus sine Dei gratia a peccato resurgere et ad gratiam reparari possit, peccator, ut a peccatis resurgat et in gratiam Dei redeat, ad illum confugiat, qui dixit: "Petite, et dabitur vobis," dicatque cum Propheta: "Converte me Domine ad Te, et convertar." »Neque fugienda penitus ars medicinae est, neque rursum omnia in ea salutis praesidia collocanda, sed quemadmodum licet gubernatori navim committamus, Deum tamen, ut nos ex alto salvet incolumes, oramus; sic cum medicamina salutis naturalia adhibemus, idque ratio fieri concedit, neutiquam a spe illius erga nos bonitatis debemus recedere." Item cum stabilitas et profectus in bono aeque sit divinae gratiae donum, ac prima peccatoris conversio, patet, orationem sive petitionem divini auxilii non minus utilem ac necessarium esse peccatori converso, ut in adepta justitia stare valeat et proficere, quam nondum converso, ut justitiam amissam recuperet. "Opus est, ait S. Ambrosius, misericordia Dei, ut continua sit in hoc corpore vivificatio, quo quotidie justus Deo

Cfr. du Jardin, de officio sacerdotis confessarii. Mechlin. 1825. —
 Cl. Stapf. Theol. moral. Tom. IV. — 2) De Imit. libr. 4. c. 4.

vivat peccatoque moriatur" 1). Et S. Chrysostomus: "Arbitror cunctis esse manifestum, quod simpliciter impossibile sit absque precationis praesidio cum virtute degere, cumque hac hujus vitae cursum peragere. Etenim qui fiat, ut quis virtutem exerceat, nisi continenter adeat, et supplex ad genua accidat ei, qui virtutem omnem suppeditat et largitur?" 2).

3. Non minus deprecatio offensionum necessariam poenitentiae partem constituit, ad quam praestandam in sacris paginis non tantum identidem provocamur, sed pulcherrima etiam exempla nobis proponuntur, praesertim in psalmis, quos poenitentiales dicunt. "Deus, etsi vult ignoscere, vult rogari. David pro uno peccato miserationum multitudinem deprecatur, nos pro pluribus peccatis vix semel ejus misericordiam credimus obsecrandam" 3).

Cum itaque precatio sit medium efficacissimum peccati detestandi et virtutis implantandae, cum Dominus petentibus elargiatur gratiam conversionis ac profectus uberioris in virtutis studio, cum devotionis erga Deum pars necessaria sit deprecatio offensionum nostrarum: nullo non tempore in omni, quam confessarius poenitenti imponit, satisfactione, oratio sive precatio quaedam juncta reperiatur, vel ipsa opera satisfactoria in precationis formam componi jubeantur. — "Orandi diligentia, scribit vir venerabilis Blosius, inprimis necessaria est; impenetrabilis enim armatura, certum perfugium, securus portus tutissimumque asylum est oratio. Haec una et mala omnia depellit ab anima, et bona omnia in illam invehit. Ipsam animam Purgat, poenam peccatis debitam submovet, praeteritas negligentias sarcit, divinam gratiam impetrat, pravas concupiscentias extinguit, effrenatas animi passiones domat, hostes prosternit, tentationes superat . calamitates lenit, moerorem fugat, lactitiam infundit, pacem con ciliat, hominem Deo conjungit, conjunctumque ad aeternam gloriam sublevat."

## Regulae in injungenda precatione observandae.

§. 152. Ut precatio tanquam satisfactionis opus fini responsuo, confessarius poenitenti non solum materiam precum, sed insuper certum pro re nata illarum peragendarum modum et pus designet necesse est Jam qualitatem et diuturnitatem precipi injungendarum, ex circumstantiis, charactere et subjectiva ole poenitentis dimetiendam esse, alioquin facile ex iis, quae Artolo I. diximus, intelligitur. Quapropter non iis adstipulamur, qui nitentibus tales tantum preces praescribunt, quae immediate post ressionem vel S. Communionem peragi debent, nullo alio discri-

<sup>1 )</sup> In Psalm. CXVIII. — 2) Libr. 1. de Orat. dom. — 3) S. Ambr. Apolog. David. c. 8.

mine observato, nisi, ut pro peccatorum gravitate et multitudire etiam precum peragendarum multitudinem et prolixitatem dimetium tur. Hoc enim modo facile fit, ut poenitentes in pernicioso illo prae judicio obfirmentur, quo multi putant, peractis precibus poenitentialibus totum simul poenitentiae opus absolutum esse. Himenotamus:

- a) Omnis precatio, ceu opus satisfactionis puenitenti imposita, cum peccatis confitentis salutari nexu jungatur. Sic Oratis dominica, cuius singulae petitiones efficacissimam sanwadis peccateribus materiam suppeditant, omnibus quidem cuiuscumque status et indolis poenitentibus (praecipue iis, qui legere nesciunt) saluberrime in poenitentiam injungi poterit; ast illa petitio a confessario specialiter designetur oportet, in cujus recitatione poenitentem continuo monitum esse vult, ut illi accuratius perpendendae immoretur, et eorum, quae confessarius salubriter adhortatus fuit, reminiscatur. V. g. Qui nimis saepe jurare consueverant, immorentur in prima petitione: "Sanctificetur Nomen tuum." Qui terrenis inhiant, in secunda: "Adveniat Regnum tuum." Afflicti, in tertia: "Fiat voluntas tua" etc. Eadem ratione: Salutatio Angelica, Symbolum Apostolicum — Angelus Domini — Salve Regina — Litaniae omnium Sanctorum et beatae Virginis Mariae - Orationes in Ecclesia recitari solitae — Hymni ecclesiastici et dioecesani utiliter praescribi. possunt. Idem valet de actibus Fidei, Spei et Charitatis, de precibus matutinis et vespertinis, de renovatione sponsionis in Baptismate, in Confirmatione, in benedictione Matrimonii factae etc.
- b) Omnis precatio in poenitentiam injuncta, cum actu saltem intentione detestationis peccutorum bonique propositi de cetere non peccandi, nec non cum pelitione divini pro vera emendatione auxilii persolvatur. Precibus addi possunt circumstantiae, v. g. ut fundantur vel flexis genibus vel coram Crucifixo, vel in Ecclesia coram Sanctissimo, etc. Laboriosae circumstantiae illis tantum imponendae sunt, qui Deum graviter laeserunt atque gravissimis criminibus impliciti sunt.
- c) Pariter designetur, quamdia preces injunctae fundantur, v. g. vel per dies aliquot continuos, vel per dies dominicos duos aut tres, vel per tempus illud, quod inter hanc praesentem et proximam confessionem intermedium est.

Cum vero preces ceu virtutis subsidium efficacissimum iis, qui in virtute proficere volunt, injunguntur, modus petendi virtutem duplex notatur. Peti enim potest virtus in communi, exemplé Davidis orantis: \*Bonitatem et disciplinam et virtutem doce me "j; vel virtus in particulari, nimirum in hac septimana, in hoc mense una, alia in alia, ita tamen, ut iis consideratis, quae ad virtutem v.g. hu-

<sup>1)</sup> Psalm. CXVIII. 66.

militatem movent, exerceas illius actus cum magno proficiendi desiderio. Ut vero precatio inflammetur magis, expedit, Deo proponere modo suam indignitatem, paupertatem, virtutis necessitatem, perienta, — modo charitatem, qua nos Deus ab aeterno dilexit, misericordiam, qua aberrantes revocavit, longanimitatem et patientiam, qua rebelles toleravit, — modo labores, sudores, opprobria, cruciatus et mortem Christi.

Consultum est, ut confessarius poenitentes suos ad exercendos Virtutum Encologicarum actus saepius paterne moneat, praeprimis urgente tenta-Lione gravi contra fidem, spem et charitatem, vel quando quis in peccatim virtutibus hisce oppositum labitur.

#### Oratio dominica,

variis pils conceptibus instructa.

§. 153. Quum oratio dominica quam frequentissime in satisfactionem injungi soleat, juxta regulam supra laudatam interno poematentis animi statui applicanda, varios pios, ad meditandum idoneos mangularum petitionum dominicarum conceptus, quos confessarius im hunc finem convertore sciet, indigitare inutile haud erit. En:

#### Pater.

Multiplici jure et nomine Pater: 1. Titulo Creationis, qua nos ad imaginem suam fecit. — 2. Adoptionis, per gratiam, qua nos fecit haeredes suos, et cohaeredes Unigeniti sui. O quam merito Pater, qui toties paratus est peccantes recipere in eandem gratiam, ut tandem quoque admittat in gloriam, quae est haereditas filiorum Dei. Et haec quidem paternitas magno stetit Filio Dei, qui morte crucis et pretio sanguinis eam nobis comparavit. 3. Patrem \*\* Providentia praestat, sustentando corpus, tot creaturis in cibum et remedium datis, et animae tot gratiae et salutis auxiliis tam anter consulendo, ut vel hine tantum solus vere Pater dici mereatur. Unde ait: "Nolite vocare vobis Patrem super terram, unus est enim Pater vester, qui in coelis est." Et merito. Nam "Pater to cus et mater mea dereliquerunt me, (quid enim opus praestare Possunt animo vel etiam corpori absque Deo), Dominus autem asmsit me," nunquam deserit, nisi derelictus. 4. Disciplina et Corptione. Nam Pater filium, quem amat, arguit et castigat, 5. Pater Andulgentia et Amore. Quomodo miseretur Pater filivrum, itu mistus est Dominus timentibus se. Si itaque ille Pater, utique filius 🍉 🗝 o! O quanta haec dighitas! Omnino par est, ut praestem ingenui 🛍 lii partes amore , observantia , obedientia — — Pater , non sum dignus vocari filius tuus!

#### Noster.

Noster, inquam, non meus, 1. quia, cum unicum haba filium naturalem, voluit quam plurimos habere adoptivos; tum a gelos tum homines, idque ita, ut bono filiationis unusquisque ga deat, ac si nullum haberet consortem. Nam bona Dei non minuumt communicatione inter plures. 2. Cum ita sit generaliter omnium, tamen singulariter Pater singulorum, vult nihilominus dici noste ut moneat nos fraternae charitatis, qua omnes nulla exception gradus dignitatis, aetatis, atque ut fratres invicem diligendor proque omnibus communiter orandum, nullo spreto; unde Malchias: "Numquid non Pater unus omnium nostrum? numquid no unus Deus creavit nos? quare ergo despicit unusquisque fratre suum?" Nihil tamen vetat, privatim, pro affectu aliquando sic Deu alloqui, quod ita pleno jure filius sim adoptivus, ac si forem unicu

#### Qui es in Coelis.

Cum in omni loco sit, Coelum exprimimus, 1. ut revereitiam in nobis excitemus illius Majestatis in coelo velut throno residentis. 2. Ut mentes nostras in coelos erigamus, ubi est filioru Dei patria et haereditas, 3. Ut intelligamus, nos hic esse exules peregrinos, debere autem ita vivere, quasi in coelis sit conversat nostra. 4. Ut moneamur, illuc oculos animumque levare, unde sulum veniet auxilium nobis. Coelum quoque et propriae Dei sede sunt animae sanctae e terris elevatae, in quibus habitat Deus per gratiam, et quas lumine cognitionis suae peculiariter illustrat. — Hactenus procemium; sequuntur petitiones.

#### I. Sanctificetur nomen tuum.

1) Habearis, qualis es, purus, sanctus, justus, verus, retus. Nihil ita Deus aestimat, quam ut sanctus habeatur et praed cetur. Unde toties ait: "Sancti estote, quia ego sanctus sum." Hil iratus est contra Moysen et Aron, quod non sanctificassent eum aquas contradictionis coram filiis Israël. Porro in unum est Beat rum carmen: Sanctus, sanctus, sanctus. 2) Non ait: Potentia aut Majestas tua, sed: Nomen tuum, ut simul includat, quidqu Dei apud nos nominatur, totum videlicet sanctum esse, et procelebrandum. Nominatur autem Omnipotens, Sapiens, Creator et 3) Tuum, inquit, quia solum tuum, est sanctum per seipsur unde justi sanctitatem participant. Ergo tuum, non nostrum. Reseculorum immortali et invisibili, soli Deo honor et gloria in secul seculorum. Cur ergo tam studiose gloriam nostram, et grande men quaerimus? 4) Absolute ait: Sanctificetur, non restringes

ad certas personas; quia optandum, ut id fiat ab omni creatura coelestium, terrestrium et inferorum, nec ad certum tempus, quia par est, ut laudetur nomen Dei, omni tempore. 5) Porro sanctificatur nomen Domini, si homines credant, quae revelat; sperent, quae promittit; faciant, quae jubet; colant Deum, ut ipse praecepit; ament eum ex toto corde idque attestantibus operibus; ut, qui vident opera nostra bona, glorificent Patrem, qui in coelis est. Digna filii ingenui et bonae indolis oratio, nihil prius aut posterius desiderare, quam gloriam Patris; honori ejus omnia postponere. Non nobis, Domine, non nobis sed nomini tuo da gloriam: sit nomen Domini benedictum etc.

#### II. Adveniat Regnum tuum.

At regnat in coelo et in terra, in mari et ubique; et velint, nolint, omnia serviunt ipsi, et in ditione ejus cuncta sunt posita. Itaque petimus 1) Regnum, quo nunc regnat in justis per gratiam, qui per omnia ipsi subjiciuntur. 2) Regnum, quo regnat in beatis Per gloriam; istud autem adveniet nobis, si in primo permanserimus. Quare ait: Adveniat; quasi non sponte secuturum. Et quidem istud omnes optant, at primum non ita, quia cum labore conjunctum est: justitia enim paratur, et conservatur mortificatione carnis, et concupiscentiae, quae regnat in membris nostris, repressione. 3) Regnum illud consummatum et perfectum, cum Deus erit omnia in OFFAnibus, in Resurrectione mortuorum, quod exspectant animae **bea**tae. 4) *Tuum*, non mundi regnum, quod ambiunt filii hujus seemli, quod nonnisi caducis bonis, infinitis curis et mille periculis <sup>e</sup> ■ mstat: multoque minus peccati regnum, quod funditus eversum can pimus. Filiorum est, continuo suspirare ad patriam, et haereditatem P → ternam, ceteris posthabitis, appetere. "Heu mihi, quia incolatus eus prolongatus est. Cupio dissolvi et esse cum Christo. Quemad modum desiderat cervus ad fontes aquarum: ita desiderat anima 📭 ea ad te Deus." — Regno tuo indignissimus, perdidi proh dolor! illud peccatis meis.

## III. Fiat voluntas tua, sicut in coelo et in terra.

1) Voluntas tua, sola semper bona, recta et perfecta in mnibus; quam nobis insinuat praeceptis, consiliis ac inspirationibus; nec non jussis eorum, qui Dei nomine praesunt. Ad haec exequenda sufficit, quod Deus ita velit et jubeat; adeo quidem, ut, si ei paream et mandata ejus servem, vitam promerear, sin minus, mortem. 2) Tua, non mea, quae perversa est; nec carnis, quae contraria spiritui; nec mundi, quae vana; nec diaboli, quae maligna; sed tua, quae regula est rectitudinis; nam quae est voluntas

tua, nisi sanctificatio nostra? Non enim exigis a nobis, nisi quaprosit nobis, non tibi, qui bonorum nostrorum non eges. 3) Magaziendi: Sicut in coelo ab Angelis, ubi nulla est rebellio volumentis iniquae: ita integre, promte, velociter, fortiter, amanter, eriter fiat in terris, ubi resistere voluntati tuae, est nolle duci s viter, funiculis charitatis, quod est hominis, sed velle cogi, jumenistar, viribus potentiae, vel trahi vinculis justitae tuae. "Doce Domine facere voluntatem tuam, quia Deus meus es tu." Ecce mine, "servus tuus sum ego Domine, quid me vis facere? Loque. Domine, quia audit servus tuus."

#### IV. Panem nostrum quotidianum da nobis hodie.

1) Panem gratiae et verbi Dei. Non enim in solo pane viv homo; sed et animae subsidiis apus habet. Nam ut duplex est vi hominis, ita duplici quoque cibo seu pane nutritur. 2) Praecipa panem vivum, qui de coelo descendit; panem supersubstantiale. Eucharisticum, qui confirmat cor hominis, et spiritum robora 3) Panem corporalem, vitae sustentandae necessarium, pro 📭 tamen adeo non vult nos esse sollicitos, aut nimis anxios, ut a bi nedictione divina eum exspectari jubeat. 4) Nostrum, non meun utpote communem, et inter fratres partiendum, qui eundem Deu Patrem cognoscimus omnium, qui dona sua non uni vel paucis, necessitati omnium servire voluit. 5) Quotidianum. Si de spituali, non illum, qui est paucorum singulariter dilectorum, quo il dignum me reputo sed communem, quasi portionem necessaria. sine qua non vivitur; ita etiam si de corporali accipiatur, non abul dantem ad luxum et genium, nec plures annos reponendum, sed 4 usum et necessitatem quotidianam. 6) Da nobis; pro omnibus tal quam fratribus petendum, etiamsi alioquin odientibus, "arate ps perseguentibus et calumniantibus vos," et si videris inimicum es rientem, ciba illum. 7) Hodie, quia vult nos quotidie petere son perque ab ejus pendere providentia, avocat etiam a superflua our de crastino, ad exemplum datae olim Mannae in singulos dis "Oculi omnium in te sperant Domine. Tu das illis escam in ten pore opportuno: aperis manum tuam, et imples omne animal hene dictione."

# V. Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittime debitoribus nostris.

1) Multis enim debitis Deo sumus obnoxii: in multis offend mus omnes, tum ob mala commissa, tum ob bona omissa, quae ficere debuimus. Nisi Deus ex misericordia dimittat, quis sustinehit Si pro rigore justitiae agere voluerit, quis poterit unum responden

pro mille? Itaque ad solam misericordiam restat refugium. 2) Sed frustra, si nos proximis non condonemus offensas, quae tamen exiguae, si conferantur cum debitis, quibus nos Deo tenemur, nempe decem millibus talentorum. Et nihilominus, quae Dei bonitas est, paratus est, dimittere decem millia; si nos mille dimittimus. 3) Sed vide et cave. Dimittet, sicut dimittis; et hanc conditionem et clausulam apponis orationi tuae. Si aegre, tarde, minus sincere et imperfecte dimittis, idem time et exspecta a Deo. Omnino contra se profert sententiam, qui rogat sibi dimitti debita, non dimittens debitoribus suis, idque ex animo. "Si iniquitates observaveris Domine, quis sustinebit?"

#### VI. Et ne nos inducas in tentationem.

Non petimus, ut non tentemur, quia id saepe expedit, et a Deo sapienter permittitur; sed ne tentationi succumbamus; aut etiam, ne tentari sinat, quando praevidet nos succubituros. Tentatio saepe est occasio et materia exercendae virtutis, sed Dei est, ita moderari tentationem, et opitulari imbecillitati nostrae, ut non tentemur supra id, quod possumus, sed illaesi evadamus. "Proba me Domine, et tenta me, ure renes meos et cor meum, et vide, si via iniquitatis in me est."

#### VII. Sed libera nos a malo.

Ab omni genere malorum; sicut orat Ecclesia in Missa:
Libera nos, quaesumus Domine! ab omnibus malis praeteritis, praesentibus et futuris, nempe aeternis et temporalibus, animae et corporais. — Deinde a malo, h. e. maligno hoste, ne potestatem habe at exercendi in nos malitiam suam. Mala hic censentur non tantura, quae animam tangunt, sed quae corpus etiam, famam et formam ita afficiunt, ut animae malum et nocumentum inde timeri possit. "Si ambulavero in medio umbrae mortis, non timebo mala, quoniam tu mecum es. Illumina oculos meos, ne unquam obdormiam in morte, ne quando dicat inimicus meus: Praevalui adversum enm."

#### Amen.

Fiat, fiat. Magno desiderio pronunciabitur: nam desiderium Pauperum exaudivit Dominus. Magna etiam fiducia, ut qui ea petamus, quae petenda praescripsit: "Haec est fiducia, quam habemus ad Deum, quia quodcumque petierimus secundum voluntatem ejus, audiet nos, et scimus, quoniam habemus petitiones, quas postulamus ab eo" 1).

Ex Ludov. de Ponte, Lessio, aliisque.

#### 2. Cultus Dei communis.

§. 154. Diligens cultus Dei communis diebus dominicis et f stivis frequentatio, — inprimis verbi divini et sacrificii Missi attenta auditio, satisfactionis loco saluberrime praecipitur. Optim sane medicina! praecipue pro tepidis et insciis Christianis, ut si libentius et alacrius virtuti studere satagant; et virtutes religionis Christianae melius pernoscant. Juvenibus (praesertim ruri, et rudibus) diligens frequentatio catechisationum pomeridianarum (Christenlehren) tanquam opus medicinale non utile modo, sed et necessarium injungi potest.

Nisi negotia domestica, aliaeve res poenitentem impediant, ei in satisfactionem praescribi potest, ut certo per hebdomadam die ecclesiam adeat, ut devotius coram SS. Altaris Sacramento preces fundat, aut Missae sacrificio intersit, peccata sua detestaturus, ac bona proposita renovaturus. Quod si autem hoc diebus ferialibus fieri nequeat, dominicis et festivis fiat; et quamvis omnibus dominicis et festivis diebus interesse divino officio teneatur, poenitentia tamen haec ad hujusmodi dies numero determinatos extendi potest.

Ceterum poenitentem edocere juvat, quae de Eucharistia tan quam sacrificio Catechismus Romanus tradit: SS. Eucharistia Christo Domino instituta est non solum, ut coeleste animae nostra alimentum esset, quo vitam spiritualem tueri et conservare possemus, sed etiam "ut Ecclesia perpetuum sacrificium haberet, que peccata nostra expiarentur, et coelestis Pater sceleribus nostra saepe graviter offensus, ab ira ad misericordiam, a justae versionis severitate ad elementiam traduceretur." "Eucharistiut sacrificium est, non merendi solum, sed satisfaciendi quoquefficientiam continet. Nam ut Christus Dominus in passione sua probis meruit et satisfecit, sic qui hoc sacrificium offerunt, quo in biscum communicant, Dominicae passionis fructus merentur, et satifaciunt".) Quam magnopere Missae sacrificium fidelibus commendare oportebit!

Peccatores singulari erga Jesum Christum Redemtorem, ge quotidie in Missae sacrificio Patri aeterno in salutem hominus offert, devotione affectos, et per Illius merita pro conversionis getia obtinenda Deo supplices, facile exaudiri, satis constat exequod ipse a Patre mundo datus sit tanquam Advocatus, Mediator Propitiator. "Unus mediator Dei et hominum homo Christus Jesus" et "Si quis peccaverit, advocatum habemus apud Patrem Jesus Christum justum; et ipse est propitiatio pro peccatis nostris, responsoris tantum, sed etiam pro totius mundi" 3). Experiems

<sup>1)</sup> Catechism. Rom. P. II. c. 4. q. 54. 55. — 2) I. Tim. II. 5.
2) I. Joan. II. 1. 2.

etiam constat, peccatores, postquam ad Crucifixi pedes prostrati aliquot dierum intervallo, per Redemtoris Jesu Christi merita, Deum Optimum Maximum enixe deprecati fuerunt, exauditos fuisse, et tanquam e coeno vitiorum emersisse. Verum non peccatorum duntaxat, sed et justorum Advocatus est et Mediator Jesus Christus in assumta humanitate apud Deum Patrem. Sicut enim dixit, se venisse vocare peccatores ad poenitentiam, et, ut per ipsum vitam haberent, ita et ait, se venisse, ut abundantius vitam haberent. Et haec ratio est, cur sancta Mater Ecclesia orationes omnes, quas Deo fundit, hac formula concludere soleat: "Per Dominum nostrum Jesum Christum," ad significandum, nihil se a Deo Patre impetrare, nisi per merita unigeniti Filii ejus, ac nostri Salvatoris.

272

4:

21, :

16

like

In specie autem tam peccatoribus, ut convertantur, quam justis, ut in justitia perseverent, nihil antiquius commendari meretur, quam SS. Altaris Sacramenti adoratio. Nam eundem illum Deum in eo praesentem credimus, quem Pater aeternus introducens in orbem terrarum, dicit: Et adorent eum omnes Angeli, quem Magi procidentes adoraverunt, quem denique in Galilaea ab Apostolis adoratum fuisse Scriptura testatur 1). Ipse nimirum in Eucharitia praesens Pater, Frater, Amicus, Medicus, Redemtor et Advotatus est noster, imo Dominus et Deus — atque Judex noster. Quis ad hunc gratiae thronum non adeat cum fiducia, ut misericordiam consequatur, et gratiam inveniat in auxilio opportuno 2), quandoquidem Ipse nos invitare pergit: "Venite ad me omnes, qui laboratis et onerati estis, et ego reficiam vos" 3)?

Itaque confessarius, tamquam spiritualis animarum medicus, totus sit in commendando poenitentibus singularem erga Jesum Christum Redemtorem devotionem, veluti praesentissimum adverseccata, et pro virtutibus acquirendis remedium.

## 3. Devotio erga beatam Virginem Mariam.

§. 155. Omnes, qui de pietate solide et juxta mentem Ecclesiae catholicae tractant, cultum Matri virgineae impensum, ceu efficacissimum perfectionis subsidium ac conversionis medium referunt. "Per ipsam quippe Deus descendit, ait S. Augustinus, in terram, et per ipsam homines ascendere merentur in Deum." Longum foret SS. Patrum seriem texere, qui de efficacia patrocinii Dei Matris et Virginis eximia testimonia scripto ad posteros transmiserunt; sed quid necesse est Augustinos, Laurentios Justinianos, Ildephonsos, Bonaventuras, Anselmos, aliosque quam plurimos adducere, quando ipsa Mater Ecclesia a Spiritu

Conc. Trid. Sess. XIII. cap. 5. can. 4. 6. — \*) Hebr. IV. 16. —
 Matth. XI. 28.

sancto directa, eam mediatricem nostram, advocatam nostram refugium peccatorum, consolationem afflictorum, auxilium christis norum in publicis orationibus ac litaniis indies nominat, et sub eidem titulis invocat? Et sane, prout tantum innocentiae atque pefectionis exemplum maximam in mentes nostras vim edit, ita qu que dubitari non potest. Matris apud Filium intercessionem folonge efficacissimam. Insuper quantum piissima Mater exoptab ut pretiosissimus sanguis Christi uberrimos redemtionis fruct\_\_\_\_\_ ferat! Ouam maternam igitur curam impendet, ut clientes sui infirmitatibus suis, quibus deprimuntur, feliciter emergant, at a ad convenientem perfectionem eluctentur! Quapropter omnib peccatoribus, pariter et justis, specialis erga beatam Virgin Mariam devotio a confessario commendanda est. "O quisquis te telligis, exclamat S. Bernardus, in hujus saeculi profluvio ma inter procellas et tempestates fluctuare, quam per terram amb lare, ne avertas oculos a fulgore hujus sideris, si non vis ob == =i procellis. Si insurgant venti tentationum, si incurras scopulos tri bulationum, respice Stellam, voca Mariam. Si jactaris superbiate undis, si ambitionis, si detractionis, si aemulationis, respice Stelle lam, voca Mariam. Si iracundia aut avaritia, aut carnis illece**b == 1** naviculam concusserit mentis, respice ad Mariam. Si crimin un m immanitate turbatus, conscientiae foeditate confusus, judicii ho = rore perterritus, barathro incipias absorberi tristitiae, desperati nis abysso, cogita Mariam. In periculis, in angustiis, in rebus d biis Mariam cogita, Mariam invoca" 1).

## 4. Devotio erga Angelum custodem sanctosque patronos.

§. 156. Devotionem quoque erga Angelos tutelares non prum conducere ad emergendum e statu peccati et ad perseveratum conducere ad emergendum e statu peccati et ad perseveratum dum ac proficiendum in gratia Dei, facile suaderi potest ex eo, ingens illud gaudium consideramus, quo afficiuntur super uno peccatore poenitentiam agente<sup>2</sup>). Quantum tum peccati horror, turn studium in virtute proficiendi acuetur, si angelum nostrum ut tutelarem, nostrum ubique comitem, hortatorem atque testem, cogatamus! "Adsunt Angeli, inquit Doctor mellifluus, et adsunt tiblinon modo tecum, sed etiam pro te. Adsunt, ut protegant, adsunt ut prosint. Quid sub tantis custodibus timeamus? Tantum sequamur eos" "3). Quapropter confessarius poenitentes ad devotione erga Angelum custodem hortetur, moneatque cum praefato Doctore: "Ut quoties gravissima cernitur urgere tentatio, tribulatio vehemens imminere, invocet quisque custodem suum, ductorem suum adjutorem suum, in opportunitatibus, in tribulatione.

Hom. 2. super: "Missus est" circa fin. — Catechism. Rom. P. IV. c. 5-q. 8. — 2) Luc. XV. 10. — 3) Serm. 12. in Psalm. XC. 90.

Pari modo non abs re erit, poenitentibus devotionem erga Sanctos suadere. "Intuere, ait Thomas a Kempis, sanctorum Patrum vivida exempla, in quibus vera perfectio refulsit et religio. Heu quid est vita nostra, si illis fuerit comparata!" 1) Etiamsi vero Sanctos, quibus Ecclesia cultum assignavit, in genere venerari atque sorum sectari vestigia et suffragia deposcere deceat et utile sit: multum tamen expedit, ex illorum numero, unum certum, vel plures patrones seligere, quorum vita plura momenta imitationis, hortaminis et selatii offert; atque illorum jam virtutes singulari studio imitari, ut, prout ipsi imaginem Christi, ita et nos imaginem illorum in nobis efformemus. Etenim teste experientia tam ad Conversionem peccatoris, quam ad uberiorem virtutis profectum, cultus Sanctorum, principiis atque doctrinae Ecclesiae catholicae usquequaque consonus, plarimum conducit, prout rei natura etiam commonstrat.

Quamobrem illerum confessariorum usum approbare par est, Tai unum ex Sanctorum numero singulis mensibus, si rerum conditio fert, poenitentibus proponunt, cujus patrocinio non tantum se mane et vespere commendent, sed et virtutes imitari studeant.

Valle quoque erit poenitentibus ad conversionis et virtutis studium promovendum, si pro defunctis in purgatorio preces persolvant, praesertim pró iis, qui peccato aliquo consimiles nobis fuerint, vel quibus ansam spel dederimus ad peccandum, et modo poenas in purgatorio luant.

# 5. Lectio spiritualis.

§. 157. Inter remedia peocatorum et virtutis subsidia lectio Diritualis recensenda venit. Hanc omnes commendant, idque jure merito, cum multo facilius sit, alierum, qui virtute excelluerunt, ensus et cogitatus assequi, quam cosdem in semetipso excitare. Libri spirituales sunt velut muti concionatores, qui uti minori vere-Oundia et strepitu, ita majori plerumque fructu etiam audiuntur. Hi anem ostendunt, ad quem facti sumus, et quo in terrestri hac pere-Exinatione omnes conatus nostri collineare debeant: pericula nobis et hostium insidias detegunt, efficacissima salutis media docent, et praeterquam quod intellectum instruant, etiam animus ex tali lectio-De piissimis sensibus imbui, et ad virtutem vehementer aecendi solet. His armis vitia comprimuntur; his alimentis virtutes nutriuntur. S. Augustinus per lectionem spiritualem ad Deum se convertere coepit, et S. Ignatius, in propugnatione Pampelonensi accepto Vulnere graviter decumbens, ex pie rum librorum lectionead Christi Sanctorumque vestigia premenda mirabiliter exarsit.

<sup>1)</sup> Libr. 1. c, 18.

Locum vero sine omni comparatione primum sacrae literaoccupant, utpote in quibus non verbum hominum, sed verbum De veneramur. "In divinis scripturis, ait S. Augustinus, quasi in qu dam speculo homo seipsum considerare potest, qualis sit, et q tendat. Lectio assidua purificat omnia, timorem incutit Gehenna ad gaudia sempiterna cor instigat legentis. Qui vult cum Deo se per esse, frequenter debet orare et legere: nam cum oramus, i cum Deo loquimur; cum vero legimus, Deus nobiscum loquiture r. Labor honestus est lectionis, et multis ad emundationem animi parte de ficit. sicut enim ex carnalibus escis alitur caro, ita ex divinis e 🔳 👁 quiis interior homo nutritur et pascitur." Post scripturas sac libri auctorum commendari possunt, qui non doctrina tantum, = ed singulari quoque virtute eminent. Ad acuendum perfectionis charistianae studium, historiae atque res gestae Sanctorum faciunt, il I 🖜 🗢 rum praecipue, qui idem nobiscum vivendi genus tenuerunt, et imsuper a nostro tempore non adeo distant. Nonnulli libri, veluti lib 👄 Evangelii, Catechismus, historia biblica, descriptiones vitae Samctorum, etiam in domibus ruricolarum plerumque inveniuntur, pro re nata in usum converti possunt. Apud illos autem poe == 3. tentes, qui legere nesciunt, brevis atque facilis intellectu sentem ta biblica, quam saepius repetendam ruminandamque confessarius po nitenti commendat, ipsam lectionem spiritualem supplere potest.

At hujusmodi lectionum respectu magna cautio confessar = 0 opus est. Diligenter advertat, cui, qualesque libros ascetic poenitentibus legendos suadeat. Id quod circa S. Scripturam quoque obtinet 1). Si fieri potest, poenitenti ea, quae legat, ut assignent interdum necesse est: pauca tantum eidem praescribantur, nec no 1 breviter instructur, quomodo legat, lectaque ad se ipsum applica possit. Quare moneas poenitentem, ut lectionem instituat non mera curiositate, sed ad excitandum studium pietatis, — anim semper collecto et per precationem praeparato, - non raptim praepropere, sed attente et mature, et nonnunquam iterato. For tuita enim et varia lectio, et quasi casu reperta, non aedificat, se reddit animum instabilem, et leviter admissa levius recedit a m moria 2). Lecta tacitus mente reputet et videat, an nihil cont praescriptum eorum egerit. Insuper unam alteramve sententiam co ligat, cujus recordetur saepius ad exemplum illorum, qui amoenu 🕶 hortum ingressi fasciculum sibi decerpunt, et naribus iterato admo vent. Quando in manum, inquit S. Chrysostomus, librum spiritus lem capimus, omni seculari cura repulsa, cogitationem nostra compescamus, et mentem, ne distrahatur, cohibentes, lectioni vace mus magna pietate et attentione, ut possimus a S. Spiritu ad scr 🗐

Con. Trid. Sess. IV. — 2) Guilb. Abbas ad Fratr. de Monte Dei, interpretended op. S. Bernard.

Orum intelligentiam duci, et multum inde fructum percipere" 1). B. Ephraemo legitur: "Pingebat actibus paginam, quam legerat."

## 6. Frequens conscientiae examen.

- §. 158. Frequentius conscientiae examen, vel de singulis pertis diebus, vel de certo aliquo temporis spatio, vitiis exstirpanet virtutis studio utile et necessarium est. Oui se ipsum nescit. que defectus suos corrigere, nec a periculis imminentibus sibi vere potest, juxta illud notum: Deprehendas te oportet, anteam te emendes. Et profecto cum vitiorum semina identidem in bis progerminent, quid exspectandum, nisi etiam indies resecenr? "Credite mihi, et putata repullulant, et effugata redeunt, et accenduntur exstincta. Parum est ergo, semel putasse; saepe tandum est, imo, si fieri potest, semper" 2). Similiter S. Augunus id ab exemplo navis illustrat, quae, nisi aqua, quae stillatim sederat, quotidie extrahatur, demum submergitur. Accedit ratio vini judicii nobis imminentis, quod aliter mitigare non possumus, si dum nos ipsi dijudicamus 3). Reproborum esse proprium solet mper prava agere, et nunquam, quae egerint, retractare: omne im, quod faciunt, caeca mente pertranseunt. At contra electorum t, actus suos quotidie ab ipso cogitationis fonte discutere; et ane, quod turbidum profluit, ab intimis exsiccare.
- 1) Optandum sane est, ut quisque conscientiae examen quoti
  8, vespere praecipue, instituat, paucula gravissimo huic negotio
  rae minuta impendendo. "Negotiator secularis, ait S. Ephraemus,
  mna et lucra quotidie computat. Sic etiam tu singulis diebus veere et mane diligenter considera, quo pacto se habeat negotiatio
  a. Quodsi compereris, te detrimenta perpessum, futuris lucris
  aeterita damna sedulo resarcire cura" 4). "Cum exis dormitum,
  adicio conscientiae tuae rationem exige. Hoc fac singulis diebus" 5).
  Tum diebus dominicis et festivis omnis etiam opifex et rusticus
  ca elapsam hebdomadam conscientiam suam perquirere potest,
  intelligat, quantum in vita emendanda profecerit; officia sibi inubentia in memoriam revocare, et ad ea sedulo explenda pro seinti hebdomada excitare se potest.
- 2) Ut autem hoc examen juste peragatur, finique, in quem tituit, respondeat, sequentes notamus partes: a) Imprimis beneficia diem accepta in memoriam revocentur, ut animus ad piam erga am gratitudinem inardescat. "Diligenter considera, inquit S. Berdus, quae tibi apponuntur, ut nulla videlicet Dei dona debita gratia-actione frustrentur, non gaudia, non mediocria, non pusilla."

Hom. 35, — <sup>2</sup>) S. Bern. in Cant. Serm. 52. — <sup>3</sup>) I. Cor. XI. 31. —
 De Vita relig. — <sup>3</sup>) S. Chrys. in Psalm. IV.

b) Alterum est, ut necessarium postulemus a Deo lumen ad cog scenda peccata nostra, quae commisimus cogitatione, verbo 🖚 🗤 opere, omissione et negligentia. Quantas habeo iniquitates et p ec. cata, scelera mea atque delleta ostende mihin 1). Atque ut haec dagatio facilior procedat, singulas diei praeteritae actiones expen. dere juvat, tum voces, ac ipsas denique cogitationes. Primum qui. dem ab iis exorsi vitiis, quae nobis domestica esse senserina us. quorum et pondus et numerum notabimus. Deinde disquiremaus. quae sit vitae nostrae ratio ac status, et quid in eo genere peceati admitti potuerit. Tertio videbimus, quibuscum versati fuerimus . et qua in re hic labi et errare potuerimus. Postremo a nobis ipsis exigemus, num quid eorum omiserimus, quae conscientia nobis. ut praestaremus, suggesserit. c) Quodsi culpas nostras detexerimus. veniam a Deo demisso ac humili animo rogabimus, ita guidem, ut concipiamus firmum emendationis propositum 2) - non vagum et perfunctorie conceptum, sed ad omnes circumstantias rite determinatum, - et omnes vitiorum causas et fomenta nos abjecturos polliceamur. Ejus tamen ope, sine quo inepta esset et temeraria mostra contentio, scilicet per Jesum Christum, Amen. Pulchre in hanc rem S. Chrysostomus praefatur: "Per diem non habuisti tempus, injunctum negotium et confabulatio amicorum, et domestica necessitas, et mille te circumdederunt causae; quando in lectulum tuum veneris tanquam ad tranquillum portum, dicito in corde tuo: Expendemus diem, o anima, quid boni fecimus? aut quid mali ope rati sumus? et si quid boni fecisti, gratias age Deo; si quid mall, de cetero ne facias. Et reminiscens peccatorum tuorum, effunde 🤼 crymas, et poteris in lectulo positus ea dolere. Roga Deum, et 📂 🥲 permitte animam tuam soporari. Ora misericordiam Dei, et invente requiem" 3).

3. Haud raro proficuum erit, poenitenti injungere, ut singui diebus vespere circa defectum aliquem singularem sese examin scilicet num hoe illudve peccatum, quod praecipue sibi vitare prosuerat, v. g. maledictionis, convitiorum, detractionis, revera taverit, aut num opera, quae ad emendationem promovendam conscientiae examen praecipue hominibus, qui meditationi assumi non sunt, facilius est, quam totale, ac breviori tempore absolviture, quam examen omnium cogitationum, verborum et operum. Utilitam hujus exercitii nullus plane inficiabitur. Haec nimirum est conscientiae, ut, ubi pluribus simul intenti sumus, ad singula de ficere soleamus. Dum ergo tot undique hostes irruunt, pugnam illorum segregare juvat, et sic, qui universis nos impares sentim adversus singulos simus feroces. Neque acervum lapidum simul

<sup>1)</sup> Job. XIII. 23. — 2) Psalm. CXVIII. 106. — 3) Hom in Psalm. L.

Excel, sed nonnisi successive, loco movere potes. Qua de re vene-Bilis Kempensis scribit: "Si omni anno unum vitium exstirpareexis, cito viri perfecti efficeremur. Sed modo contrarium saepe entimus, ut meliores et ferventiores in initio conversionis nos esse inveniamus, quam post multos annos professionis" 1).

## 7. Actus contritionis de peccatis commissis.

§. 159. Poenitentibus, quos gravium peccatorum onus depriit, non sine magno fructu commendantur, imo et imponuntur fregenter repetiti compunctionis et contritionis actus. Scriptura enim aera salubriter monet: "De propitiato peccato noli esse sine netu" 2). Tristitiam non ob aliud nobis Deus indidit, nisi propter olum peccatum. Quis enim non magnopere a reiterando deterreaar peccato, quod saepe seria mente detestatur, cum firmo propoito de cetero non amplius relabendi? Sicut enim saepius eliciendo ontritionis actum propitium nobis reddimus Deum, ita non minus Faccavemur a peccati patratione subsequa. Quare David jamjam wblato peccato, numquam non ingemiscit: "Peccatum meum conra me est semper." "Cogitabo pro peccato meo." "A voce gemius mei adhaesit os meum carni meae." "Defecit in dolore vita mea, anni mei in gemitibus 3). Bene S. Chrysostomus: "Oportebat Laumquodque peccatum, et majus, et minus, quasi in libro, ita in Orde nostro habere descriptum, idque frequentius recensere, atque te oculos ponere, et tanquam haec nuper admissa lugere". Tantum mim boni confert frequentius meminisse hominem peccati sui, ut tiam Paulum Apostolum videamus ea, quae abolita jam fuerant et eleta adducere tamen in medium. — — Oportet ergo recordari De priora delicta, etiam ea, pro guibus veniam consecuti sumus. intuentes, quantum debitorum remisit Deus nobis, et amplius eum ligere, et verecundiam et pudorem concipere, et ex eis corde Impungi. — Unde commendari meretur monitum, quod confessarius enitenti inculcabit, ut v. g. mane contritionem de peccatis comiasis (praesertim de eo, quod prae ceteris adamat), excitet, et rmum propositum, (praecipue quoad certum peccatum) renovet, · in antecessum occasiones, quibus per diem ad relapsum induci leat, praemeditetur, et Dei opem pro felici certaminis exitu imploit; ut deinde vespere Deo gratias agat pro auxilio ad exsequenda Dna proposita impetrato, nec non spe laeta se erigat, faciliorem **b die** in diem victoriam fore. Utile quoque erit, praesertim si quis meret dolorem et propositum efficax se non habere, injungere, ut

<sup>1)</sup> Libr. 1. c. 11. — Vide Alphonsi Rodriguez Exercitium Perfectionis P. I. tract, 7. — 2) Eccli. V. 5. — 3) Ps. L. 5. XXXVII. 19. Cl. 6. XXX. 11.—4) De Compunct. libr. 2.

ante S. Communionem actus contritionis cum proposito eliciat,—hocque post Communionem renovet, et Christo confirmandum offe-rat. Sic enim consuletur reverentiae et fructui Sacramenti. Uni—i versim utiliter suadetur, ut quisque satagat certum peccatum sin—i gulari studio cavere, atque hoc propositum Christo post S. Commu—inionem offerat.

Quibus et quomodo contritionis actus saepius repetiti inculcandi sint, confessarius, ex poenitentis indole non minus, ac expeccatorum natura dimetietur, cavebitque, ne, quod in saluteux
commendatur, in detrimentum vergat. Sic e. g. recordatio saeprepetita de peccatis impudicitiae, in quantum haec peccata singillatim menti praesentia redduntur, potius nociva, quam salubris erividem valet respectu poenitentium, qui conscientia anxia vel scrupuralosa, aut melancholico temperamento laborant.

### 8. Actus virtutis.

§. 160. Inter remedia sane efficacissima recensendum est illud, quo confessarius numerum quemdam actuum virtutis illius, adversus quam poenitens saepius delinquit, praescribat. Exempli gratia, lenitatis erga eum, quocum consentire vix potest: humilitatis, saltem interioris, nisi exterioris sese offerat exercendae occasio: patientiae et resignationis in divinam voluntatem, quando poenitens status sui molestiis premitur, aut malis ingruentibus affligitur. Utque efficacius fiat hoc remedium, confessarius illi addere poterit examen, dicens: Singulis diebus tot lenitatis, vel humilitatis etc. actus elicies, vespere autem examen institues, utrum in aliquo defeceris.

Illarum vero virtutum exercitium praeferendum est, quae officio nostro et debito sunt conformiores, non vero, quae sensualitati et affectui privato magis arrident. S. Paulae imprimis sapiebat, corporalium mortificationum asperitati sese dare, quo dulcedine et consolationibus spiritualibus perfunderetur; sed superioribus eam suis obedire necesse magis erat. Unde fatetur S. Hieronymus, eam in hoc reprehensibilem fuisse, quod contra voluntatem et consilium Episcopi sui immoderatis sese abstinentiis attereret. Apostoli vice versa ad Evangelium praedicandum, et coelestem animabus panem impertiendum constituti, merito et consulto minime impedire judicarnnt, sanctum hoc exercitium se relinquere, quo virtutem, quae circa pauperum curam versatur, (esto excellentissimam) exercerent. Unaquaeque vocatio, et munus specialis alicujus virtutis exercitio opus habet; aliae quippe virtutes sunt praelati, aliae principis, aliae militis, aliae mulieris conjugatae aut viduae, ut, licet omnes, universas virtutes habere debeant, non tamen omnes aequaliter eas exercere, sed quemque particulariter iis se virtutibus dare necesse

quae ad vitae genus, ad quod vocatus est, imprimis sunt

Inter virtutes, quae ad officium et munus nostrum particula-Ter non spectant, eae sunt praeserendae, quae aliis sunt majores excellentiores, non autem quae prae aliis velut digniores emi-Cometae ut plurimum aliis stellis majores apparent, et plus oculis nostris continere videntur, cum aliis tamen stellis, nec lead magnitudinem, nec quoad qualitatem et naturam sunt compaandi; et non alia de causa videntur magni, quam quod prae aliis 🖜 tellis nobis sunt viciniores, et in materia et subjecto crassiori Constituti. Sic etiam quaedam virtutes sunt, quae, quia nobis vicinae, sensibiles et (si dicere fas sit), materiales sunt, hinc semper 🤏 populo magni fiunt, et aliis digniores censentur. Hinc est quod Vulgus communiter eleemosynam temporalem spirituali praefert; cilicium, jejunium, et mortificationes corporis benignitati, mansuetudini, modestiae et aliis animi mortificationibus, quae tamen sunt longo excellentiores et praestantiores. Meliores itaque virtutes tibi selige, non vero eas, quae pluris ab aliis fiunt; excellentiores, sed non magis apparentes, praestantiores, sed non quae plus gloriae pariunt 1).

## 9. Frequentior Sacramentorum usus.

§. 161. Confessarius poenitentem, si proficuum visum fuerit, moneat, ut saepius quam hucusque ad Sacramenta Poenitentiae et Eucharistiae accedat, quo gratiae divinae, quae in nobis vitam spiritualem operatur, animum aperiat. Nonnullis poenitentibus injungi, et expresse opus satisfactorium imponi debet, ut mox iterum, fortassis etiam saepius confessionem peragant. Quoniam autem frequentior Sacramentorum usus res est summi momenti, remedium peccatorum et subsidium virtutis efficacissimum, operae pretium erit, primo de frequenti Poenitentiae, dein de frequenti sanctissimae Eucharistiae sive Communionis usu, ad confessariorum instructionem, pauca quaedam observatu digna delibare.

# a) Sacramenti Poenitentiae.

§. 162. Qualis et quanta sit utilitas Sacramenti Poenitentiae, praesertim si quis virum probum et prudentem in confessarium stabilem sibi elegerit, ex iis, quae §. 6 diximus, liquido constat. Sed et usus hujus Sacramenti frequens summopere commendari meretur, utpote quo fideles post Baptismum lapsi, non tantum Deo reconciliantur, sed etiam contra relapsus imminentes praemuniri

<sup>1)</sup> S. Franc. Sal. Introduct. ad vitam devotam. P. III. cap. 1.

solent. Per frequentem enim et piam confessionem eo eluctamur. aucto renovatoque studio nobis invigilemus, et ut labes contracta mox iterum detergantur. Jam ipsa peccatorum expositio et salanta. ris tristitia mentem providam reddit, pravas affectiones debilitat pravosque habitus velut arbores saepius transplantatas non sinit altas in sinu cordis nostri agere radices, et si quas inchoatas veniat, sensim evellit. Porro qui crebrius confessione sacra utuntur, magnam sibi ipsi comparant facilitatem examinandae conse ientiae, securioresque sunt adhibitae, quae exigitur, diligentiae. "Computatio dilata multa facit oblivisci," ait S. Bernardus. Accedunt monita, consilia et adhortamenta confessarii; et praesertim gratia divina, cujus nova semper augmenta recipimus, contra hostium insidias invictum nobis robur suppeditat. Notissima est similitudo a conclavi sumta. Etiamsi sordes graviores fors arceantur, quantum tamen pulveris illius parietibus, scriniis atque picturis non tantum adspergi, sed etiam insidere et adhaerescere consuevit, si haec omnia nonnisi rarissime mundantur! Quam vero diversa rum facies, si omnis immundities mox iterum abstergitur! Quapropter non solum relapsis in mortale peccatum suadendum est, sine mora sese praeparare satagant ad Sacramentum Poenitent ejusdemque fructum denuo percipiendum, sed etiam in sola venia Lia relabentibus merito consulitur, ut ea per frequentem confession m sacramentalem expiare sint solliciti 1).

Dum autem frequentiorem Sacramenti Poenitentiae usum poenitentibus consulimus, consilium hoc spiritu discretionis et prodentiae regatur. Et guidem a) conditionis poenitentium extern rationem habere oportet, ne fors officia negligant, quae vi munemis adimplere obligantur. Qui igitur multis muneris sui laboribus oc - 1. pati, frequenter Sacramentum Poenitentiae, et. quod consequit 88. Eucharistiae percipere cupiunt, temporis, quod officiis suis implendis impendere oportet, rationem inire debent; num videlisubtracto temporis spatio ad Sacramenta crebrius frequentanda cessario, nihilominus officiis suis satisfacere valeant. Unde confessionis sarius, si frequentem usum hujus Sacramenti suadeat. condition poenitentis consideret, puta multitudinem negotiorum, curam domesticae, adjuncta locorum aliaque impedimenta, quae a freque tiori confessione excusant. b) Pariter ad animum referatur poe tentium indoles interna. Mentis animique indoles diversa diversa exigit directionem, adeo, ut, si haec non attendatur, optima quaeqconsilia, quin imo praecepta de frequentiori Poenitentiae usu, obsipotius, quam prosint perfectioni acquirendae. Prout igitur moral conditio poenitentis fert, aut postulat, frequentior confessio co

<sup>1)</sup> Cfr. Die Beicht, Eine historisch-kritische Untersuchung von Heinrich Klee. Frankfurt a. M. 1829. S. 280-281. 283-284.

endari poterit, aut debebit. c) Inprimis sedulo cavendum, ne poetentes, dum saepe saepius pedibus confessarii advolvuntur, scrusis agitentur, inquietique reddantur. Quocirca non permittes, ut > circumstantiis plane inutilibus sese accusent; non exagerabis nevos illorum leves, quos confitentur; non obtrudes eis (quasi exrquendo) peccatum, ubi non est; docebis autem eos quam maxime stincte et clare, - quandonam adsit peccatum, v. g. quando diractiones inter precandum, cogitata et desideria objective mala, mae menti obversantur, peccati maculam contrahant; — quomodo onscientiae examen instituendum sit, ne fiat inquieta anxietate, efatigatione animi nimioque peccata exquirendi studio: - in quo 'era cordis contritio consistat, quae non in sensuum affectionibus, sed in odio et detestatione reponitur peccati, tanquam offensae Dei, \*4 in firmo et efficaci proposito de cetero peccatum non commitandi etc. His, quantum ad poenitentes, observatis, confessarius sua x parte animadvertet, perutile esse, hortari poenitentes, ut bonum ibi eligant confessarium, neque illum, nisi necessitas coëgerit, imnutent: minime tamen poenitentem cogat, imo neque inducat, ut temper ad se tanquam confessarium redeat; hoc enim malos gignere osset effectus.

Ex vigesimo primo Canone Concilii Lateranensis confessio nnua debet fieri proprio sacerdoti, vel alteri ex ejus licentia 1). um autem libera sit confessio, ut huig libertati consulatur, in hac loecesi in usu est, ut cuilibet sacerdoti rite approbato possint fidesicut alias per annum, ita et Paschae tempore, peccata sua conteri, et ab eo absolutionis beneficium percipere. Optandum vero t, ut, qui paschali tempore fidelium confessiones excipiunt, sic se Prant erga eos, qui nonnisi in Paschate confitentur, ut data illa Casione majorem salutis diligentiam ipsis inspirent. Eis ergo ex-Onant, nihil esse insipientius, quam delicta delictis cumulare, et mors incertae periculo, non placato Deo, quem saepissime per annum Mendunt, se committere; Ecclesiae praeceptum de confessione anna nonnisi ad duritiem cordis hominum impoenitentium esse san-Itum, sed eam de veris Christianis melius quid sperare et perfetins, Sacramentorum nempe dignam et frequentem perceptionem: nde eos serius exhortentur, ut in posterum delictorum suorum onfessionem tanto tempore non differant.

mmopere optandum et hinc fidelibus enixe commendandum est, ut, ubi infeliciter peccato gravi succubuerunt, confessionem non differant, sed quam primum cum Deo reconciliari adaitantur.

a) Ne tardes converti ad Deum, pec differas de die in diem; subito enim venit ira illius et disperdet te in tempore vindictae"?). — Peccatum, quod per poenitentiam non diluitur, mox suo pondere in aliud tra-

<sup>1)</sup> Cfr. Conc. Trid. Sess. XIV. de Poenit. cap. 5. - 2) Eccli. V. 8.

hit. Fieri enim vix potest, quin aliquis per peccatum lethale gratia spoliatus, in multa alia mortifera incidat, a quibus per confessionis beneficium recuperata gratia facile se praeservasset. Ne ergo per confessionis procrastinationem scientes et prudentes in horum periculum alterum labamur, vehementer expedit, ut oblata opportunitate saluti nostrae consulamus. Si enim salutis nostrae securi in ejusmodi discrimine perseveremus, merito in eo perire judicabimur, juxta illud: "Qui amat periculum, peribit in illo"1). Accedit, quod procliviores ad peccandum reddamur, et peccatum dudum commissum, quod aliorum quodammodo causa existit, propter nostram in eo perseverantiam gravius a Deo aestimetur acerbiusque puniatur.

b) Neque exiguus îlle est fructus acceleratae confessionis, quod peccatum recens, dum se ad illud confitendum peccator comparat, majorem de eo contritionem, quam si diu praeteriisset, excitat; anima quoque propter praesens vulnus, dum ejus vel ante vel in media confessione librat atque expendit gravitatem, multo redditur aptior ad consequendam contritionem, illudque detestandum, quam unquam postea erit. Videmus enim plerisque usu venire, ut quo diutius in coeno peccati volvantur, eo sint tum ad verum peccatorum odium imbibendum contritionemque veram consequendam imbecilliores, tum etiam ad confessionem per-

agendam tardiores.

c) Sunt autem certi eventus, in quibus homo, peccato mortifero obstrictus, confiteri statim tenetur, quando sacrificaturus, aut alias Eucharistiam vel aliud Sacramentum, quod vivorum dicitur, suscepturus est, quando periculum tale occurit?), in quo communiter homines mori solent, ut contingit in naufragio, in conflictu exercitus, in difficili et periculoso partu etc.

### b) SS. Eucharistiae sive Communionis.

§. 163. In Religione christiana nihil sanctius, nihil excellentius Sacrosancto Eucharistiae Sacramento, in hoc inenarrabili mysterio divitias omnes sui erga nos amoris effudit Salvator optimus. quoniam non fontem tantum gratiarum hic nobis aperuit, sicut in ceteris Sacramentis, sed se ipsum nobis inserit intimius, ac propria nos carne pascit et confortat. Hic lignum vitae est in medio paradisi plantatum, cujus fructus immortalitatem praestat edentibus; hic manna de coelo descendens, quod omnem in se continet saporis suavitatem; hic ipsa nobiscum se commiscet incarnata Sapientia. cujus deliciae sunt, esse cum filiis hominum; hic Pastor bonus oves suas pascit proprio cruore; hic nobiscum manet Jesus noster, omnibus diebus, ut et cibus sit peregrinantibus et futurorum bonorum pignus certissimum. Sed neque hoc satis est, nosse donum Dei; tota felicitas in possessione est. Beatus, qui panis dulcedinem coelestis degustat, et consors factus divinae naturae vehementius in Dei amorem exardescit, ut totus in eo sit, quem totum in se recipit. Quis igitur non libere ad suavissimum hoc Sacramentum accedat, in quo certissima nobis salus et vita promittitur. Hoc enim est,

<sup>1)</sup> Eccli. III. 27. — 2) Conc. Trid. Sess. XIII. cap. 7.

unod Salvator optimus de hoc Sacramento loquens dixit: "Qui manucat meam carnem, — — in me manet, et ego in illo — — habet itam aeternam, et ego resuscitabo illum in novissimo die" 1). Non sinus certum est, idem augustissimum Sacramentum cum devotione umtum, vigorem quemdam spiritualem conferre, quo tentationibus bsistimus, et a peccati mortiferi veneno praeservamur. Venialia elet, et cavet mortalia. Hac enim ratione a Concilio Tridentino oc SS. Sacramentum appellatur "antidotum", quo liberemur a ulpis quotidianis, et a peccatis mortalibus praeservemur" 2). "Duo, it S. Bernardus, in nobis hoc Sacramentum operatur, ut et senum minuat in minimis, et in gravioribus peccatis tollat omnino conensum. Si quis vestrum non tam saepe modo tam acerbos sentit acundiae motus, invidiae, aut luxuriae, aut ceterorum hujusmodi, ratias agat corpori et sanguini Domini, quoniam virtus Sacratenti oporetur in eo" 3).

His itaque attentius perpensis saluberrimus sacrae commulonis Eucharisticae effectibus, num non desiderio desideremus,
lam frequenter potuerimus, ad hoc suavissimum et admirabile Samentum accedere? Si esuris, accede pascendus ad panem vificum et indefectibilem, esurientem implentem bonis. Aegrotas?
It hoc efficacissimum tuae infirmitatis medicamentum. Debilis
un, inquis, et instabilis? sed hic panis cor hominis confortat. Triis es et anxius? sed hoc Sacramentum hominem interiorem laelocat. Inquietant te plurima? adhaere ei, qui turbatos fluctus set. Peregrinaris a Domino, sed in fortitudine eibi istius non
un usque ad montem Dei Horeb ambulabis, sed usque ad monteu
habor, i. e. ad gloriam Dei pervenies.

Itio nascentis Ecclesiae, in qua vigebat charitas, ea fuit per multa tempora consuetudo, ut fideles quotidie, vel frequenter saltem communicarent, uti ex Actis Apostolicis et SS. Patribus constat. Decretum deinde fuit in Ecclesia, ut singulis Dominicis Eucharistiam sacrosanctam sumerent; postea vero tepescente charitate sancitum est, ut saltem, si non frequentius, seculares ter in anno sacra Synaxi sese reficerent in Paschate, Pentecoste, Nativitate Domini. Ea lex nono jam saeculo, partim incuria partim desidia, multis in locis negligi coepit; sensim deinde ex animis fere vanuit. Cui negligentiae ut mederetur Ecclesia, in Concilio Lateranensi IV. filiorum suorum infirmitatem miserata, statuit, ut ad minimum semel in anno, idque in Paschate, communicarent. Ubi est praecipue animadvertendum, quod, quamvis Ecclesia a Spiritu sancto gubernata toties praeceptum communicandi pro temporum conditione mutaverit, nunquam tamen /requentius communicare prohibuit, sed ne prohiberetur, prohibuit.

Qui raro se ad sacramentalem Synaxin accingit, in finem, ob uem SS. Eucharistiae Sacramentum institutum est, graviter pecat; parumque respondet amori, tum illi, quem Christus erga nos

<sup>1)</sup> Joan. VI. Luc. XXII. 19. I. Cor. X. 16. 47. XI, 26. — 2) — Sess. XIII. cap. 2. Catech. Rom. P. II. c. 4, q. 40. — 3) Serm. 1. de Coena Domini

habuit, nos diligens usque ad finem, tum illi, quo nos feramur in illum. Patres Concilii Tridentini 1) hortantur, rogant et obsecrant, ut omnes et singuli, qui christiano nomine censentur.... haec sacra mysteria corporis et sanguinis eius ea tidei constantia et firmitate, ea animi devotione ac pietate et cultu credant et venerentur. ut panem illum supersubstantialem frequenter suscipere possint. Pius igitur animarum pastor, qui ipse in SS. Eucharistiam inardescit, non solum ad frequentem communionem alliciet eos, quos ea dignos censuerit, verum etiam pro iis, quos in S. Tribunali dirigit, ut panem Angelorum esuriant, cum S. Laurentio Just. orabit: "Aperi, melliflue amor, aperi, inquam, o divina Bonitas, interiores fidelium oculos, ut formatae fidei irradiati lumine mereantur videre te. Dilata etiam Domine affectum ad suscipiendum te, ut eruditi a te quaerant te per te, et requiescant in te, omnium desiderabilium aeterno fonte" 2). S. Carolus B. parochos monet, ut fideles ad saluberrimum hujus Sacramenti frequenter sumendi usum diligenter cohortentur, nut praeter Paschatis Communionem, quae Ecclesiae praecepto necessaria est, saltem in praecipuis solemnitatibus, velut die natali Domini, Epiphania, Pentecoste, in diebus item festis majoribus B. M. V. communicent" 3). Laudabilis sane est 3 set consuetudo. SS. Altaris Sacramentum suscipiendi: a) die natali et onomastico; b) recuperata pristina corporis sanitate; c) in peregrinantibus, ante iter eoque feliciter peracto; d) in matrimonio jun- - ctis, die anniversaria benedictionis nuptialis; e) in mulieribus prae- - =gnantibus, ante et post partum; f) in juvenibus, dum milites fiunt; g) die anniversaria defunctorum parentum. In juvenibus frequens 🖚 💵 Sacramentorum usus peroptandus est, ne scilicet in aetate ju — 💻 venili peccatis hucusque levibus mox gravia succedant, et omne 🗢 e proficiendi consilium penitus dimittatur. Proni etenim sunt sen- -sus hominis in malum a juventute sua. "Frequenter recurren. — dum est ad fontem gratiae et divinae misericordiae, ad fontem bonitatis et totius puritatis: quatenus passionibus tuis et vitiis curari 革 💳 valeas et contra universas tentationes et falacias diaboli, fortior et 🛥 🕫 vigilantior effici merearis 4).

Verum his generatim a nobis de frequente Sacramentorum usu dictis, reticere non licet, quod frequens Sacramentorum usus, etsi summe laudabilis et desiderandus, imo fere necessarius est iis, quibus cordi est, salutis aeternae spem magis ac magis solidare, non tamen sit ipsa perfectio hominis christiani, sed medium ad per-

<sup>1)</sup> Sess. XIII. cap. 8. — 2) De perfect. mon. c. 9. — 3) Act. Eccl. Mediel. in Instruct. Eucharist. tit. de frequenti sacrae Communionis usu. Similia decreta exstant in Syn. August. anno 1567; Syn. Camarac. a. 1567. tit. 8. c. 1.; Syn. Constant. a 1609. p. 1. tit. 10. c. 4.; Syn. Paderborn. a. 1688. p. 2. tit. 6. — 4) Thom. a Kempis de imitatione Christi, libr. 4. c. 10.

fectionem vel fructus istius. Proinde poenitentes suos dirigat confessarius ad finem universae Legis et Propheatarum, dilectionem Dei et proximi, et ex consideratione et ad consecutionem hujus finis constur fideles inducere ad frequentem usum Sacramenti tam Poenitentiae quam Eucharistiae; ni hoc fiat, loco solidae pietatis subintrabit fragile simulacrum devotionis.

Regulae in determinanda sacrae Communionis frequentia.

- §. 164. Quod frequentiam sacrae Communionis determinanmattinet, Patres Concilii Tridentini optant quidem, a fidelibus requenter vitalem panem sumi, ast non omnibus eandem regulam Praescriptam esse volunt, sed, ut fidelium utilitati et Sacramenti reverentiae consulatur, id confessariis determinandum relinquunt 1). Quem in finem sequentia subjicimus:
- 1) Respiciat nimirum confessarius, a) quomodo talis perso-22a se praeparet, et quatenus per negotia et occupationes se praemarare, et gratias agere possit. Dantur enim circumstantiae, quae a Frequentiori usu excusant, v. g. personarum locorumque adjuncta. saepenumero moles negotiorum, cura oeconomiae, famulitii, pax domestica, aliaque impedimenta, quae frequentiae sacrae Communionis obstant. Haec et poenitens attendere, et confessarius, si de frequentioris Communionis consilio quaeratur, considerare debet. b) Qua intentione feratur ad frequentem Communionem. Neque enim finis esse debet sensibilis devotio, amor proprius, vanitas, ne videatur minus devota, quam aliae personae, sed vehemens recipiendi Christi desiderium ex charitate profectum, cujus flamma succensi cum Propheta dicamus: "Quemadmodum desiderat cervus ad fontes aquarum, ita desiderat anima mea ad te, Deus 2). Ad excitandum vivum illum ardorem nihil aptius esse potest, quam ista S. Chrysostomi consideratio: "Cuique fideli per hoc mysterium se conjungit (Christus); et, quos genuit, per se nutrit, neque alii tradit, . . . . ne ita segnes simus, tanta dignati charitate et honore; . . . . unus sit nobis dolor, si hoc alimento spirituali privemur" 3). c) Quomodo proficiat in spiritu; num malae veteri consuetudini et passionibus immoderate pergat indulgere, an vero eas mortificare studeat. Qui gravioribus vitiis indulgent, prava consuetudine irretiti, in occasione proxima versantes, quibus vera cordis contritio sat firma non est, frequens communio non facile suadenda est, nisi sincerum ex peccatorum coeno emergendi conatum adhibeant. Frequentior Communio praeferenda rariori, sed et reverentiae Sacramenti consulendum est, cujus aestimatio imminuitur, si ex ea non proficiatur.

<sup>1)</sup> Catechis. Rom. P. II. c. 4. q. 46. - 2) Psalm XLl, - 3) Hom. 82. in Matth.

Quin et scandalum sumunt fideles, si frequenter communicante animadvertant vanitatibus et otio indulgere, ut antea, non reveres parentes, consortia periculosa adire, vitae conditionisque officia ne gligere. Quare ejusmodi personis frequentior Communio negetura eo quod non proficiatur in virtute. Joannes de Avila, non minus ctrina, quam pietate insignis, et in difficillima animas ad Deum dirgendi arte versatissimus, ait, "unicum probae Communionis sigratai animae profectum esse, atque ad pietatem progressionem, quara assequantur, recte ad Eucharistiam saepius recurrant: sin mirana ab ea debent abscedere" 1); non guidem, ac si dilatio sacrae Corr munionis sit remedium contra animi morbum, sed ut melius ad di gnam Eucharistiae susceptionem se praeparent, atque culpas. quas identidem incurrunt, acrius ulciscantur, atque orationi et be nis operibus toto pectore instent 2). Summus Pontifex Benedict XIV. 3), quantum ad hanc materiam, confessarios monet, ne fre quentem ad Eucharistiam accessum iis aut suadeant aut permittam qui in gravia peccata saepius labuntur, nec de poenitentia agend suaque vita emendanda sunt solliciti; sicut nec illis, qui. etsi gravicrimina evitent, voluntatem tamen habent venialibus inhaerenten

2. Licet igitur certa omnibus regula praescribi non possi utrum singulis mensibus vel hebdomadibus id magis expediat, personis tamen vere devotis ac piis, quae ad majorem perfectionen contendunt, cur sacra Communio octiduana, quin una alterave vice per hebdomadam, omnino non concedatur, profecto non video. Falsa est humilitas, quae nos ad longius tempus ab hac mensa retrahit, et generatim accessum valde rarum suadet. Gennadius des octiduana sacra Communione dicit: "Omnibus dominicis communi-candum suadeo et hortor; si tamen mens sine affectu peccandi sit"4). Similiter loquitur Walafredus Strabo 5), et S. Franciscus Salesius, quo duce tot fideles ad justitiam profectiorem pervenere: "Ut quis octavo quoque die, inquit, Eucharistiam percipiat, ab omni eum peccati mortalis labe, ab omni peccatorum venialium studio et voluntate immunem esse oportet" 6). Nec probare possum, ejusmodi arcere a Sacramentis ex eo, quod subinde ex fragilitate succumbant. "Non egent, qui sani sunt, medico, sed qui male habent. Non veni vocare justos, sed peccatores" 7). Notandum est, quod S. Franciscus Salesius in hoc proposito dicit: "Si quaerunt a te, cur tam frequenter communices, responde illis, quod duplex personarum genus debet saepius communicare: perfecti scilicet et imperfecti: perfecti, ut se in perfectione conservent, imperfecti, ut ad perfectio-

<sup>1)</sup> Libr. 1. epist. 31. — 2) S. Isid. Hisp. de Off. eccl. libr. 1. c. 18. — Idem libr. 1. sentent. c. 22. — 3) Libr. 7. c. 12. n. 9. de Syn. dioec. tom. 12. — 4) De Dog. Eccl. c. 53. — 5) De Reb. Eccl. c. 20. — 6) Philoth. P. II. c. 20. — 7) Luc. V. 31.

valeant pervenire: fortes, ne debiles fiant, debiles, ut fortes Tadant; infirmi, ut curentur, benevalentes, ne infirmentur. Et quod nattinet, utpote imperfectam, infirmam ac debilem, eges frequenti mmunione. Dic illis, quod ii, qui mundanis negotiis non sunt im-Licati, debent saepius communicare, quia habent opportunitatem; vero hujusmodi negotiis detinentur, quia egent Communione." Vec praetermittenda est in ejusmodi personis sacra Communio. E quandoque non sentit homo specialem devotionis gratiam, cum e ad illam praeparare studet, vel in ipsa perceptione vel post forte ainus devotum se sentit, quam vellet. Nam, ut S. Laurentius Just. eribit, »quemadmodum corporalis cibus nos alit, etiam si non seniamus. ita Eucharistia nobis quandoque non sentientibus gratiae acremento et multorum munerum copia divinitus animam reficit tane corroborat." Et celeber Cancellarius Paris. Joannes Gerson Lorum timorem et reverentiam minus prudentem vocat, »qui noent ad Eucharistiam accedere, nisi sint actu devoti et fervidi, eosne similes esse dicit frigidis, qui nolunt accedere ad ignem, nisi rins sint calidi; et infirmis, qui nolunt adire medicos, nisi prius int sani; quibus ex justitia divina accidit, quod contigit Adae, qui um erat in Paradiso, noluit de ligno vitae comedere; cum vero vonit. non potuit."

3. Quid vero dicendum est de ea sacrae Communionis frequenia, qua SS. Eucharistia pluries quoque per hebdomadam suscipitur?

S. Augustinus quaerenti, utrum quotidie accipere liceat Euharistiam nec ne, respondet: "Rectius inter eos fortasse quispiam
irimit litem, qui monet, ut praecipue in Christi pace permaneant.
raciat autem unusquisque, quod secundum fidem suam pie credit
sse faciendum. Neuter enim eorum exhonorat Corpus et Sanguinem
Domini, sed saluberrimum Sacramentum certatim honorare conendunt. Neque enim litigaverunt inter se, aut quisquam eorum se
alteri praeposuit, Zachaeus et ille Centurio, cum alter eorum gautens in domum suam susceperit Dominum, alter dixerit: Non sum
dignus, ut intres sub tectum meum; ambo Salvatorem honorificantes diverso et quasi contrario modo; ambo peccatis miseri, ambo
misericordiam consecuti. . . . Nam ille honorando non audet quotidie
sumere, et ille honorando non audet ullo die praetermittere. Contemtum solum non vult cibus iste, sicut nec manna fastidium" 1).

S. Congregatio in decreto dato mense Januario 1587, statutum cujusdam Episcopi rejecit, quo nolebat, nisi certis tantum diebus, aliquibus certi status et sexus SS. Eucharistiam ministrari; quod obstare censuerat Tridentino, concludens, Et ideo licitum est, quotidie Eucharistiam sumere 2). Innocentius P. XI.

Epist. 54. alias 118. ad Januar. c. 2. — 2) Vide Schram. Inst. theolog. myst. Aug. Vind. 1777.

in decreto de frequenti Communione edito 1679, die 12. Febr vetuit, ne unica praecepti formula aliqui a quotidiana vel frequent Communione deterrerentur, aut accedentes repellerentur, aut su mendi dies generaliter constituerentur; jubet tamen, ut parochi el confessarii invigilent, ut quisque pro praeparationis et devotionie modo rarius aut crebrius digne accedat. Deinde hortatur, ut fre quentius communicantes excitentur ad magnam praeparationem, el ad agnoscendam suam infirmitatem, ut dignitate Sacramenti, et formidine divini judicii discant, coelestem mensam, in qua Christus est, revereri, et si quando minus se paratos senserint, ab et abstinere seque ad majorem praeparationem accingere. Moniates vero vult obsequi Ordinis sui statutis; si quae tamen ea mentis paritate niteant, ut dignae videantur frequentiore aut quotidiana, jubet, ut id illis a Superioribus permittatur. — Ludovicus de Ponte hac de re scribit: "Cum hoc Sacramentum panis sit quotidianus, credibile est, non deesse hodiedum in Ecclesia, qui praeter sacerdotes admitti possint ad frequentiam plus quam octiduanam. Et sicut in primitiva Ecclesia largiebantur illud Apostoli quotidie multis fidelibus, ita est credibile, non defuturos in Ecclesia nunc aliques, etsi paucos, qui mereantur id ipsum: nec enim abbreviata est manus Domini, neque Sanguis Jesu Christi refriguit, ut tantum non ferveat modo in aliquorum cordibus, quantum fervuit tunc in cordibus multorum." 1).

Ex quibus patet, communionem quotidianum, praeter sa cerdotes, omnibus absolute vetitam non esse; ast non facile came piis quoque petentibus, a confessariis, quorum judicio frequentis sacrae communionis determinanda a Patribus Concilii Tridentini relicta est, concedendam fore; quia merito timendum instat, ne res sacratissima vilescat, aut praeparatio, qualis omnino exacta eeximia requiritur, desit. Si quae vero sint animae singulari puritate nitentes, quae adeo frequentem Communionem desiderant, ut proficiant in divino amore, eam videtur non posse director spiritualis sine scrupulo negare. Excipe tamen ordinarie loquendo unum diem in quavis hebdomada, et facere solent prudentes aliqui directores, excipe tempus illud, quo privari velint poenitentes Communione, ad probandani eorum obedientiam, aut humilitatem, aut ob aliquam aliam justam causam<sup>2</sup>). Legas quaeso de hoc puncto acta Concili Mediolanensis sub S. Carolo Borromaeo, et quae sapienter et pie monet S. Franciscus Salesius in libro de introductione ad vitam devotam. 3).

<sup>4)</sup> Tom. I. de Perf. christiana. T. IV. c. 6. §. 3. — 2) Cfr. S. Lig. Prax-confess. n. 148.—155. — 2) Philoth. P. II. c. 20. Libr. II. epist. 39. 46.

## Objectionis solutio.

§. 165. Superest modo, ut ad objectiones responsum demus illorum, qui, nescio quo spiritu ducti, frequentationi hujus mysterii adeo molesti sunt, ut illam dissuadeant, aut tanquam periculosam, ze dicam superstitiosam, exprobrare non vereantur. Num possumus non vehementer quidem de his dolere, verum nolumus pro modestia christiana existimare, viros hos et vel ecclesiasticos agi perverso iniquoque animo, sed forsan ejusmodi zelo, quem non esse secundum scientiam arbitramur. Etenim frequentationem sanctissimae Eucharistiae ex amore Christi utiliorem et fructuosiorem esse, quam abstinentiam ab ea ex irreverentiae metu, liquido constat tum ex Veteris Ecclesiae jam inde ab Apostolorum temporibus consuetudine et auctoritate, tum ex effatis SS. Patrum et Doctorum Ecclesiae, graecorum non minus ac latinorum, quin imo ex rationibus ab experientia ductis. Jam his omnibus satisfacere institutionis nostrae natio prohibet, licet labor facilis et peramoenus esset. Unam tamen chjectionem, in qua plurimum adversarii instant, in medium producere juvat. Sonat in hunc modum: Qui raro accedunt ad hoc Sacramentum, magna cum devotione accedunt ad illud, qui vero saepe. frigide et indevote accedunt, ex quadam potius consuetudine, quam ex devotione, ut videmus in iis, qui frequenter mensam Eucharisticam accedunt, quin imo in nonnullis sacerdotibus, qui ob quotidianam frequentationem adeo irreverenter et indevote celebrant, ac si agerent quodvis aliud opus, quantumvis profanum, in suam perniciem magnamque offensionem populi Christiani. Quare liquido constat, melius esse raro ad Communionem, quam frequenter accedere. - Hoc, quod adversarii pro firmissimo suae objectionis fundamento constituunt, nos ut falsum omnino rejicimus negamusque, eos, qui frequenter communicant, frigide et indevote communicare. Ac primo dicimus, nos non probare, imo maxime vituperare mercenarios sacerdotes, qui nulla tanti Sacramenti devotione ac reverentia celebrant in dedecus sacerdotalis dignitatis. Pariter adversarios monitos esse volumus, a nobis ejusmodi homines nullo pacto probari, qui ex consuetudine magis, quam ex devotione ad hoc SS. Mysterium accedunt, et propterea frigide et indevote accedunt. Verum vehementer horum hominum miramur pietatem, qui propter communicantium vitium tanto studio damnant rem omni laude dignissimam, et quia aliqui indigni accedunt ad hoc sacrosanctum et venerabile Sacramentum, ideo frequentem illius usum sine discrimine periculosum affirmant. Nonne eodem avgumento isti quotidianum usum rerum quam plurimarum perienlesam dicere deberent, quia multi illis abutuntur? Abusus non tollit usum. Vitium paucorum, quod non ex re ipsa, sed ex prava ipsorum voluntate oritur, non debet in argumentum ad improbardam sanctae Eucharistiae frequentationem ad

duci, praesertim apud pios et religiosos homines, qui magna cum devotione et non minori cum fructu ad illam accedunt. Qui vero dimissis illis velit convertere oculos ad alios, et sacerdotes et laicos, religiosasque et seculares foeminas, reperiet sane quam plurimos quorum in accedendo ad hoc venerabile Sacramentum devotionem pietatem atque religionem non possit non suspicere ac venerari cum illorum vita et mores clare testentur, quantum in ejus frequentatione proficiant. Ceterum an depravato quis animo accedat, not facile est dijudicandum, ne, dum alios judicamus, nosmetipsos con demnemus. Est enim hoc manna illud absconditum, et calculus capdidus, "in quo scriptum est nomen novum, quod nemo scit, nisi qua accipit".

### Dilatio sacrae Communionis.

. . .

§. 166. Absolutione denegata aut dilata etiam S. Communio nem suspendi, hoc est, neminem mortalis peccati conscium, nec an tea confessum absolutumque, ad sacram synaxim admitti debere juxta sacri Concilii Tridentini<sup>2</sup>) decretum manifestum est. Verum quia potest evenire, et merito, ut quis, etsi confessus et absolutua a sacra Communione abstinere debeat, vel utile sit, etsi non neces sarium, S. Communionem differre, confessarius etiam de hoc ir struendus est, ne qua in parte functioni suae desit.

Primus itaque casus, in quo confessarius post absolutionen datam, Communionem tamen negabit, ille est, si poenitens coden die quid cibi potusve sumsisset. Sanxit enim Ecclesia catholica, usumturus venerandum hoc Sacramentum nonnisi jejunus accedat Verum qui aegrotat, et hoc Sacramentum pro viatico percipit, nimimpedit, si ex necessitate cibi aliquid ad refocillandum se confou tandumque sumsisset, ne sine tam necessaria provisione ex hac vit emigret.

Alter est, si quis adeo tussi aut debilitato stomacho laboral ut continere nihil possit, sed sumta confestim cogatur evomere Tunc est interponenda mora, donec ejusmodi incommodum se remi

<sup>1)</sup> Apoc. II. 17. — Cfr. Lud. Granat. de frequenti Communione; item Hieronymi Cacciaguerre de éadem frequenti Communione. Coloniae 1591. — Libr. de freq. Communione sive usu SS. Euch. Sacramen authore R. P. Christophoro Madrido, Theologo S. J. Leodii. 1630. De alte Frohnleichnam. Augsburg. 1812. — Das heilige Abendmahl, vo Jakob Frint. Wien. — Ueber den öftern Empfang der heiligen Sacramente der Busse und des Altars. Von Mathias Hauser, kathol. Pfarre und Schulinspector zu Dreis. Eine gekrönte Preisschrift. Trier. 183: — 2) Sess. XIII. cap. 7. can. 11. S. Pauli l. Corinth. c. Xl. 3) S. Joar Chrys. hom. 27. in Epist. I. ad Corinth. S. Isid. Hisp. de Off. eccl libr. 1. c. 18. Conc. Bracar. II. anno 573. can. 15. Conc. Matiscon. II anno 585. can. 6. Conc. Toletan, VII. 646. cap 2.

serit, aut jam cesset, idque ob reverentiam huic Sacramento debitam. Id quod etiam observandum est in ipso mortis articulo. Hoc enim casu aeger, qui mala ejusmodi tenetur affectione, metuque periculi jam dicti Sacramento frui non potest, sufficit, ut hoc adoret, et spiritualiter sumat. Quod ipsi vera fide ac devotione praedito in itinere viatici loco deserviet, si sit e vita discessurus.

Tertius est, quod longo tempore gravibus peccatis maximeque carnalibus immerso, modo cum legitima necessariaque contritione confiteatur, absolutio conferri potest: consultius tamen etiam est. diebus aliquot eum a Communione suspendi, quibus accuratius sese praeparet, precibus aliisque operibus vacando. — Demum suadent etiam. ne diem Communionis actus maritalis praecedat 1). Sed. prout S. Franciscus Salesius observat. "indecens guidem. guamvis non graviter peccaminosum est, die Communionis petere debitum conjugale; at indecens non est, - illud eadem die reddere. Adeogue si talis persona ad Communionem devote anhelat, ob redditionem hujus debiti ab illa non prohibeatur. Certe in primitiva Ecclesia Christiani quotidie communicabant, quamvis conjugati essent, atque prolibus procreandis operam darent" 2). Ast qui nocte praecedente peccatum grave in materia luxuriae admisit, altera die a Communione abstineat, etsi contritus, confessus et absolutus, nisi tamen urgeat necessitas. v. g. iter navale, vel aliud confessario videatur.

Postremo, quando confessarius existimat, utilem fore poenitenti Communionis dilationem, ut ad eam percipiendam se magis idoneum reddat, aut in eo major zelus desideriumque communicandi accendantur. Nam, ut S. Gregorius M. testatur, desideria dilata crescunt, et augentur<sup>3</sup>).

# Communio spiritualis.

§. 167. Praeter susceptionem sacramentalem pii scriptores etiam ardens ejusdem desiderium, seu spiritualem Communionem commendant. Sacra synodus Tridentina eam solemniter adprobavit, dicens: "Patres nostri docuerunt, — quosdam sumere tantum spiritualiter, illos nimirum, qui voto propositum illum panem coelestem edentes, fide viva, quae per dilectionem operatur, fructum gus et utilitatem sentiunt". Unit Communio spiritualis cum Christo praeparatque animam ad Communionem sacramentalem nec non

S. Hieronym. libr. 1. adversus Jovinian. Epist. 30. alias 50. ad Pammach. — S. Isid. Hisp. de Off. eccl. libr. 1. c. 18. — S. Greg. M. libr. 12. epist. 31. — Cassian Collat. 22. c. 4., 5. et 6. — 2) Philoth. P. II. c. 20. — 3) Hom. 25. in Ev. — 4) Sess. XIII. cap. 8. — Joan. XIV. 23. Apoc. III. 30. — S. Aug. Tract. 25. et 76. in Joan. — S. Thom. Summ. theolog. III. q. 80. a. 1. ad 3.

ad sacrificium cum fructu auscultandum. "Spiritualiter communicare est valde utile, inquit S. Theresia; nolite id praetermittere; hic enim experietur Dominus, quantum eum ametis." "Licet autem per utramque Communionem homo uniatur cum Christo per fidem et charitatem - nihilominus in Communione mere spirituali non unitur realiter caro Christi cum carne communicantis. sitcut contingit in Communione sacramentali; sed solum intentionaliter et per affectum. Deinde communicans digne sacramentaliter recipit augmentum gratiae justificantis ex opere operato ultra meritum operantis: ceterum communicans spiritualiter tantum. set solo desiderio, acquirit augmentum gratiae solum ex merito operantis" 1). Quum itaque piissimum hoc votum, prout Redemtori perquam acceptum est, ita et insignis sit utilitatis: merito fideles excltentur, ut id faciant, praecipue quoties SS. Missae sacrificio intersunt 1). Mentes vere devotae non semel tantum, sed iterato in dies hoc desiderium excitasse leguntur.

## 10. Frequens Dei praesentis memoria.

8. 168. Brevis, sed frequens recordatio divinae emnipraesentiae, omniscientiae, etc. in sacris literis iteratis vicibus commendatur. Abrahamo dicitur: "Ego Dominus omnipotens, ambula corum me et esto perfectus" 3), et divini Psalmi hoc saluberrimum exercitinm commendant identidem: "Oculi mei semper ad Dominum." "Ecce oculi servorum in manibus dominorum suorum, ita oculi nestri ad Dominum Deum nostrum." "Omnibus diebus vitae trae in mente habeto Deum," ait Tobias ad filium suum, ut caveas tibipeecare coram Domino 1). S. Gregorius Nazianzenus: "Ut corpus animae, rami arboris trunco, solares radii soli uniti esse debent, ut ab illis virtutem suam trahant, ita mente Deo uniti esse debemus. Accedite ad Deum, ait Propheta, et illuminamini, et facies vestrae non confundentur. Nec enim tam saepe spiritum ducere, quam Dei meminisse debemus." Et profecto, quae alia ratio a peccato nos magis retrahit, quam viva recordatio, Deum omniscium judicem et vindicem nostrum nobis esse praesentissimum. Inprimis autem moneatur poenitens, ut inter negotia, et praesertim tentationis tempore Dei praesentis memoriam sibi vivide ob oculos ponat, et ita evigilantem in se malam concupiscentiam reprimere studeat. Dic mihi, si tibi semper prope principem standum esset, an non cum timore adstares? Adeoque quando comedis, cogita praesentem Deum; adest enim. Quando dormiturns es, quando irasceris, quando deliciaris. quidquid tandem feceris, cogita adesse Deum.

Quart. de Benedict. tit. 3. sect. 5. dub. 1. — 2) Conc. Trid. Sess. XXII. cap. 6. — 3) Gen. XVII. — 4) Tob. IV. 6.

Jam vere quantum ad methodum sibi repraesentandi Deum, pii scriptores diversos pro captu hominum modos commendant. Vel chima) ope imaginationis Redemtorem tibi repraesentes in praesepio jacentem, vel intra brachia Virginis cubantem, vel tormentis subditum, vel e cruce pendentem, vel ut Pastorem, Medicum, Magistrum etc. Praxis excellens et nunquam satis commendanda est, b) ut ope fidei Deum praesentem cogitemus. Hac ratione mens filiali timore et charitate repletur, cauta etattenta redditur, neipsi displiceat, vel saltem, ut ejus, qui omnia perlustrat et scrutatur, districtum judicium pertimescat. Qui in hoc exercitio magis profecerunt, etiam in rebus, quae sensibus usurpant, ubique divinae tum sapientiae tum benignitatis vestigia detegunt, ex iis, quae facta sunt, quasi totidem gwadibus ad Creatorem ascendentes 1). Absit tamen in his exercitiis omnis vel anxietas, vel defatigatio cerebri, sed potius illa suaviter et animo penitus tranquillo in usum deducantur 2).

## 11. Piae adspirationes.

§ 169. Inter peccatorum remedia virtutisque subsidia numerantur quoque piae adspirationes, quibus Deo nunc indubitatam fidem, nune spem et fiduciam, nunc charitatem, nunc dolorem de Peccetis, vel qualemdemumcunque virtutis sensum testamur. Dum enim per pias aspirationes mens ad Deum anhelat, tentationes facile Vincentur, intellectus coelesti lumine imbuitur, erigitur affectus, inflammatur voluntas, quidquid terrenae adhaesionis et deformitatis eat, paulatim detergitur, atque dum hanc desideriorum frequentiam nohis familiarem reddimus, ipsos quodammodo Beatos in coelo aemulamur. His oratiunculis quisquis Christianae perfectionis avidus pro viribus adsuescat, ut cor suum et voluntatem ad Deum crigere conetur, die ac nacte, domi et foris, sedens et ambulans, et in omnibus negotiis suis, quae exinde non turbantur, sed perficiuntur potius, et expeditiora fiunt 3). Quum igitur hae mentis elevationes multum polleant ad detestationem peccati commissi augendam, et ad amorem virtutis oppositae inserendum, quum eas fere quilibet, etiam incultus homo, si vel paululum desuper edoceatur, instituere valeat, iis, tamque opere medicinali, pro poenitentibus utetur confessarius.

Materia horum affectuum desumi potest ex Scriptura sacra, ex scriptis SS. Patrum aliorumque auctorum pietate praestantium, vel ex proprio affectu et devotione uniuscujusque. Praesertim Psalmi talium precationum feracissimi sunt quibus quasi totidem igni-

<sup>1)</sup> Cfr. Philoth. P. II. c. 13. — 2) Vide Alphonsi Rodriguez: Exercitium Perfectionis P. I. tract. 6. — 3) S. Aug. Ep. 121. ad Probam. S. Chrys. hom. 79. ad populum. Libr. I. de Oration Cassiane. libr. 2. de institutis C. 10. e) Gollat. 9. c. 35.

culis corda nostra accenduntur. — Circa modum, quo illae poenitenti praescribi debeant, haec observato: Rudes utiliter docebis, ut ejusmodi adspirationes certo (de quo admoneantur) tempore, lece, signo eliciant. Sic v. g. moneri potest poenitens a) respectu temporis. Nocte cubitum concessurus, dices aut cogitabis: Lectum nunc subeo ignorans, an crastina surrecturus sim... Quot peceatores incurii subita morte oppressi sunt! Id forte, si deinceps peccavero, et mihi evenire poterit. O Deus mi! averte hoc malum a me: non peccabo amplius, hoc firmiter et sancte propono. - Mane evigilans, cogita: Forte haec dies ultima vitae meae, aut certe ad salutem meam curandam a bono patre data. Quid, egone ad peccardum ea abutar? Absit, o Deus mi! Renovo propositum meum, adeste mihi gratia tua, non cedam peccatis, malis desideriis, irae, invidiae etc. Simile quid etiam ad horae pulsum aut ad Angelicae salutationis signum a poenitente dici, vel cogitari potest. b) Aspectu lec moneri quandoque poterit poenitens, ut locum e. g. coemeterii transiens aut respiciens, sibi ipsi dicat: Hic plures tumulantur, qui in diem praesentem se victuros confidebant; hoc in loco item, citius quam credam, fors brevi, putrescet corpus meum, quod nunc perdite amo. Ast ubi tunc erit anima mea? In inferno; nisi peccare desistam. Adjuva me Deus, dum firmiter propono, peccatum hoc vel illud non porro patrare velle . . . Vel si dicat aspiciendo sepulera: Vanitas vanitatum, et omnia vanitas. Terrenis cor meum non affigam amplius, Tibi soli, Deus mi, adhaerebo, propter Te omnis libenter sustinebo etc. Similiter e. g. in ecclesia respiciendo ad fontem baptismalem, potest foedus baptismale renovari. c) Respecta signi doceri potest poenitens, ut v. g. aspiciendo ignem infernalia ignis memoriam resuscitet; — aspiciendo Christi crucifixi imaginem ad patientiam aut peccati odium, ad contritionem, ad fiduciam se animet etc.; — spectando coelum stellis coruscans coelestis patriae desiderium, et in virtute proficiendi fervorem accedat 1). 14

# 12. Matura veritatum religiosarum perpensio et applicatio ad animum emendandum.

§. 170. Brevem veritatum religiosarum considerationem earumque ad animum emendandum applicationem poenitentibus perutilem esse, dubio caret. Pariter facile patet, confessarium poenitenti, praecipue minus culto, certam quandam veritatem assignare, ac simul modum illam salubriter ad animum suum applicandi, ostendere debere. Ita v. g. moneatur poenitens, ut circa veritatem: "Deus infinite sanctus, scit malas cogitationes, quas intimo corde

<sup>1)</sup> Cfr. Libellum precum in usum stud. juventutis. Vien. p. 134-139.

Fovemus." - "Deus diligit bona, odio autem habet mala, -- reuneratur bonos, poena afficit malos" etc., quotidie per septimamam. vel singulis diebus dominicis et festivis usque ad proximam. Confessionem diligenter meditetur; quo fiat, ut facile illius memo-Flam in se excitet, et ita tentationis tempore confortetur. Huc referri Possunt actus virtutum theologicarum, hac tamen cautione, ut for-Faula non ore tantam recitetur, sed ejus verba perpendantur. et ad Decialem poenitentis statum applicentur, v. g. in actu fidei exci-Eando, ad animum in fide, in veritates vel in genere divinitus revelatas. vel in specie a poenitente addubitatas roborandum: in actu enei, ad animum ob peccata commissa anxium quietandum, vel in-Evitu divinae gratiae - et vitae aeternae erigendum; in actu charitatio, ad animum in Dei amorem inflammandum etc. - Aeque Bene consulctur poenitentis emendationi, si moneatur, ut certam quamdam admonitionem sive exhortationem, quam confessarius modo ei impertivit, quotidie aut saltem interdum in mentem animumque revocet, ejusque sedulam executionem Deo promittat.

Quem in finem juvat, monitionem, quam poenitenti dat con-Fessarius, locis sacrae Scripturae intellectu retentuque facilibus, praesertim pericopis Evangeliorum nectere; quin imo quo facilius monita in memoriam redeant, objectis quoque in rerum natura visibilibus conjungere, ut a visibilibus ad invisibilia, a corporalibus ad spiritualia ascendat.

### 13. Meditatio.

§. 171. Poenitentium excultorum nonnullis meditatio sensa strictori sumta, de qua §§. 22-25. mentionem jam fecimus, instar medii conversionis et perfectionis promovendae merito et utiliter praescribitur. Meditationem utilem esse et necessariam tam peccatoribus, quam justis, sacrae literae probant: "Desolatione desolata est terra, quia nemo est, qui recogitet corde" 1). "In omnibus operibus tuis memorare novissima tua, et in aeternum non peccabis" 1). "Beatus vir, qui meditatur in lege Domini die ac nocte"3). "Beatus vir, qui in sapientia morabitur, et qui in justitia sua meditabitur, et in sensu cogitabit circumspectionem Dei 4). SS. Patres omni data occasione fideles ad meditationem frequentandam adhortari non desistunt. Sic S. Hieronymus: "Eligatur tibi opportunus et aliquantulum a familiae strepitu remotus locus, in quem, veluti in portum quasi ex multa tempestate curarum, te recipias, et excitatos foris cogitationum fluctus secreti tranquillitate componas. Tantum sit divinae legis studium, tam crebrae cogitationum vices, tam firma

<sup>1)</sup> Jer. XII. 11. — 2) Eccli. VII. 40. — 3) Psalm, I. item Psalm. CVIII. — 4) Eccli. XIV. 22.

et pressa de futuris cogitatio, ut reliqui temporis occupationes, facile hac vacatione compenses. Nec hoc ideo dico, quod te retraham a tuis, imo id agimus, ut ibi discas ibique mediteris, qualem tais praebere te debeas" 1). "Meditatio, ait S. Augustinus, praesentis vitae nostrae in laude Dei esse debet. Non potest fieri, ut habeat mala facta, qui habet bonas cogitationes"?). Et S. Bernardus: "Et primum quidem ipsum suum fontem i. e. mentem, de qua oritur, purificat consideratio; dein regit affectus, dirigit actus, corrigit excessus, componit mores, vitam honestat et ordinat : postremo divinarum pariter et humanarum rerum scientiam confert" 3). Ne quis vero aibi persuasum habeat exercitium meditationis solis personis, specialitar Deo dicatis quales sunt Religiosi et Clerici, utile esse ag necessarium, non autem ad omnes fideles eius utilitatem ac necessitatem esse extendendam, audiat Catechismi Romani illustre ea de re ten stimonium, ubi, quae sint praecipue observanda, Sacerdoti aliorum confessiones excipienti, declarans ait: "Docendus est etiam poenitens, ut nullum patiatur esse diem, quin aliquid de Passionis Domini nostri mysteriis meditetur. --- hac enim meditatione assequetur. ut ab omnibus daemonis tentationibus indies se tutiorem esse sentiat. Neque enim ulla est alia causa, cur tam cito, vel leviter ala hoste impugnati, animo et viribus succumbamus, quam quod ex coslestium rerum meditatione divini amoris ignem concipere non star. deamus, quo mens recreari atque erigi possit." His concinunt. quae pulchre de meditatione loquuntur S. Franciscus Salesius 4) et Ludovicus Granatensis 5).

Nullus corpore sanus negotiorum multitudine impediri se sinit, quin corporali cibo, potu, quiete, indies corpus reficiat et alat: ot si in statu augmenti sit, etiam augere satagat. Cur igitur obtenta animae per poenitentiam sanitate, non quilibet Christianus singulariter sit sollicitus, ut exercitio meditationis (quae vere cibus et potus spiritualis animae est) quotidie eam reficiat, et gratiae vitam in se augeat? Non difficile est fideli, attente recogitare gravissimas nee unquam finiendas inferni poenas, infinitam Dei clementiam. acerbissimam Christi Domini Passionem, summam Dei propter 🐽 amabilitatem infinitam, denique peccati, quod offensa Dei, summi Boni est, gravitatem, ut nimirum his considerationibus moveatur animus peccatoris ad eliciendos actua timeris, spei, dilectionis Dei, ac edii et detestationis peccatorum, vel justi voluntas in Dei amorem magis et magis accendatur? Nec efficit meditationis officio. quod distractiones facile obveniant; nam evagatio mentis, quae fit praeter propositum, orationis fructum non tollit. "Saepe, ait S. Gregorius, in ipso grationis sacrificio importunze se cogitationes

Ad Columb. — P In Pasku. CXLVIII. — 3) Libr. 1. Consider. c. 7. —
 Philoth. P. II. c. 1. P. V. c. 17. — 5) Libro 1. De Orat. et med. c. 1.

ingerunt, quae hoc rapere vel maculare valeant, quod Deo immohmus. Uhde Abraham, cum ad occasum solis sacrificium offerset. insistentes aves pertulit, quas studiose, ne oblatum sacrificium raperent, abegit. Sie nos, cum in ara cordis holocaustum Deo offerimus, ab immundis hoc volucribus custodiamus, ne malioni spiritus. et: perversae cogitationes rapiant, quod mens nostra offerre se Domino utiliter sperat" 1). - Quemadmodum distractiones minime causa esse possunt, quominus orationi vacemus, ita pariter non excusant ab exercitio meditationis; sed utrinque remediis utendum est contra hujusmodi mentis evagationes. Sic, qui distractionibus obnozii sunt, adminiculo libri spiritualis utantur, ex quo, prius quam se meditationi dent, legant materiam fini meditationis accommodam; vel si legere nesciant, suaderi potest, ut ante Crucifixi, vel aliam piam imaginem sese in oratione collocent, et ad longiores distractiones evitandas obtutum oculorum ad eandem imaginem identidem convertant; vel uti possunt adminiculo orationis vocalis; v. g. recitando orationem dominicam, et ad singulas petitiones attentiori consideratione nonnihil subsistendo; vel simili modo recitando psalmum; "Miserere mei" et ad singulos versiculos brevi aliqua consideratione tantisper immorando, donec pius aliquis affectus inde exsurgat in animo.

Quoad cos autem, qui ad perfectionem christianam serio quidem anhelant, attamen vel ob ingenii debilitatem, vel ex praesenti sua dispositione prorsus inepti sunt, lumina et ardores, quibus indigent, per alia media aliquatenus supplori possunt, nompe per piam lectionem, per attentam auscultationem verbi divini, repetitas preces et suspiria, per frequentem orationem vocalem etc.

# 14. Exercitia spiritualia.

§. 172. Ad calcem hujus articuli de variis devotionis et pietatis generibus non possumus nobis temperare, quin de exercitis spiritualibus breviter aliqua moneamus; quippe quae non tantum ceu peccatorum remedium in quibusdam saltem poenitentibus plurimum valent ad conversionem feliciter auspicandam, sed etiam ceu virtutis subsidium, ut gratia, quae diffusa est in cordibus nostris Per Spiritum sanctum, statis temporibus resuscitetur. Quis enim inficias ibit exercitiorum spiritualium utilitatem, dum quis seclosis hujus temporis turbis atque negotiis, veritates aeternas omni qua potest attentione meditetur, interiora exactius discutiat, vitae melioris proposita concipiat, vel jam concepta restauret, eaque centinuatis precibus et devota Sacramentorum susceptione sanciat, et quasi obsignare satagat? Haec est forma studii spiritualis, ut sa-

<sup>1)</sup> Mor. libr. 16. c. 19.

pienter disponamus praesentia nostra, recogitemus in amaritudia animae nostrae praeterita, futura quoque sollicite provideamus. S. Franciscus Salesius similitudinem ab horologio repetit, quod ne tantum per singulos dies de novo intendi solet, suisque ponderibarestitui, sed semel saltem per annum dissolvi, ut aerugo, qua forte contraxit, auferri, et ferramenta, si laxata vel continuo tal detrita fuerint, restaurari queant. Pari modo, inquit, et nos praeter exercitia quotidiana, semel saltem per annum cor nostrum inat mius perserutari, appetitus et affectus illius adenratius inspicere, quidquid ibi hiulcum vel corruptum invenerimus, reparare oporte Quare exoptat S. Mater Ecclesia, imo propositis indulgentiis etiat allicit 1), ut, quod a clericis et sacerdotibus praesertim fiat, a reliquis quoque fidelibus instituatur.

S. Martinus, quo utilius saluti proximorum vacaret, solebat ad tempu in coenobium, urbi Turonicae vicinum, meditationis causa secedere ab omni turba et strepitu rerum temporalium secretus. S. Augustina alienatis a se curis secularibus, Deo cum iis, qui eidem adhaereban vivehat, jejuniis, orationihus honisque operihus, in lege Dei meditat die ac nocte. "Hoc me delectat, ait, et ah omnibus actionibus neces sitatis, quum relaxari possum, ad istam voluptatem refugio. Neque 1 his omnibus, quae percurro consulens te, invenio tutum locum anima meae, nisi in te, quo colligantur sparsa mea, nec a te quidquam cedat ex me" 2). S. Carolus Borromaeus bis saltem singulis annis 🗪 urbe discedebat, seque in remotis solitariisve locis colligens, plure dies totos ab omni alia occupatione liber, tum superioris tempori errata dolebat, tum sese spiritualibus divinisque contemplationibus majorem sanctitatem incitabat. Inde coelesti pabulo refectis anim# viribus ad sua curricula recens alacrisque descendebat. S. Francisco Salesius exercitiorum spiritualium causa secessit omni anno sems saltem de populo, atque unico salutis suae vacahat negotio, non alizz curans, quam ne quid praeter hoc curaret. In hunc portum quasi multa curarum tempestate sese contulit. Ibi lectionibus divinis, er bris orationibus, firma pressaque de futuris cogitatione didicit, quale se, egressus inde, omnibus praebuit.

# II. Jejunium.

§. 173. Quum homo, qui per aliquod tempus pravis animi cupiditatibus nimium indulsit, dominium in illas amittat, ad emendatic nem vere talem requiritur, ut amissum illud dominium denuo acquirere adlaboret. Media autem ad hunc finem facientia sunt opera ipsius abnegationis et mortificationis, quae sub nomine jejunii comprehenduntur. Quae quidem pro diversitate indigentiarum et circumstantiarum sunt:

<sup>1)</sup> Benedict. XIV. 16. Dec. 1746. — 2) Libr. 10. Conf. c. 40.

## 1. Jejunium stricte tale, sive abstinentia cibi potusque.

§. 174. Jejunium, quod in cibi potusque abstinentia per certos dies extensa consistit, omnibus ad veram perfectionem contendentibus perquam fam.liare fuit, et exinde commendandum se praebet, ut ejusdem ope carnem spiritui facilius subjugemus, huncque ad rerum coelestium contemplationem expeditiorem faciamus. "Quemadmodum leviores naves maria velocius transeunt, contra multo onere gravatae submerguntur, ita jejunium, leviorem reddens mentem, efficit, ut facilius hujus vitae pelagum transmittat, ac ea, quae in coelis sunt, respiciat, et nihil faciat praesentia" 1). Et S. Ambrosius: "Jejunium refectio animae, vita Angelorum, culpae mors, remedium salutis, radix gratiae, fundamentum castitatis. Hoc gradu Elias ascendit, antequam curru" 1). Hoc exercitium sensum poenitentiae atque saluberrimam peccatorum vindictam spirat. finem confessarius poenitentibus abstinentiam a cibo potuque praescribere poterit, ita tamen, ut nunquam non regulae et cautelae Observentur, ne scilicet obliviscamur, quid valetudo, quidque ratio reliquorum officiorum et adjunctorum expetat. Cavendum igitur: a) ne natura per nimiam abstinentiam fracta, postmodum eo largiores refocillationes quaerat. "Per jejuniorum excessum debilitas stomachi, ex hac autem cruditas quaedam consequitur, quae parens libidinum est" 3). b) Ne abstinentia, quae virtutis subsidium et conversionis medium esse debet, virtuti locum praeripiat. enim tenuatur corpus abstinentia, si animus intumescit superbia? Quam laudem merebimur de pallore jejunii, si invidia lividi simus? Quid virtutis habet vinum non bibere, et ira et odio inebriari" 1)? c) Ne abstinentia coram iis, quibuscum communi mensa utimur, forte singulare quid affectare videamur. Quapropter confessarius, dum poenitenti jejunium praescribit, his cautelis intendat, et, ubi Poenitens ultra in se suscipere velit, cum summa tantum cautione Permittat. Plurimum juvabit, poenitentem monere, ut pro abnegatione sui ipsius excepto casu necessitatis conveniens et statutum refectionis tempus servet, quin intermedio tempore quidquam cibi sumat; ne alimentis exquisitioribus et delicate conditis inhiet; ut illis, quae apponuntur non inordinata aviditate, sed pio semper fine utatur, et dum mensa largior instruitur, saltem aliquid sibi subtrahat, cum gaudio spiritus sancti Deo offerens.

Quin imo suadendum est poenitentibus, ut abnegandi nosmetipsos occasiones sollicite considerent, quae nobis invitis occurrunt, v. g. dum ob singulares labores consuetam refectionis horam differre cogimur, dum cibaria minus grata, insipida, vel manu forsan

S. Chrys. in Gen. hom. 1. — 2) De Elia et jejun. c. 3. — 3) S. Hier. ad Rust. — 4) Hier. ad Celant.

parciori apponuntur. Quotisi in ejusmodi casibus naturae indigna tis motus compescere, nosque rerum circumstantiis promte accor modare studeamus, haec mostri ednegatio prae omni inedia divinu nobis beneplavitum conciliabit. Praeclare S. Franciscus Salest docet: "Magna in veneratione et honore habenda mihi videntur il verba Redemtoris nostri Jesu Christi, ad discipulos sues dicenti "Manducate, quae apponuntur vobis." Majoris, ut mihi quidem 1 detur, virtutis est indiscriminatim comedere, quidquid tibi offertur, eo, quo id tibi apponitur, ordine, sive id tuo sapiat palato, sive d siplat, quam semper, quod deterius est, seligere. Licet enim ha posterior agendi ratio videatur austerior, prior tamen plus contin resignationis: per hanc quippe homo non solum gustui suo. sed electioni succerenuntiat, uti non parva queedam austeritas est, 🐞 stum suum ad ominia adaptare, et eum omnibus obviis subjitott His accedit, quod horce mortificationis genus nequaquam emine nulli noveat, et vitae sociali maxime conveniens et proprium Cibum enim unum rejicere, quo alius sumatur, omnia delibare et a stere, nihil autem invenire, guod bene coctum, aut satis mundum a pereat, ad singulos morsus et buccellas mysteriosum agere, moll delicati, et lancium et catinorum studiosi et attenti hominis in cium est. Pluris facio, quod S. Bernardus aquae aut vini loco eleu biberit, quam si dato studio et ultro aquam absinthiatam bibisse illud quippe signum erat, eum ad id, quod biberet, non respenise et in hac eorum, quae aut comedenda aut bibenda sunt, non curs tia, negligentia, perfecta verborum illorum: "Manducate, an apponuntur vobis," praxis consistit. Semper tamen hic excipio bos sanitati et valetudini noxios" 1).

Huc quoque spectat abstinentia a vino, vel saltem usus eju dem moderatus et attemperatus, ut sanitati sufficiat, quin virti adversetur.

Haec a vino potuque fervido abstinentia interdum omni praescribi poterit poenitentibus, praecipue si constet, hujusme potulenta plerumque ansam peccatis committendis dare, perque il temperamentum poenitentis alioquin fervidum ad certa quaeds peccata v. g. irae, vindictae, impudicitiae, vehementius inflamma

### 2. Evitatio socialium conventuum et oblectationum.

§. 175. Evitatio socialium conventuum et generatim oblect tionum, earum etiam, quae in se nil mali continent, injungi potes poenitentibus. In rebus licitis homo se ipsum vincere addiscat opotet, nisi vinci in rebus illicitis velit. Solitudo saltem per aliqu dies, et voluntaria gaudiorum per se licitorum denegatio interpretatione.

<sup>1)</sup> Philoth. P. III. c. 23.

opera vindicativa referenda venit, quae peccatorem in se suscipere oportet, ut suos in rerum terrenarum usu commissos reatus lunt. A poenitentibus conventus, qui eorum emendationem vere impediunt, spectacula publica, saltationes, obscoenas imagines, lectionem lubricam, nec non omnia, quae eos ad peccatum incitabant, vitari debere, et hanc illarum rerum evitationem a confessario tanquam opus poenitentiae imponi posse, alioquin facile patet. Etenim prepositam, occasionem peccati vitandi, est, ut dici solet, conditio sine qua non absolutionis obtinendae, et nonnisi eatenus ad opera satisfactoria referri potest, quatenus spiritu poenitentiae peragitur, nec remedium solum est conversionis, quo futura vitae emendatio facilior, imo possibilis redditur, sed etiam vindictae rationem habet, utpote quum saepenumero molesti acerbique aliquid continet.

### 3. Abbreviatio somni.

§. 176. Abbreviatio somni usque ad illud tempus, quod restaurandis hominis viribus necessarium est, quin vel animi vigor vel corporis valetudo, vel reliqua demum officia aliquid detrimenti patiantur, nonnunquam utiliter a confessario suadetur, imo praescribitur ceu opus satisfactorium. Sedulo tamen hic respiciendum est ad poenitentis statum, occupationes, corporis constitutionem, nec non, in quantum diuturnior somnus ad peccati commissionem ece-Perari possit. Experientia enim docet, quaedam peccata ab iis maxime committi solere, qui insomnes diutius in lecto commorantur. Inprimis notum est, quam periculosum sit juvenili aetati, somnum in multum diem producere, vel, quod pejus est, si quis vel somno jam discusso, vel blando sopore constrictus, plumis inhaerere pergit. Quapropter poenitentibus de hujusmodi peccato se accusantibus Praescribi poterit, ut lectum non prius adeant, nisi somno jam su- . Perveniente, atque tum, quando somno cessante mala concupiscentia is evigilare forte incipiat, quantocius lectum relinquant. Quae de lecto surrectio ipso noctis tempore fieri potest, nisi forte reliquae parte habitaculi circumstantiae obstent. Quid, si peccator surgat ☐exisque genibus supplices ad Deum preces fundat! S. Franciscus Salesius de hoc remedio monet: "Nox dormitioni est destinanda, et, pendenda unicuique juxta suam complexionem, quantum scilicet ad Tiliter per diem invigilandum requiritur. Et quoniam sacrae Scri-Pturae diversis in locis et modis, exemplum Sanctorum et rationes turales matutina crepuscula unice et mire nobis commendant, Velut optimam et fructuosissimam diei totius partem, et quia Domiipse Sol oriens et beata Virgo Aurora consurgens in literis sa-Cris vocatur, hinc probum et pium esse existimo, curare, ut vespere tempestive cubitum conscendamus, quo summo mane expergiscamur, et strato exsurgamus. Hoc certe tempus amabilissimum est,

dulcissimum et minus impeditissimum, in quo et ipsae aviculae nos ad expergiscendum et Deum laudandum excitant adeo, ut mane summo surgere et sanitati et sanctitati mire conducat" 1).

## 4. Voluntaria molestorum laborum susceptio.

§. 177. Voluntaria susceptio laborum molestiorum taliumque rerum, quae sensualitati sunt ingratae, commendari potest. Quales in specie commendari, vel suscipi debeant, ex singularibus poenitentis adjunctis dijudicare oportet. Interdum defatigans aliqua deambulatio, ceu medium malam concupiscentiam facilius compescendi, inservire potest. Quodsi poenitens alioquin jam per statum saum 🖚 certis quibusdam molestiis afficiatur, veluti laboriosa corporis virium intensione, aestus frigorisque perpessione, defectu ciborum num: confessario eo enitendum est, ut poenitentem doceat, hujusmodi mala et incommoda cum christiana patientia et resignatione \_ ===, ex obedientia erga Deum, cui toties inobedientem se exhibuerat 🚅 🎝 cum humili reatuum suorum ac poenae promeritae agnitione, cumque consilio pro peccatis satisfaciendi, in se suscipere et perferre. Quae quidem peccata luendi, ac pro iis satisfaciendi intentio generatim in omnibus exercitiis, quae sub titulo satisfactionis comprehenduntur, requiritur.

#### 5. Mortificatio.

§. 178. Generatim studium suam commoditatem et voluptatem ... refrenandi, quademumcunque occasione sive qualicunque ratione illud fiat, a confessario poenitentibus commendandum erit. Studear 🖛 🤻 autem confessarius poenitenti persuadere, cuilibet esse summe necessarium, ut suis malis concupiscentiis dominetur; at vero caveat\_ = -1 ne forte ridicula, vel nimis ardua exercitia praescribat, utpote qua cultiorem exacerbatura, incultum autem frustra vexatura tantum forent. Quodsi poenitens ipse impositionem operum mortificationi *externae* petat, confessarius ejus statum, corporis constitutionem 🛌 💻 negotia, sanum vel praeceps ejus judicium, nec non eos, quibuscum conversari solet etc., diligenter attendat, nec nisi talia opera praescribat, quae poenitens absque suo et aliorum detrimento exercere potest, quaeque immediate ad debilitandam ejus malam concupiscentiam faciunt. "Aliter enim est judicandum de fine, aliter de his. quae sint ad finem. Illud enim, quod quaeritur tanquam finis, abs. --- 4 que mensura quaerendum est; in his autem, quae sunt ad finem,est adhibenda mensura secundum proportionem ad finem. Est ergo

<sup>1)</sup> Philoth. P. 111. c. 23.

considerandum, quod in spirituali vita dilectio Dei est sicut finis. iciunia autem, vigiliae et alia exercitia corporalia non quaeruntur tanguam finis, sed adhibentur tanguam media necessaria ad finem: et ideo hujusmodi sunt adhibenda cum quadam mensura rationis: ut scilicet conoupiscentia dometur, et natura non extinguatur, juxta illud 8. Apostoli: "Exhibeatis corpora vestra hostiam viventem — — rationable obsequium vestrum" 1). Et S. Gregorius: "Plerumque cum plus justo caro restringitur, etiam ab exercitatione bomi operis enervatur, ut ad orationem quoque vel praedicationem non suffieiat. -- -- Saepe dum hostem insequimur, etiam civem, quem diligimus, trucidamus." Neque exempla desunt, tales, qui ab initio severitate nimia semet afflixerunt, postea vel ejusdem pertaesos ad seculum rediisse, vel saltem ad vires suas recuperandas mollibus studuisse ae cupediis 1). - Illustrissimus Episcopus Sailer auream istam regulam in memoriam revocat, quam S. Salesius et alia Ecclesiae tamina commendarunt: "Nullam corporis castigationem esse suscipiendam, nisi exquisito antea prudentis confessarii consilio. Corpus regendum est, non frangendum." Idem enilibet virtutis studioso suadet, ut, priusquam voluntarias mortifi-Cationes in se suscipiat, illis se submittat, quas ipsius vitae genus. sive agnitum aliquod efficium secum adducit, sive quas providentia divina per vitae discrimina imponit, quae igitur alioquin cum aliis Officiis quasi jubentur, adeoque involuntariae commode dici queunt. Hue. ut pauca tantum moneam, spectant labores, quotidianae sollicitudines, vigiliae aliaque incommoda, multiplices infirmitates, acoritudines corporis et animi, diversi eventus, quibus bonis nostris, amicis et charissimis spoliamur, molestum contubernium cum hominibus stapidis, morosae indolis, neglectus et contemtus, quem non solum ab improbis, sed et probis experiri solemus, hinc inde ancita Superiorum, quae utcunque sensui molesta videantur etc: Hujusmodi castigationes, quas ipsum jam nostrum munus ac offi-Cium secum fert, quaeve singulari afiqua necessitate et aerumna Dobis imponuntur, eaterns etiam reliquis praestant, quod sint a pro-Pria voluntate et a fastu magis liberae, adeoque puriores, quam Voluntarie electae. Pulcherrime S. Franciscus Salesius causam Praesentem explicat. Postquam similitudinem ab amygdalo desumretalit, his pergit verbis: »Nunquam illerum approbare potul methodum, qui, quo hominem reforment, ab exterioribus, a gestibus, vestitu et crinibus, inquam, initium ducunt. Imo vero contra, ab interioribus mihi videtur incipiendum. Dicit enim Dominus: Convertimini ad me in toto corde vestro." Et: "Fili, praebe mihi

S. Thom. Quodl. 5. art. 18. — 2) De nimio excessu in hac re, vide S. Basil. libr. de Virg. 8. Greg. M. Mor. libr. 30. c. 14. S. Bern. Serm. 49, in Cant. Gerson. Tract. de myst. Theol. consid. 10.

cor tuum." Cum enim cor actionum omnium sit origo et fons, tue illud est, tales erunt et hac. Sponsus sacer animam ad amoremia vitans: "Pone me, inquit, et signaculum super cor tuum, ut signa culum super brachium tuum." Et vere; nam quicunque Jesum Ch. stum intus in corde suo habet: statim eum etiam in omnibus aeta nibus suis exterioribus habet. Hac de causa ante omnia cordi sacrum et sanctum illud symbolum et verbum: Vivat Jesus! insea pere, et inscribere volui; certus quippe sum, vitam tuam, quae: corde, sicut amygdalus e suo nucleo ortum habet et nascitur, exis de omnes actiones suas, quae ejus quodammodo fructus sunt, he eodem verbo salutis inscriptas et insculptas producturam; et sisu dulcis hic Jesus in corde tuo vivet, ita et in omnibus gestibusat moribus tuis victurum, et in oculis, ore, manibus, quin et in crini bus tuis appariturum, ut sancto cum Apostolo Paulo dicere possis-"Vivo ego, jam non ego, vivet vero in me Jesus Christus!" Denique qui hominis cor lucratus est, totum jam hominem st lucratus" 1).

Quae tamen non ita intelligenda sunt, ac si externae mortia cationi. Sanctorum piorumque hominum exemplo commendata quidquam derogare velimus, idque eo minus, quo magis verb Hugonis a S. Vict. 2) in aevum nostrum juro meritoque cadunt "Ecce diabolus Physicam docet; ecce medicus factus est; de com plexionibus loquitur; infirmitates diversas, si teneatur Religio generari praedicat. Sed quare hoc? Non ut mederi velit, sed u occidere possit; non ut aegritudines curet, sed ut securius infere mortem." Positivae enim corporis afflictiones ad carnis petulantiar reprimendam, aut ad contractos malos habitus emendandos, ad fe vendum poenitentiae fervorem, ad facilitatem in suimet abnegation comparandam, atque adeo ad christianae virtutis custodiam perfe ctionemque quandoque conferunt. Jam Seneca memoratu digna hae verba protulit: "Ad majora natus sum, quam ut sim mancipiui corporis mei. Dum carni parcimus, contra nos hostes nutrimus. Et S. Paulus: "Omnis, qui in agone contendit, ab omnibus: s abstinet. Ego igitur sic curro, non quasi in incertum; pugno, non quasi aërem verberans, sed castigo corpus meum et in servitutem redigo, ne forte, cum aliis praedicavero, ips reprobus efficiar" 3). Carnis castigationes saepe fructus sum nati ex permagno poenitentiae fervore ac peccati detestatione quod in semetipso poenitens vindicare studet, ut a Deo mitiu puniatur. Verum fateri oportet, fieri posse, ut quis externa mortificationis exercitiis abutatur, quatenus negligat ea, quae'i hoc gravissimo negotio prima semper et principalis cura esse de bent, sine qua omnis corporalis exercitatio nihil valet. Quisqui

<sup>1)</sup> Philoth. P. III. c. 23. - 2) Lihr. de Claus. c. 2. - 2) I. Corulin. 25.26

interna sua justo minus refrenat, similis erit viro stulto, qui aedificabit domum suam super arenam, et descendit pluvia, et venerunt flumina, et flaverunt venti, et irruerunt in domum illam, et cecidit, et fuit ruina illius magna 1).

## III. Eleemosyna.

§. 179. Sub eleemosyna tanquam opere satisfactorio intelliguntur omnia opera christianae charitatis, quibus tum corporalis, tum spiritualis aliorum salys adjuvatur; sive ad eleemosynam refertur omne genus misericordiae tum spiritualis, tum corporalis, ut ajunt, id est, charitas, beneficentia singularis aliis indigentibus exhibita. Plura exstant loca S. Scripturae, quibus opera misericordiae commendantur, velut efficacissimum remedium tum ad impetrandam a Deo remissionem peccatorum, tum etiam ad proficiendum in gratia adepta, in eague perseverandum usque ad finem. E. gr. "Ex substantia tua fac eleemosynam, et noli avertere faciem ab ullo paupere, nec a te avertetur facies Domini" 2). "Eleemosyna ab omni peccato, et a morte liberat, non patietur animam ire in tenebras" 3). "Conclude eleemosynam in corde pauperis, et haec pro te exorabit ab omni malo" 4), "Peccata tua eleemosynis redime" 5). "Beati misericordes." "Venite benedicti Patris mei etc." 6). "Quod superest, date eleemosynam, et ecce omnia munda sunt vobis" 7). S. Chrysostomus pulchre ait: "Tanta est eleemosynae virtus tantaque potentia, ut vincula peccatorum dissolvat, fuget tenebras, extinguat ignem, mortificet vermem, expellat stridorem dentium. Huic cum multa fiducia coeli portae aperiuntur, et veluti Regina intrante, nullus janitorum, aut custodum, qui portis assistunt, audet dicere: quae tu es, vel unde? sed omnes eam suscipiunt" 8). Duo autem hic errores vitandi, quorum primus eorum, qui testimonia Scripturae in commendationem operum miscricordiae adducta solitarie considerantes, ita fidunt eleemosynis, quas largiuntur, ac si illae solae ad salutem sufficerent, et hinc in peccatis perseverandi ansam arripiunt: quibus oportet ob oculos ponere illud Apostoli: "Si distribuero in cibos pauperum omnes facultates meas, charitatem autem non habuero, nihil mihi prodest" 9). Alter est eorum, qui existimant, eleemosynas in statu peccati mortalis factas, esse prorsus inutiles ad salutem aeternam. Licet enim elargitione elecmosynarum aut aliis bonis operibus homo non possit de condigno mereri gloriam coelestem, potest tamen per haec se disponere ad remissionem peccatorum et receptionem gratiae sanctificantis, camque impetrare.

<sup>1)</sup> Matth. VII. 26. — 2) Tob. IV. 7. — 3) Tob. IV. 11. — 4) Eccl. XXIX. 15. — 5) Dan. IV. 24. — 6) Matth. V. 25. — 7) Luc. XI. 41. — 8) Hom. 32. in Epist. ad Hebr. — 9) I. Cor. XIII. 2.

Haecce vis non inest operibus misericordiae, quatenus procedunt ex mere naturali inclinatione, subveniendi miseriae proximi, sed quatenus a Spiritu sancto non quidem inhabitante, sed movente cor peccatoris, per auxilium gratiae actualis originem ducunt, et ad Deum offensum placandum peccatorique reconciliandum referuntur. Inter omnia misericordiae opera eminet voluntaria a proximo illatarum injuriarum remissio: "Dimitite, et dimittetur vobis." — Misericordiae opera corporalia et spiritualia in catechismo exhibentur fidelibus suggerenda. De his valet illud S. Augustini effatum: non solum qui dat esurienti cibum, sitienti potum, nude vestimentum, peregrinanti hospitium, fugienti latibulum, aegro vel incluso visitationem, captivo redemtionem, debili subvectionem, coeco deductionem, tristi consolationem, non-sano medellam, erranti viam, deliberanti consilium, et quod cuique necessarium est, indigenti: verum etiam, qui dat veniam peccanti, eleemosynam dat" 1).

Quodsi confessarius sensim accuratiorem poenitentis ejasque status et rerum domesticarum notitiam sibi comparaverit, haud difficile erit eidem, speciales bene operandi casus assignare.

Compensatio damni aliis quocunque modo illati, sive respectu poasessionis, sive honoris, strictum poenitentis officium est. Quodsi autem hoc justitiae officium expleverit, aut saltem consilium cuilibet debitam satisfactionem praestandi ceperit, illudque, quantum quidem hucusque fieri poterat, executioni dederit, tunc instituatur ad exercenda opera charitatis, quae opposita sunt illis vitiis, quibus hucusque servierat.

B.

# Satisfactionis opera specialia.

§. 180. Praeter satisfactionis opera generalia, quae conversionis et perfectionis christianae remedia sunt et subsidia, opus est quoque adhibere specialia, quae contra particularia peccata diriguntur, et adversus peculiarem animi aegritudinem valent. Inter haec primum locum obtinet contraria cuique vitio virtus; ut enim clavus clavo pellitur, et contraria.contrariis curantur, ita pariter id ipsum in vitiis curandis fieri quotidiana experientia ostendit. Porro monstrare juvat cujusque vitii foeditatem ex specialibus illius proprietatibus et effectibus; ut si e. g. ostendatur, quam absonum et absurdum sit superbire ob dona, quae non sunt propria, sed mutuata tantum a Deo; avarum congregare divitias in loco, ubi non est mansurus diu, negligere autem opes, quas secum accipere, iisque aeternum frui potest etc. Denique plurimum valet, singillatim ad hoc vel illud vitium exstirpandum et virtutem fovendam, loca S. Scripturae, et

<sup>1)</sup> De fide, spe et charitate c. 62.

La mionem Domini considerare, qui pro peccatis nostris tot ac La mata pertulit opprebria et termenta; quin imo et mortem ignomini sissimam.

Singillatim specialia pro vitiis capitalibus, ad quae cetera facilie revocantur, opera satisfactoria annotare placet in usum junioconfessariorum, ut haec distinctius agnoscant, atque adeo facilie a applicare possint. Quae vere a nobis ita dicuntur, ut simul hariationi inservire possint. En igitur!

## Contra superbiam et vanam gloriam.

- §. 181. Superbia, teste Scriptura, fons est omnium peccatorum. Propria, quae confessarius huic vitio applicabit remedia, sunt
  speciales considerationes frequentes, quibus homo miseram suam
  conditionem et statum potest agnoscere; cum superbia nihil aliud
  sit, quam immoderatus appetitus et cupiditas propriae excellentiae
  et praeeminentiae. Quamobrem confessarius, cum poenitentem hoc
  vitio laborantem offenderit, pro illius curatione ei injungere poterit,
  1) ut seria meditatione frequenter expendat sacrae Scripturae loca,
  quibus Spiritus sanctus superbiam aliaque ei annexa vitia reprobat
  ac detestatur, oppositam vero humilitatis virtutem extollit et commendat, ut: "Initium omnis peccati superbia" 1). "Superbiam nunquam in tuo sensu, aut in tuo verbo dominari permittas, in ipsa
  enim initium sumsit omnis perditio" 2). "Quanto magnus es, humilia te in omaibus" 3). "Omnis, qui se exaltat humiliabitur" 4). "Filius
  hominis non venit ministrari, sed ministrare" 5).
- 2) Cogitet, hominem, quamvis alio nullo malo gravaretur, quam sola superbia, nihilominus hanc unam ob causam fore miserum, contemtum et odiosum apud omnes; praesertim apud Deum, qui, at scriptum legimus, asuperbis resistit, humilibus autem dat gratiam" ). Quod exemplis poenarum docere possumus, quibus crimen hoe initio mundi tam in Angelis, quam in hominibus Deus vindicavit. Etsi nobis ad fugiendum hoe vitium abunde exemplo possit esse ruina Luciferi, qui propter hoc in abyssum Gehennac praecipitatus est; quanto magis aversabimur illud repetitis in animo nostro tot exemplis altis, quae in sacris literis commemorantur, earum praecipue, quos Deus ob hoc peccatum in hac etiam vita vere graviterque punivit, ut Saulum, Roboam, Nabuchodonosorem, Antiochum aliosque plures?). De Anania et Saphyra Act. V. ait S. Basilius, quod inani gloria ducti, facultates suas terrenas ven-

Eccli. X. 15. — 2) Job. IV. 14. — 3) Eccli. III. 20. — 4) Luc. XIV. 11.
 Matth. XX. 28. — 6) Jac. IV. 6. Petr. V. 5. — 7) I. Reg. XV. 26. III.
 Reg. XII. 19. — Dan. IV. 30. I. Mach. VI. 12. 13.

didissent, ut perfecti haberentur, permisisse Deum, mediam prethi partem sibi retinere, propter quod repente utrumque mortuum fuisse, simulque cum vita honorem, quem affectabant, amisisse.

- 3) Secum expendat, quam benevolum et amicum se Deus humilibus exhibeat, variaque et magna dona concedat. Rex Achab, quod se coram Deo humiliasset, evasit poenas, quas Deus fuerat illi minatus 1). Publicanus etiam propter humilitatem descendit justificatus in domum suam, cum Pharisaeus ob superbiam fuerit reprobatus 2). Eodem ergo modo, cum se justi humiliant, in eadem a Deo justitia exaltantur; augentur enim illis sanctitas et dona gratiae, honorque et gloria, quam propterea promerentur. Id quod singulariter in laudatissima Beata Virgine Maria spectari potest, quae propter excellentem suam humilitatem adeo exaltata fuit, sicut in hymno suo: Magnificat etc, ipsa confitetur.
- 4) Recordetur poenitens, quam multis imperfectionibus et defectibus laboret, quandoquidem humilitas, qua vitium superbiae veluti suo contrario curari debet, ex verissima imperfectionum et defectuum, nec non omnigenae a Deo dependentiae agnitione nasci soleat. Profecto ingentes quisque in vita ante acta lacunas reperit, de quibus merito erubescat. nam "in multis offendimus omnes" 3). "Et qui dicit, se peccatum non habere, mendax est" 4). Quot mentis macular Deo omniscio nudae et apertae erunt, quae notitiam et attentionem nostram hucusque latent, dum ipse Apostolus fatetur: "Nihil mihi conscius sum, sed in hoc non justificatus sum" 5). Quot infirmitates adhucdum in nobis experimur! Quantum a requisita intentionis puritate distamus, et quanta est inconstantia nostra in exsequendis bonis propositis! Hinc S. Basilius consilium praebet ad superbiam retundendam. "Si quando te praesens benefactum nonnihil elatum reddit, ad memoriam revoca, quod olim mali feceris, et cessabit inflata elatio" 6). Recordetur, quod omnia bona, quae nobis sive per nativitatem, sive per educationem, sive per prosperum rerum nostrarum cursum obtigerunt, aliud non sint, nisi dona Dei. a quo, omnis bonitatis fonte, cuncta decurrunt, et ex cujus voluntate omnia per singula momenta pendent; quod bona opera et merita nostra, quorum quidem auctores sumus, nonnisi tamen ex sanctificante gratia descendant, et quod voluntas nostra de torpore suo nunquam soluta, et sat robusta fuisset absque gratia superna, quae mentem nostram praevenit, penetravit et invictam fecit. Haec Apostolus considerabat, cum diceret: "Quid babes, quod non accepisti, si autem accepisti, quid gloriaris, quasi non acceperis" 7). Cave igitur, pauper superbe, ne Deus te arguat, sicut illum superbum: "Nescis, quia tu es miser, et miserabilis, et pauper, et caecus, et nudus" )?

<sup>1)</sup> III, Reg. XXI. 29. - ?) Luc. XVIII. 14. - ?) Jac. III. 2. - 4) Joh. I. 8. 5) l. Cor. IV. 4. - ?) Hom. de Humil. - ?) I. Cor. IV. 7. - 3) Apoc. III. 17.

3

borus, qui te non cognoscis. pauper virtutum, nudus bonorum borum, gravibus vero culpis miserabilis. Quid igitur superbis?

Meminerit etiam, quod alii, quibus se anteponit, praediti sint lis donis et virtutibus, quas ille non cognoscit, et quae sunt suis sestantiores. — Cogitet quoque, quant res omnes hujus vitae, de libus mortales tantopere exultant et gloriantur, ut honos, favor, lchritudo, divitiae, vanae sint et inconstantes, caducae et veluti mus evanescentes. Quare inane est et superfluum, de hoc se jatare, quod adeo caret omni fundamento, et instabile est 1).

- 5) Juvabit quoque praescribere, ut saepius viva fide sibi probinat exemplum Christi Salvatoris, ut discat ab eo, non superbire, ed humilemesse: qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitrates est, esse se aequalem Deo, sed semetipsum exinanivit, formam rvi accipiens, in humili stabulo natus, circumcisus octavo die ut ecator, triginta annis latitans, filius fabri reputatus, tribus ultis vitae annis a scribis et Pharisaeis, et tempore Passionis, a milibus despectus, contemtus, derisus ac denique inter duos latrones eruce pendulus, tanquam novissimus virorum factus opprobrium minum et abjectio plebis, humiliavit semet ipsum usque ad morm, mortem autem crucis. "Erubescat homo esse superbus, pro-ar quem factus est humilis Deus")."
- 6) Ut vero ex his considerationibus efficaciter moveatur sustribi animus ad humilitatis amorem, et superbiae odium, inculcetr ei orationis necessitas, praescribaturque, ut quotidie statis tempribus, ac praecipue tempore sacrificii missae ferventi prece idistum a Deo per humilitatis Christi meritum infinitum postulare non esset. Quoties insuper per diem superba cogitatio animum pulsaveit, vel se interius convertat ad Christum humiliatum, ut ejus exemto roboratus, in humilitate persistat; vel sententiam aliquam Scriturae sacrae, qua humilitas commendatur, animo volvat, ut ea ventif gladio spiritus omnem a se superbiam propulset, adjungendo rationem aliquam jaculatoriam ad divinum auxilium obtinendum, uta: "Non nobis, sed Nomini tuo da gloriam." "Discite a me, quia tumilis sum corde."
- 7) Pro remedio autem vanae gloriae, jactantiae et ambitiosis, praeter dicta utile erit considerare, quam vere sint vana, quae
  toram oculis divinis homini nihil possunt adjicere; imo quam sint
  noctoa, quae non solum bona opera nostra privant coelesti mercede, juxta illud Salvatoris: "Receperunt mercedem suam," verum
  etiam optima quaeque operantes divinae ultioni reddunt obnoxios:
  "Deus enim dissipavit ossa eorum, qui hominibus placent, confusi
  sunt, quoniam Deus sprevit eos"3). "Proh dolor, ait S. Chrysosto-

<sup>1)</sup> Cf. Dux peccatorum Ludov. Granat. Colon. 1618. p. 609. — 2) S. Aug. in Psalm. XVIII. — 3) Psalm. LH. 6.

mus, qui saepe pecunias mundi, illecebras et vehementiores corporis voluptates valere jubent, hi nonnunquam innani gloria capti omnia perdiderunt" 1).

### Contra avaritiam.

. :

§. 182. Avaritiae crimen ita Deo pariterque hominibus est exosum, et in sacris literis maledictum, ut Sapiens dicat: "Avaro nihil est scelestius"<sup>2</sup>). Aequum ergo est et necessarium, ut confessarius adcuratus sit cum suo poenitente in crimine hoc pervestigando, itemque ut idonea et opportuna remedia praescribat iia, quos hoc peccato coinquinatos deprehenderit, quod, ut Apestolusdocet, "radix est omnium malorum<sup>3</sup>).

Quoniam autem avaritiae vitium reponitur tam in divitibus, qui opes suas immoderate amant et retinent, quam in pauperibus. qui inordinata cupiditate divitiis, quas non habent, acquirendis incumbunt, utrisque remedia quaedam a confessario praescribenda sunt. Et quidem poenitenti avaro, si pauper est, injungere poterit confessarius, ut frequenter consideret, Christum Dominum a pueritia paupertatem elegisse, eamque magno studio et sedulitate cum in vita, tum in morte coluisse, idem quoque fecisse sanctissimam ejus matrem, sanctos Apostolos, praecipuosque viros ac servos Dei. Ex quo licet colligere pauperum conditionem, si oculo fidei inspiciatur, honoratiorem et beatiorem esse-conditione divitum, utpote a Christo Domino, et praecipuis Sanctis magis adamatam et cultam. Praeterea ut secum cogitet, huic vitae, quae veluti transitus est, pauca necessaria esse ac sufficere, illaque pauca, nempe cibum et vestimenta, quibus Apostolus 1) nos contentos esse jubet, sine tanta contentione et molestia, quibus se divites onerant, acquiri posse, cum Dominus haec daturum et adjecturum se promiserit illis, qui inprimis regnum Dei quaesierint, et justitiam ejus 5). Meminerit saena, quod melius sit modicum justo super divitias peccatorum multas: quod non sit inopia timentibus Deum, quod magnus sit quaestus pietas cum sufficientia; quod optimae literae censuales sint illa Christi promissio: "Quaerite primum regnum Dei, cetera adjicientur vobis 6)."

Juvabit etiam ad nimiam divitiarum cupiditatem comprimendam poenitenti inculcare frequentem ac seriam consideraționem sententiae Paulinae: "Qui divites fieri volunt, incidunt in tentationes, et in laqueum diaboli"); quod multa exempla tam ex. sacris literis, quam ex profanis historiis testatum reddunt. Sufficere

<sup>1)</sup> Hom. 28. in Joan. Cfr. Ludov. Granat. l. c. p. 610—613. — 2) Eccli. X. 9. — 3) I. Tim. V. 10, — 4) I. Tim. IV. — 5) Matth. VII. 20. — 6) Matth. VI. 33. — 7) I. Tim. VI, 9.

potest, qued legitur de Giesi 1), qui hanc ob causam lepra percussus est; item mors Ananiae et Saphyrae 2); infelix etiam Judae proditoris 3) exitus cum multis aliis, qui in scopulum hujus criminis iampacti naufragium fecerunt.

Diviti searo, ne cor suum divitiis affixum teneat contra momitum prophetae: "Divitiae si affluant, nolite cor adponere" ), e aedem considerationes utiliter praescribentur, quibus et aliae magis competentes adjungi poterunt; puta: opes nunquam satietatem adferre, sed e contra, quo plus augentur, eo magis habendi sitim et aviditatem accendere, adeoque merito divitias comparari aquae salman, quae cum deberet sitim exstinguere, magis eam accendit; summam proinde stultitam esse, desiderio ferri in id, quod majorem dotor em ac pruciatum prae se fert.

Plurimam etiam proderit, si poenitens avarus jubeatur identidenn recordari mortis, quae omnibus hiscs fortunae bonis, maximo
labore partis, et auxia sollicitudine servatis, possessores suos brevi
dentituet, juxta illud Apostoli: "Nihil intulimus in hunc mundum,
haud dabium, quod nec auferre quid possimus" 5). "Stulte! hac nocte animam tuam repetent a te, et quae parasti, cujus erunt 6)?"
Cur ergo tanta aviditate corraduntur, custodiuntur opes, quae tam
selegiter diffluent, et alifs relinquentur, qui eas pro libitu suo usurpalaunt; et insument fortassis in animae suae perniciem sempiternam, irrisuri etiam ees, a quibus relictae fuere:

Utiliter quoque confessarius injunget, ut poenitens saepius Apino volvat inaestimabiles et incorruptibiles thesauros coelestes, Tango neque fures effediunt, neque tinea demolitur, nec acrugo consamit; qui ad omnia sunt utiles, quibus vera beatitudo et regnum copleste emitur; qui facili labore acquiruntur, cum magno solatio et secuitate possidentur, et cum inexplicabili voluptate in alterum mandam evaluntur, quorum comparatione nihil omnino sunt omnes abique tarrarum opes. Et hoe est, qued a S. Gregorio dictum est: »Si consideremus, inquit, quae et quanta sunt premissa in coelis, viloscupt animo ompia, quae habentur in terris ). Hos vero thesau-FOS coclestes non inhiantibus terrenis divitiis, sed paupertatem Amentibus promisit Dominus. "Beati, inquit, non divites, sed pau-Peros spiritu, quoniam ipsorum est regnum coelorum." Et e contra: "Vash vobia, ait, divitibus, quia habetis hic consolationem vestram." "Facilius est, camelum (funem) per foramen acus transire, quam divitem intrare in regnum coelorum" 8),

Maxime vero opulentie et divitibus avaris pro satisfactione injungi debet, ut eleemosynas erogent. Quod aliquando fieri tempore

IV. Reg. V. 26. 27. — <sup>2</sup>) Act. V. 3. — 10. — <sup>3</sup>) Act. I. 18. — <sup>4</sup>) Psaim.
 LXI. 11. — <sup>5</sup>) I. Tim. VI. 7. — <sup>6</sup>) Luc. XII. 16. — <sup>7</sup>) Hom. 37. in Evang.
 <sup>5</sup>) Luc. VI. et Matth. XIX, 24.

continuato magis expedit, etiamsi parum detur, quam uno tempore multa largiri; nam ex assidua consuetudine saepius eleemosymes dandi paulatim habitus et exercitatio liberalitatis nascitur, qua studium avaritiae disturbatur; quod tamen prima et secunda vice, liest eleemosynae multo largiores essent, non efficeretur. Pariter pro hujus vitii remediis suaderi petest, ut orphanos nutriant, in studia alant, aliaque misericordiae corporalis opera faciant.

## Contra duritiem\_et immisericordem animum in pauperes.

§. 183. Contra duritiem et immisericordem in pauperes animi affectum, refutatis praetextibus, quibus multi divites ab obligatione eleemosynae dandae conantur sese eximere, primi remedii loco sk consideratio seria praecepti dandae eleomosynae 1). »Ne dixeris, inquit S. Ambrosius 2), redi, cras dabo. Qui non patitur dicere, cras dabo, quomodo patitur dicere, non dabo? Non de tuo largiris paul peri, sed de suo reddis. Quod enim commune est in omnium usum datum, tu solus usurpas? Omnium est terra, non divitum: sed pauciores, qui non utuntur suo, quam qui utuntur. Debitum igitur red-dis, non largiris indebitum. Ideo tibi dicit Scriptura: "Declina pauperi animam tuam, et redde debitum tuum." "Superflua divitum, aiti S. Augustinus, sunt necessaria pauperum." Et alibi: "Si nihil amplius habes in substantia tua, quam tibi tuisque in victu, vel in vestitu rationabili et mediocri sufficit, sola tibi potest bona boluntam (scilicet dandi eleemosynas) sufficere, sed rogo te, conscientiam tuam interroga, ne forte aliquoties per ebrietatem, intemperantiam. convivia, lusum etc. perdas, quod per eleemosynam dare potueras. ne forte delicias praeparando, ornamenta ac luxum comparando, nomi habeas, quod pro remedio animae tuae possis pauperibus erogare".

Secundum remedium sit, ut poenitens dives, qui hactenus immisericors fuit erga panperes, frequenter cogitet, Deum qui Paterest omnium, non velle, ut alii sint ita divites, ut abundent superfluis, alii ita pauperes, ut careant necessariis, sed velle, alfos essectivites, alios pauperes, ut illi per misericordiam, isti per patientiams salutem consequantur. "Cur tu dives, ille pauper? ait S. Basilius, profecto non aliam ob causam, nisi ut tu benignitatis ac files-lis administrationis mercedem accipias, ille vero patientiae maximis praemiis honoretur".

Tertium remedium sit, attente considerare, pauperes praesertim fideles, Christi membra esse, in quibus proinde ipse Christus juxta dicta sanctorum patrum, velut caput mysticum, necessitätem patitur, adeo ut eleemosynae quae pauperibus erogantur, ipsi Chri-

<sup>1)</sup> Matth. XXV. Eccli. IV. I. Joan. III. — 2) S. Ambr. de Nab. c. 12. — 3) In Psalm. XLVII. et serm. 227. de temp: — 3) Hom. 6.

sto censeantur conferri, quod Matthaei locus testatur his verbis: "Amen dico vobis, quamdiu fecistis uni ex his fratribus meis minimis mihi fecistis" 1). Unde etiam, cum S. Martinus Touronensis episcopus, adhuc miles exsistens et catechumenus, Ambiani pauperi nudo Christi nomine eleemosynam petenti partem chlamidis dedisset, sequenti nocte Christus illa vestis parte indutus ei apparuit, hanc emittens vocem: Martinus catechumenus hac me veste contexit."

Quartum remedium sit, attenta consideratione saepe expendere amplissimas promissiones, quibus Spiritus sanctus in Scripturis sacris divitum corda excitat ad misericordiam in pauperes exhibendam. Ex. gr. "Beatus, qui intelligit super egenum et pauperem, in die mala liberabit eum Dominus". "Beati misericordes, quomiam ipsi misericordiam consequentur". Quicunque potum dederit uni ex minimis istis calicem aquae frigidae, ——— non perdet mercedem". Item serio recogitare horrendas comminationes, quibus idem Spiritus sanctus in Scripturis sacris passim terrere solet divites immisericordes, e. g. "Qui obturat aurem suam ad clamorem pauperis, ipse clamabit, et non exaudietur 5)." "Cor durum habebit male in novissimo 6)." "Judicium sine misericordia illi, qui non fecit misericordiam".

Denique nihil efficacius esse potest ad duritiem divitum erga miseros et egenos corrigendam, imo auferendam, quam seria consideratio integri contextus verborum Christi Judicis Matthaei capite XXV. — — Certe quovis adamante duriorem esse opportet animum, qui his Filii Dei promissis non emollitur, nec terroribus flectitur: nec aliud ei praesidium restat, quam ut humili ac ferventi oratione interioris gratiae auxilium a Spiritu sancto indesinenter expostulet, quo omnis cordis in pauperes durities penitus auferatur.

# Contra peccata impudicitiae.

§. 184. Ex omnibus fere peccatis forte impudicitia, proh dotor! est maxime communis, quae homines in statum sane miserrinum praecipitat. Impudicitia quoque est, quae confessarios occupat, ut horrorem ejus inspirent et media illam effugiendi propinent. — Haec passio cum admodum importuna, frequens et violenta sit, ante omnia confessarius, qui eidem mederi cupit, totum se impendat illis, quos illa impetit: misereatur eorum, suscipiat illos semper cum charitate, soletur et animet. Qua regendi ratione efficies, ut revertantur cum fiducia ad sacrum tribunal, tentationes suas detegant, se-

<sup>1)</sup> Matth. XXV. 40. — 2) Psalm. XL. 1. — 3) Matth. V. 7. — 4) Matth. X. 42. — 5) Prov. XXI. 13. — 6) Eccli. III. 27. — 7) Jac. II. 13.

que sincere, et quin quidpiam diminuant aut dissimulent de commissis, incusent. His servatis *inspirabis* ejusmodi poenitentibus:

- 1) Amorem et aestimationem, quam potes maximam, putitatis. Semper nominabis illam virtutem sanctam virtutem angelicam, ut tanto plus illi concilies aestimationis. Monebis hac virtute attolli nos, et levari supra nosmetipsos, supra quasvis inclinationes nostras, utcunque fortes et vehementes similesque Angelis effet. Monebis castos prae ceteris amari diligique a Deo. "Qui dingh cordis munditiam, habebit amicum regem"). In aesternitate futuros illos in comitatu sponsi sui primos et proximos. "Virgius sequuntur Agnum quocunque ierit; sine macula enim sunt cantabunt canticum noyum, quod nemo potest canere")."
- 2) Repraesentabis impuritatem quantacunque illa sit, ut stium Spiritui sancto maxime contrarium, ut vitium turpe et stjectum, quod non tantum animam contaminat, sed et corpus vivum Spiritus sancti templum et cujus sela apud alios suspicie ruborem nobis elicit; ut peccatum adeo periculosum, cujus habitus promte et facile contrahitur, ex quo ardue et ita rare emergitur, u plerique, qui in illud labantur, funeste in eo etiam pereant; ut peccatum, quod tentationibus, quas continuo excitat, et remersibuomnem quietem et pacem et tranquillitatem animae tolit.

Haec argumenta bene apud te expendas necesse est, ut accommodare poenitentibus possis, ac plane instillare more nutricia quae cibum durum in lac convertit, suique providet alumni necessit tati. Praecipua autem cura ipsis persuadeas veritatem nunquam 🌬 tis inculcandam, quod, quanto magis accumulantur peccata, taste reddatur difficilior consecutio salutis; et quanto pronius est, in hot vitium delabi, tanto difficilius sit inde emergere. Qui hoc persuadet securim mittit ad radicem arboris. Die illud, quod nunc est durimima crystallus, quid fuit aliquando? Fuit tenuis vapor. Vapor ha primo coaluit in nebulam, tum condensabatur in nivem, inde congelatus in glaciem, denique induratus in petram. Sic etiam tentatio quae ab initio levis erat vapor, et solvebatur radiis non vehementi bus solis, demum repititis actibus solidatur instar crystalli, et ferre resistit. Visum seguitur cogitatio, cogitationem delectatio, dele ctationem consensus, consensum opus, opus consuetudo, consue tudinem necessitas, necessitatem desperatio, desperationem con demnatio.

3) Exhibebis mala huic vitio conjuncta. Quantam maleran multitudinem fallax hace pestilentia secum trahit! Primo famam polluit, quae inter res humanas est pretiosissima, quam quis haber potest, nec ullum peccatum est, quod turpiorem secum infamian trahit luxuria. Deinde et vires hominis enervat, pulchritudinem au

<sup>1)</sup> Prov. XXII. 41. - 2) Apoc. XIV.

fert, sanam laedit dispositionem, parturit infinitos morbos, qui et immundi sunt et infames; flori juventutis insidiatur, nec illum sinit efflorescere; ante annos inducit senium, frangit vires ingenii; subtilitatem hebetat intellectus, et hominem brutis animalihus facit similen. Abstrahit hominem ab omnibus honestis studiis atque exercitiis et submergit in pelago carnalium voluptatum ita, ut nec audeat miser homo, nec appetat quidquam loqui aliud, nisi de rebus inhonestis et carnalibus. Reddit juvenes stolidos et infames, et senes exponit hominum ludibrio. Nec contentum est hoc vitium, eo modo homines ipsos perdidisse, nisi etiam facultates et divitias illorum evertat et dissipet. Probantur haec omnia exemplo filii prodigi, qui dissipayit omnem substantiam suam vivendo luxuriose 1). Atque his omnibus malis succedit in hac vita jactura gaudii bonae conscientiae, in futuro vero gloriae sempiternae, et perpessio poenarum, quae finem non sunt habiturae. "Momentaneum est, inquit S. Gregorius, quod delectat; aeternum, quod cruciat 2).

### Continuatio.

§. 185. Quod si poenitens, his momentis, ad ingenerandum sanitatis desiderium conducentibus, sincera mente desideret sanitatem, nondum salutis portum tenens, terram tamen prospiciens, eidem aptissima quaeque remedia praescribantur, quibus emergat ex hoc peceto, simulque praeservetur. Sunt autem haec vel ejus generis, ut removeant, quae alimentum praebent peccato, suntque causa ac ractix luxuriae, vel talia, quae libidinis ardorem supprimunt, et casti spiritus amorem instillant ac ingenerant. Sic quantum ad priora impudicitiae causa esse solet 1) cohabitatio, consortium et alloquium certarum personarum alterius sexus, et quandoque etiam ejusdem. 2) Excessus in potu, praesertim calidiori. 3) Otiosa et deliciosa vita.

Jam si primum obtinet, praescribi debet, ut cohabitatio illa descratur, si licite et absque majori vel aequali animae periculo descri potest. Nec refert, quod haec descrito grave incommodum temporale poenitenti adfert, quia juxta testimonia Christi Domini etiam oculus, si scandalizet, erui debet, si manus, amputari etc. Si tamen spes affulget, fore, ut adhibitis certis remediis cohabitatio desineret esse occasio relapsus, praescribi haec poterunt et experimentum capi, praescrim, ubi poenitens difficilem se exhibet ad dictam cohabitationem descrendam. Quodsi remedia non juvent, aut saltem non ita, quin supersit molare periculum relabendi, esto rarius, descrenda erit conformiter ad ea, quae de occasione proxima

<sup>1)</sup> Luc. XV. — 2) Cfr. A. Stapf's Erziehungslehre, et Scupuli Pugn. spirit.

peccandi tractaturi sumus. - Item per alloquia et aspectus relabentibus injungi debet horum mortificatio, et proponi exemplum Davidis, qui, cum haud mediocris esset sanctitatis, per incautum aspectum turpiter lapsus est, illud quoque Jobi: "Pepigi foedus cum oculis meis, ut ne quidem cogitarem de virgine" 1); nec non dictum S. Hieronymi ad Nep. scribentis: "Nec in praeterita castitate confides. Nec sanctior Davide, nec Salomone sapientior esse potes. Memento semper, quod paradisi colonum de possessione sua mulier ejecerit." Si sanctus es, nec tamen securus es. Plurimi sanctissimi ceciderunt hoc vitio propter suam securitatem. Nullus 'in thoc confidat. "Numquid potest homo ambulare super prunas, ut nom comburantur plantae ejus" 2)? "Num tu saxum es, num ferrum l dicit S. Chrys. Homo es, communi naturae imbecillitati obnoxima Ignem capis, nec ureris? Qui fieri id potest? Lucernam in foema pone, ac tu aude negare, quod foenum uratur. Quod foenum est hoc natura nostra est."

Si alter casus occurrit, quo causa luxuriae latet in excesse calidioris potus, injungere oportet moderatum illius usum, maximesi poenitens frequenter expertus est, eo libidinem magis accendi seque ad venerea provocari; qualis non paucis esse solet vini adusti imo omnis generis vini immodicus usus; — teste enim Apostolo in vino luxuria est; nonnullis etiam fortioris cerevisiae.'

Ut vero poenitens facilius ab excessu abstineat, simul expraescribatur, ut devitet consortia, convivia, tabernas et hujum modi occasiones, in quibus excedere in potu consuevit. Item un extra horam refectionis vel non bibat omnino, vel nonnisi ad sitim exstinguendam, et utatur potu tenuiori. Porro hic diligenter ob servandum, excessum in potu, seclusa ebrietate et periculo illius ac proinde ex se non mortalem, mortalem fieri, quando experientis constat, eum adferre morale periculum alterius peccati mortalis, puta luxuriae; in quo casu etiam sub mortali excessus ille et illius occasio proxima evitari debet.

Quod denique tertiam attinet luxuriae causam, quae ex vita otiosa et deliciosa tanquam matre haud infoecunda nascitur, exercitationes aliquae praescribantur corporis et spiritus, quibus tempus fructuose impendatur, unicuique juxta rationem conditionis status ac officiorum, v. g. patribus ac matribusfamilias, ut rel domesticae diligenter invigilent, prolem bene instruant in fide et moribus; literarum studiosis aliisque, quorum officii recta administratio a studio inprimis pendet, ut studiis graviter incumbant; omnibus vero Christianis poenitentibus, ut corpus apto labore exerceant.

<sup>. 1)</sup> XXXI. 1. -- 2) Prov. VI. 28. -- 3) Eph. V. 18.

§. 186. Praeter evitationem fomentorum hujus vitii, omnibus et singulis, hoc non satis deplorando scelere irretitis, vel ut denuo inde emergant, quo lapsi sunt, vel ut in posterum sibi praecaveant, aut praeservent, nullo non tempore positiva sceleris remedia, et castimoniae subsidia injungenda sunt.

Et quidem a) diligens custodia sensuum externorum, visus, anditua, edoratus, gustus et tactus; per sensus enim externos, at Propheta loquitur, mors quasi per fenestras ascendit 1). Absit quidem omnis ridicula timiditas, sed etiam omnis temeritas. "Virginem, ait S. Scriptura, me consipicias, ne forte scandalizeris in decore illius." "Noli circumspicere in vicis civitatis, nec oberraveris in plateis illius." "Averte faciem tuam a muliere compta, et me circumspicias faciem alienam" 2). Debent et aures caute custodiri, ne audiant sermones obscoenos et inhonestos, quos forte si audieris aliquando, displiceant tibi, idque moesto vultu ostende; facile enim homo complet opere, quod auribus audit cum jucunditate. Refrena quoque linguam tuam, ne loquaris verba turpia et inhonesta; "corrumpunt enim mores bonos colloquia prava. Lingua detegit cor hominis, et affectus illius prodit: plenitudinem enim cordis loquitur lingua 3).

- b) Justa refrenatio sensuum internorum et praecipue imasinationis, ne vel nimium incalescat, vel omnino repraesentationibus lubricis impleatur. Semper occupatum sit cor hominis cogitationibus sanctis: immittunt enim daemones in animam otiosam cogitationes perniciosas, ait S. Bernardus, quibus occupetur, ut,
  quamvis opere non peccet, peccet tamen cogitatione. "Nolo, sinas
  cogitationes crescere; dum parvus est hostis, interfice" 1). "Primis
  diaboli titillationibus obviandum est, nec coluber foveri debet, donec
  in serpentem formetur" 5).
- c) Moderata severitas quoad victum et cultum corporis: nam quo mollius lautiusque corpus fovetur, eo plures quoque faces libidini subjiciuntur. "Si quis existimat posse se versari in deliciis, st deliciarum vitiis non teneri, se ipsum decipit" 6).
- d) Custodia pudoris naturalis tum erga alios tum erga proprium corpus. Juveni enixe commendandum, ut quidquid pudorem coram aliis vel coram se ipso solo laedit, sollicite eliminetur?).
- solution of the state of the st

<sup>1)</sup> Jer. IX. 21. — 2) Eccli IX. 5. 7. 8. — 3) Cfr. Lud. Granat. Dux pec. p. 630. 640. — 4) S. Hier. epist. 22. — 5) S. Cypr. de Jejunio. — 6) S. Hier. libr. 1. contr. Jovin. — 7) Cfr. A. Stapf's Erziehungslehre. — 3) Phalm. CXVIII. 67. — 3) S. Bern. epist.

"Custos virginitatis caritas, locus custodis humilitas" 1). "Qui sola continentia bellum hoc superare nititur, similis est ei, qui una manu natans pelago liberari contendit; sit ergo humilitas continentiae conjuncta<sup>2</sup>).

f) Usus inprimis remediorum religiosorum, quae later uni merantur: α) Ruminatio locorum eacrae Scripturae, in quibus his vitium prohibetur, et castimonia inculcatur: meditatio Passionia Domini aliarumque veritatum, quibus animus ad sectanda charismata meliora urgetur, seria consideratio quatuor necissimeritis. De hac S. Anselmus bene praefatur: "Quodsi adhae carnis stimit lis tangeris, si adhuc libidinis suggestione pulsaris, memorfun mortis tibi objice, diem exitus tui propone, finom vitae ad octilia adhibe. Propone tibi futurum judicium et futura tormenta: propone tibi infernorum perpetuos ignes, propone tibi Gehennae poenas horribiles" 3). β) Continua recordatio tum Det spettio, in quo vivimus, movemur et sumus, tum etiam Angeli Custodii; qui ad tutelam nostram deputatus est. Hace enim cogliatio idites ficit, ut nunquam turpe aliquid in conspectu Dei audeas. Quomodo enim, quod facere erubeseis, si videret evaluscumque home! id audebis in tantae Majestatis conspectu, abque inspectante tue Allgelo Custode; Accusatore, Judice? y) Humilis et fervens oruste qua per merita Salvatoris imploratur efficar Dei auxilium: "Bra. scivi, quoniam non aliter esse possem continent, nisi Deut det, et. hoc ipsum erat sapientia, seire cujus esset hoc donum, adii Donne num, et deprecatus sum illum, et dixi ex totis praecordis meis" Impossibile enim est, hominem suis pennis ad hujusmodi virtuis. praemium evolare, nisi eum gratia evexerit: idefreo adeundus 648 Dominus, et ex totis praecordiis deprecandus. Hinc S. Cyprianus bene monuit: "Inter hace media ad obtinendam castitatem ime et ante omnia haec de divinis castris auxilium petendum est. ). A Devotio erga castissimam Dei Matrem, Virginem immisculatant, et ejus sponsum castissimum Josephum, miosque castitatis patronos. 8) Frequens et devotus Secrementorum usus, et quidem quoad Poenitentiae Sacramentum, ut uno eodemque semper utubir poenitens confessario, viro docto pioque ac prudenti, cujus monitis fideliter et constanter obtemperet. Quoad Bucharistiam sacrosanctam, frequens cum magna reverentia et devotione eiusdem mant consulendus est, quippe quae a Concilio Tridentino Antidotum votatur, quo non solum a culpis quotidianis kiberamus, verum etiam a peccatis mortalibus praeservamur. "Licet enim, ut notat S. The mas, hoc Sacramentum non directe ordinetur ad diminutionem it mitis, diminuit tamen fomitem in quadam consequentia, in quantum

<sup>1)</sup> S. Aug. de Virg. c. 51. — 2) S. Clim. de Castit. gradu, 15. — 2 Exhort. ad Contemt. temp. — 4) Sap. VIII. 21. — 5) De Bono pudic.

auget charitatem; quia, sicut Augustinus dicit, augmentum charitatis est diminutio cupiditatis" 1).

Quodsi poenitentes his remediis assueti non sint, expedit eos adrmonere, ut persoluto eo, quod ipsis injunctum fuit, atque ex obligatione praestandum, sponte quoque horum usum assumant. Remedia enim ista applicata juvant, sed non sanant nisi continuata. Noverint nonnisi magna diligentia recuperari sanitatem. Quoadusque leo non degustavit sanguinem humanum, facile mansuescit, at semel strage facta, quis eum domabit? Quare si illi nolint his remediis constanter uti et cooperari, febris eos non ante vitae finem deseret, quemadmodum cereus non cessat, quamdiu superest alixmentum.

### Continuatio.

- §. 187. Quid vero consilii contra pollutionis proprio voluntatis actu procuratae crimen?
- a) Confessarius hujus criminis reis, convenienter animi statui eorundem interno vitii foeditatem depingat, ut a crimine maxime nefando abhorreant. Adversus nullum aliud peecatum Spiritus sanctus vehementiori utitur formula, quam contra hocce. "Homines Sodomitae pessimi erant et peccatores coram Deo nimis"<sup>2</sup>), Onan filius Judae ob id a Deo subita morte fuit mulctatus. "Et ideirco percussit eum Dominus, quod rem detestabilem faceret"<sup>3</sup>).
- b) Exponat sequelas hujus sceleris jam in hac vita funestissimas, habita tamen indolis poenitentis ratione, ne vel in desperationem praecipitem agat, vel pusilli animi reddat; quare tantos ac tales solummodo ipsi ante oculos ponat tristissimos effectus, quantos ad salubrem timorem incutiendum sufficere prudenter judicaverit.
- c) Plurimum juvabit, splendidissimis pulchram innocentiae faciem depingere coloribus, ut poenitens allectus desiderio feratur ardenti in castimoniam vitae.
- d) Dein specialia ad libidinis ignem exstinguendum validissima remedia praescribantur, partim naturalia, partim et inprimis, positiva, religiosa, quae ex dictis paragraphorum praecedentium patent.
- e) Denique pro felici curationis istius successu fateri oportet, nisi ipsemet huic turpitudinis luto infixus fortiter et magno animo velit, vires totas exserat, summa ope nitatur, ad singularem vim quamdam ascendat, atque in res aeternas animum intendat suum, nunquam futurum, ut ex mortifero hoc morbo evadat.

Quapropter confessarius, quam maxime potest, poenitentem

Summ. theolog. III. q. 79. a. 6. ad. 3. — 2) Gen. XIII. — 3) Gen. XXXVIII. 10.

excitabit, ut ipse fortiter et velit et obnitatur. Potius mori quan peccare! Ceterum in praesenti causa distinguendum est inter constentes, qui paucis tantum vicibus, et quin peccati gravitatem no rint, sese polluere, et inter illos, qui nefanda hujus criminis con suetudine detinentur. Hos diriges secundum regulas, quae de con suetudinariis infra notantur. Labor sane difficilis, verum plenu meritorum, quo animae praetioso Christi sanguine redemtae diabel faucibus eripiuntur, et Christo Salvatori restituuntur.

Si poenitens de pollutione nocturna se accuset in somno orta, petatur utrum illam in se intenderit, aut causam per se efficacam et proximam dederit, praevidens illam secuturam, an in illam evigilans consenserit: Si unum horum factum, reus est peccati, si minus, culpa vacat, ner patiens propterea inordinatam tristitiam admittat; est enim miseria cor ruptae naturae.

#### Contra odium et invidiam.

- §. 168. Qui odio in proximum adfecti sunt, 1) salubriter : confessario pro satisfactione medicinali jubentur, ut seria meditatione considerent, et memoriae commendent sententias sacra Scripturae, quibus tam in veteri, quam in nova Lege praecipitu dilectio inimicorum, et odium prohibetur. Ut veteris Testament Aoca 1) mittamus, praecipue sententiae ex novo Testamento sunt Ego autem dico vobis, non resistere malo; sed si quis te percus serit in dexteram maxillam tuam, praebe illi et alteram"2). "Egi autem dico vobis, diligite inimicos vestros etc." 8). "Mandatum no vum do vobis, ut diligatis invicem. In hoc cognoscent omnes, quo discipuli mei estis, si dilectionem habueritis ad invicem" 4). "Nati malum pro malo reddentes" 5). "Omnis qui odit fratrem suum. ho micida est, et scitis, quoniam omnis homicida non habet vitas aeternam in semetipso manentem" 6). Et "si diligamus invicem Deus in nobis manet et charitas ejus in nobis perfecta est. . . 8 quis dixerit, quoniam diligo Deum, et fratrem suum oderit, men dax est" ).
- 2) Utiliter injungentur odii in proximum labe infectis, ut ali quoties per diem oculis animi Christum ligno crucis affixum in tueantur, qui pro se crucifigentibus oravit, ac sanguinem suum ef fudit, cogitentque eum, erga quem tantum odium et invidiam exer cent, etiam de numero esse eorum, quos sanguine suo aspersit e expiavit. Quod Christi in cruce pendentis exemplum sane efficacis simum sit ad exstinguendum odium proximi et amorem illius conci

<sup>1)</sup> Exod. XXIII. 4. 5. Lev. XVIII. 18. Prov. XXIV. 17. XXV. 21. 22
Eccli. XXVIII. 1. Job. XXX. 28. — 30. — 2) Matth. V. 39. — 3) Luc
VI. 27. — 4) Joan. XIII. 34. — 5) Rom. XII. 17. — 6) 1. Joann. III
15. — 7) 1. Joan. IV. 12.

Landum, sancti patres passim agnoverunt et praedicarunt, ut S. Ambrosius: "Quis enim appetitus"), inquit, non discat ignoscere, quando pro persecutoribus Christus et crucifixoribus orabat." Et S. Augustinus: "Quid vis? Vindicari? Vide pendentem, et tibi de ligno tanquam de tribunali praecipientem. Vide pendentem, et tibi auguenti de suo sanguine medicamentum facientem. Vide pendentem, audi precantem: Pater ignosce illis"?).

- 3) Juvabit etiam cogitare, quam multa ad nos mutuo aman
  Lum, aliorumque felicitati ac saluti congaudendum et gratulan
  Lum incitare debeant; uti, nos omnes authore Deo secundum

  marnem descendere ab iisdem protoplastis, parentibus Adamo et

  Eva: unum nos habere Redemtorem Jesum Christum, qui uno

  modemque pretio nos mercatus est, et ut unum essemus inter

  mos, sicut ipse et Pater unum sunt, pridie mortis suae Patrem

  mixe rogavit: unam quoque nos habere matrem, sanctam Eccle
  miam, quae lavacro regenerationis nos in Christo peperit; ac de
  mique ad eandem nos tendere beatitudinem, et eandem spe
  mare mercedem sempiternam. Quapropter tam multis causis

  concordiae et charitatis existentibus unusquisque facile concludet,

  mec aequum esse, nec ferendum, ut odium et invidiam in se sinat

  megnare.
- 4) Quantum ad invidiam, poenitentem in particulari perpendere jubeat: a) Christiani, et generosi animi esse, Dei potius bemeplacitum velle, quam proprium; imo, si Deus id vult, ut alii ma-Bora dona naturalia aut supernaturalia habeant, quam ego, justum case, me hoc ipsum libenter habere. Nec esse debeo sicut Josue Moysis famulus, qui tangebatur invidia, quod alii prophetarent; sed motius sicut ipsemet Moyses, qui dixit: "Quis tribuat, ut omnis populus prophetet et det eis Dominus spiritum suum ?" 3) ut omnes et sapientes sint, et prudentes, ac sancti, et serviant ac glorificent Deum. Nec esse debeo sicut illi Joannis Bapt. discipuli, qui invidebant Christo, quod baptizaret, et omnes ad eum venirent, sed sicut -ipse Joannes, qui respondit: "Qui habet sponsam sponsus est, amicus autem sponsi, qui stat, et audit eum, gaudio gaudet propter vocem sponsi, hoc ergo gaudium meum impletum est: illum oportet crescere, me autem minui 1)." b) Quantorum malorum causa multis invidia fuerit, colligere licet ex caede Caini, venditione Josephi, persecutione Davidis a Saule, morte Christi per invidiam procurata, imo totius generis humani perditione, nam "invidia diaboli intravit mors in orbem terrarum" 5). c) Quod invidus per invidiam non modo rem illam, ob quam invidet, non eripiat alteri, sed sibi potius corpore et anima noceat; uti bene S. Chrysostomus indicavit, dum

<sup>1)</sup> Libr. 2. de fide c. 3. — 2) Serm. 223. de temp. — 3) Num. XI. 29. — 4) Joan. III. 26. — 3) Sap. II. 24.

dicit: "O invidia, quae semper est sibi inimica! nam qui invidet, sibi quoque ignominiam facit, illi autem, cui invidet, gloriam parit." Et S. Gregorius M.: "Quo alii ad meliora properant, eo ipso deterius ipse ruit." Invidia namque se habet instar vermis intra lignum nati, qui mox ipsum lignum, unde productus est, consumit: invidia nascitur in corde, et primum, quod cruciat, ipsum cor est, cumque jam cor corruperit, etiam tollit naturalem vultus colorem, carnem exsiccat, intellectum torquet, pacem conscientiae interturbat, omnes dies vitae facit tristiores omnemque tranquillitatem et gaudium a mente humana elongat. Quis non exhorrescat ad horum auditum, et invidiam adhuc in semine suffocare non studeat! Invidia malum est tam foedum, ut invidus ipse se prodere non audeat; simulat propterea gaudium, at tacite secum rumpitur; ob quam causam nec medium nec medicinam mali sui facile invenit.

5) Denique utiliter admodum injungetur, a) ut pro iis, quos odio et invidia prosecuti sunt hactenus, tam preces Deo offerant. pro illorum bonis, quam gratias agant pro beneficiis illis collatis tanguam suis. "Nihil enim ita dilectionem conciliat, inquit S. Chrysostomus, quam quod et in gaudio et tristitia alterutrum communicamus. — — Communica ergo plorantibus, ut tristitiam illorusz alleves; communica gaudentibus, ut et laetitiam illorum radices, em dilectionem consolides, et ante illos te ipsum juves, lacrymando siquidem misericordem facis, congratulando vero livore te ipsum liberas 1)." b) Ut dent operam, ut de iis omnia bona etiam coram aliim loquantur, ipsosque, ubicunque deprehenderint accusatos aut malitiose traductos, quam fidelissime possunt, excusent. c) Ut visiteneos quandoque, cum illis loquantur, aliove officii genere ipsis gratificentur. Cum enim, ut saepe dictum est, contraria contrariis curentur, sicut inordinatus et lascivus amor proximi, qui inclinat im conjunctionem, curari debet separatione, ita ex opposito odium proximi, quod inclinat in separationem, conjunctione potius et conversatione cum illo curari debet. d) Postremo pro dono dilectionia Deum, a quo omne datum optimum, et omne donum perfectum descendit, humili et ferventip recei nterpellare non intermittatur, idqua per merita Jesu Christi Salvatoris, qui e cruce pendens pro inimieis suis Patrem est deprecatus.

# Contra suspiciones et judicia temeraria.

§. 189. Confessarius a poenitente, qui se accusat de deliberatis suspicionibus aut judiciis temerariis de proximo, inquirat, em qua radice hace processerint: cognita enim radice vel causa morbifacile est, ea sublata morbo mederi. Tres radices a S. Thoma as-

<sup>1)</sup> Hom. 22. super epist. ad Rom.

signantur. "Quod enim aliquis ex levibus indictis malum opinetur de proximo, contingit ex tribus, Uno quidem modo ex hoc. quod aliquis ex se ipso malus est, et ex hoc ipso, quasi conscius suae malitiae faciliter de aliis malum opinatur, secundum illud: "In via stultus ambulans, cum ipse sit insipiens, omnes stultos aestimat 1)." Alio modo provenit ex hoc, quod aliquis male afficitur ad alterum: cum enim aliquis contemnit, vel odit aliquem, aut irascitur, vel invidet ei, ex levibus signis opinatur mala de ipso, quia unusquisque faciliter credit, quod appetit. Tertio modo provenit ex longa experientia. Unde Philosophus dicit, quod senes sint maxime suspiciosi, quia multoties experti sunt aliorum defectus 2)." Accedunt, aliae causae, ex quibus judicia temeraria nascuntur. Est superbia. qua quis existimans se aliquid esse, in sui comparatione alios parvi facit, atque hinc temerarie de illis saepe judicat. Est levis credulitas, qua quis nimis faciles aures praebet incertis de proximo rumoribus. Est ignorantia, qua quidem rudiores credunt judicia teméraria mere interna, sive quae alteri non revelantur, non esse peccata. saltem mortalia. Est falsa persuasio, qua aliqui existimant, ex physiognomia hominum, sive ex habitu et lineamentis corporis posse colligi illum tali vitio laborare v. g., esse impudicum, invidum, ebriosum etc. Denique est prava sonsuetudo non retractata, qua quis assuetus est, ex levibus indiciis proximi actiones vel intentiones in malam partem interpretari, ac sinistre dijudicare.

Contra primam radicem, quae est propria temerarie de proximo opinantis malitia, praecipuum remedium est, ipsius malitiae correctio et emendatio: illa enim ablata facile cessabunt judicia, quae ex illa pullulabant. Illa vero manente verendum est, ne ex corde malo ac virulento enasci pergant, ut ante. Sicut enim, dum quis caeruleum vitrum oculis admovet quaecunque videt, caerulea se videre putat; si vero rubrum, rubra: sic malo et imperfecto omnia videntur esse mala, omniaque sinistram ipse in partem interpretatur, eo quod trans vitium, eandem qualitatem referens, ea perspiciat; quia enim ipse ea ita facit, et eo fine et intentione, credit et alios ita et eadem intentione facere.

Contra secundam radicem, quae est odium vel aversio a proximo, adhiberi possunt remedia adversus peccata odii et invidiae assignata. Maxime vero monendus est poenitens, ut ardenti charitate proximum prosequi studeat, inde namque fiet, ut ea, quae in malam partem interpretari solebat, potius excusaturus sit, quia charitas non cogitat malum<sup>3</sup>).

Contra tertiam radicem, quae est diuturna experientia, optimum remedium erit, si talibus consulas, ut non tantum in memoriam reducant, quam saepe experti sint malorum defectus, sed etiam

<sup>1)</sup> Eccli. X. 3. - 2) Summa theolog. 2. II. q. 60. a. 3. - 3) I. Cor. XIII.

quam saepe experti sint proborum virtutes: nec solum quam fraquenter, dum de proximo male suspicati sunt, verum attigerint, sed etiam quam frequenter a vero aberraverint.

Contra quartam radicem, nempe superbiam, deservire poterunt remedia contra superbiam allata. Signanter autem injungendum erit poenitenti, ut oculos ad propria peccata inspicienda apertos habeat, clausos vero ad aliena observanda: ita nempa se, non alios parvi faciens, seipsum condemnabit, de aliis vero bene sentiet.

Contra quintam radicem, quae est levis credulitas, remedium est, attente considerare, quam fallax sit judicium humanum, ideoque nihil tutius esse, quam animum a suspicione et judicio de peccatis alienis cohibere, et incertis rumoribus in proximi infamiam ruentibus, nullam fidem adhibere, juxta illud salutare monitum venerabilis Kempensis: "Non est credendum omni verbo, nec instinctui, sed caute et longanimiter res est secundum Deum ponderanda. — Perfecti viri non facile credunt omni enarranti, quis sciunt infirmitatem humanam ad malum proclivem, et in verbis satis labilem 1).

Contra sextam radicem, scilicet ignorantiam, instruendus esti poenitens et de opposito plene convincendus, nempe dubitationes, suspiciones, opiniones et judicia temeraria de proximo in gravi materia, si sint perfecte deliberata, etsi exterius non prodantur, necalteri revelentur, gravem continere injuriam in proximum.

Contra septimam radicem, id est, falsam persuasionem, quaquis ex physiognomia alterius colligit, eum tali vel tali vitio laborare, pro remedio sit, clare demonstrare istius persuasionis falsitatem. Etsi enim ex habitu et delineamentis corporis posset fortassimaliquo modo colligi inclinatio, sive propensio naturalis subjecti ad tale vel tale vitium, quae propensio cum maxima probabitate consistitinde certe neutiquam colligi potest, personam istam tali propensioni voluntarie obsequi, seu voluntarium consensum praebere. Imo juxturegulas christianae charitatis, oppositum omnino judicandum est, quamdiu apertissima indicia id non convincunt.

Contra octavam radicem, quae est pravus habitus et consuetudo, in genere adhiberi poterunt, quae contra consuetudinem peccati valent, praesertim eam indies mane et vespere ex animo propter Deum detestetur, implorando etiam divinum auxilium ad propesiti de illa exstirpanda adimpletionem necessarium, nec non sibi mulctam aliquam statuendo, quoties deinceps in id vitium inciderit.

Porro contra temeraria judicia, ex quacunque tandem causa processerint, remedia sunt a) diligenti consideratione expendere sacrae Scripturae testimonia: "Nolite judicare, et non judicabimini" 2). "Tu qui es, qui judicas alienum servum? Domino suo stat

<sup>1)</sup> Lib. 1. c. 4. — 2) Luc. VI. 37.

1

aut cadit" 1). "Nolite ante tempus judicare, quoad usque veniat Dominus, qui et illuminabit abscondita tenebrarum et manifestabit msilia cordium, et tunc laus erit unicuique a Deo" 2). Quibus in ocis, districte prohibentur judicia temeraria, non solum, quia injuciam in proximum continent, verum etiam in Deum insum, cuius urisdictionem et judicium sibi arrogat, qui cordis intentionem aliaque incerta et occulta animi arcana, soli judicio divino reservata. smere dijudicare praesumit. "Cave, alienae conversationis esse ut curiosus explorator, aut temerarius judex. Etiam si perperam etum quid deprehendas; nec sic judices proximum, magis autem zeusa! Excusa intentionem, puta subreptionem, puta casum! wodsi omnem omnino dissimulationem rei certitudo recusat: suade ihilominus ipsi tibi et dicito apud temetipsum: vehemens nimis uit tentatio. Quid de me illa fecisset, si accepisset in me similiter )testatem" 3). b) Alterum est se ipsum inspicere et propriis vitiis est. primus peccato est. primus fratrem lapidem mittat" 1). "Judicet ille, inquit S. Ambrosius, 3 alterius errore, qui non habet, quod condemnet in se; judicet le. qui non agit eadem, quae ab alio putaverit non agenda, ne, am de aliis judicat, in se ipsum sententiam ferat."

Observa tamen, si necessitas vel utilitas postulet, ubi judicia on sunt omnino manifesta, prudentiae esse, expendere, quantum a momenti habeant, ut, si opus sit remedium adhiberi queat, idque laxime in iis locum habet, qui ratione officii aliis invigilare eorumue errores corrigere debent" 5).

## Contra linguae peccata.

alumniarum, detractionum, contumeliarum, susurrationum, sit eria consideratio locorum sacrae Scripturae, quibus ea insectatur spiritus sanctus, Calumniatores, qui vitia falsa aliis tribuunt, vel lotes et virtutes aliorum directe negant, non solum mendacii pecatum committunt, sed fraternam charitatem turpiter laedunt, Deo t hominibus abominabiles facti. Epistola ad Romanos 6) detractores vocantur Deo odibiles, numeranturque inter illos, quos Deus radit in reprobum sensum: similiter et contumeliosi et susurrones. bidemque judicantur digni morte, non solum, qui faciunt male, sed stiam qui consentiunt facientibus, quales sunt, qui detrahentibus senignas aures praebent; quibus dicitur: "Sepi aures tuas spinis; inguam nequam noli audire, et ori tuo facito ostia et seras"?).

Rom. XIV. 4. — 2) I. Cor. IV. 5. — 3) S. Bernard. Serm. 50. in Cant.
 5. — 4) Joan. VIII. 7. — 5) Cfr. Jardin. I. c. — 6) Cap. I. — 7) Eccli.
 XXVIII. 28.

Item "Cum detractoribus non commiscearis" 1). Contumelioses Christus Dominus pronuntiat reos aeterni supplicii: "Qui dixerit fratri suo: fatue, reus erit Gehennae ignis" 2). Susurrones a Spiritu sancto maledicuntur: "Susurro et bilinguis maledictus, multos enim turbavit pacem habentes" 3). Item dicuntur detestabiles apud Altissimum 1). "Sex sunt, quae odit Dominus, et septimum detestatur anima ejus. Pro septimo autem ponitur, »qui seminat inter fratres discordias," ut proinde mirum non sit, a S. Thoma peccatum susurrationis ex specie sua censeri gravius peccato detractionis et contumeliae, eo quod amicitia, quam separat, sit bonum praestantius fama et honore, quae auferuntur per detractionem et contumeliam. "Amico enim fideli nulla est comparatio, 5). Maledici excluduntur a regno Dei: "neque maledici, neque rapaces regnum Dei possidebunt" 6). Quodsi poenitentes in linguae vitia praecipites praefata Spiritus sancti testimonia, matura, prout par est, consideratione indies expenderent: facile in horum vitiorum odium ac detestationem accenderentur; ad quam igitur considerationem confessarius eos plurimum adhortabitur.

2. Diligenter inquirendum ex poenitente, ex qua radice hace linguae peccata ortum ducant; si enim ut communiter accidit em odio latente in corde adversus proximum, vel ex superbia nascuntur, radici isti exstirpandae praecipua opera adhibenda est usu remediorum contra odium et superbiam, si vero ex quadam animilevitate orisque loquacitate contingat, quempiam proximo detra here etc.  $\alpha$ ) huic verba S. Jacobi consideranda proponantur: n8 quis putat, se religiosum esse, non refrenans linguam suam, sec seducens cor suum, hujus vana est religion7. n9 Is moneatur, ur diligenter expendat, quantorum malorum origo sit effrenis illa loquacitas, utpote quae famam bonam aufert; honorem laedit; amicitias separat, ac pacem et tranquillitatem perturbat. n9 Doceatura quantis et saepenumero inextricabilibus difficultatibus restitutio, qua stringitur, famae, honoris, amicitiae laesae implexa sit.

3. Infer cetera item remedia, poenitenti vitiis linguae laboranti opportune injungetur, ut aliquoties per diem ex animo efficaciter detestetur propter Dei et proximi amorem quaelibet de proximo temere effutiendi consuetudinem, cum serio emendationis proposito, imposita etiam sibi mulcia, in casu, quo contingeret eum a proposito delabi: cujus ratio habenda erit in quotidiano conscientiae examine, vespertino praesertim tempore instituendo. Verum quia teste S. Jacobo lingua "modicum quidem membrum est — — universitas iniquitatis" — — inquietum malum, plenum veneno mortifero, quod nullus hominum domare potest" ), remedium remedio-

<sup>1)</sup> Prov. XXIV. 31. — 2) Matth. V. 22. — 3) Eccli. XXVIII. 13. — 4) Prov. VI. 16. 19. — 5) Eccli. VI. 15. — 6) I. Cor. VI. 10. — 7) I. 26. — 6) III. 5. 8.

rum est, humili et ferventi oratione Deum indies mane et vespere, ac praecipue tempore sacrificii Missae deprecari, ut ipse omnipotenti sua gratia linguain refrenare dignetur: "Pone Domine custodiam ori meo, et ostium circumstantiae labiis meis": "Custodiam vias meas, ut non delinquam in lingua mea" 1)

Officium bonam aliorum famam laesam aut denegatam restituendi, quo omnes, qui hocce se crimine foedarunt, tenentur, vide infra §. Compensatio injustae laesionis.

Non solum maledici graviter peccant, sed etiam, qui eorum sermonibus benignas praebent aures. Ait Ecclesiasticus: "Sepi aures tuas, et linguam nequam noli audire." In quae verba Ludovicus Granatensis commentatur, "quod magni momenti res sit, non audire maledicos. Non enim dicit, obtura vel claude aures gossipio, lana, vel alia molliori lanugine, sed vult septas spinis ut non solum non intrent hujusmodi verba maledica in cor tuum, audiendo illa, te delectantia, sed et ipsi maledico vultu tristi et moesto ostende, quod cum dolore audias illa; quod et Salomon apertius docet: "Ventus Aquilo dissipat pluviam, et facies tristis linguam detrahentem" 2). Nam ut S. Hieronymus dicit: "Sagitta ab arcu missa, in dura petra non figitur, sed cum impetu revertitur, et lae dit eum, qui misit. Quodsi maledicus aut subditus sit tuus aut te minor, sine offendiculo potes illi mandare, ut taceat; teneris enim ad hoc faciendum; sin autem, ut taceat, imperare non potes, saltem alio colloquio filum orationis ejus, cum discretione interrumpe aut illum ei vultum exhibe, ut ipse erubescat, et taceat. Modeste itaque admonitus tacebit, aut sermonem mutabit. Alioquin si vultu hilari orationem ejus ex cipias, das illi occasionem in proposito permanendi, atque ita non nins peccas tu audiendo, quam ille loquendo. Quemadmodum enim le facit ille, qui domum incendit, sic et male facit, qui, cum ignem Potest exstinguere, nec vult, sed accedens ad flammam sese calefacit."

# Contra gulam et ebrietatem.

§. 191. Ad gulosi aut ebriosi animum a vitio gulae aut ebrietatis avocandum, opportunum ei remedium erit, 1) si quotidie mane vespere vel subinde etiam per diem serio expendat testimonia rae Scripturae, quibus gulosi et ebriosi a Spiritu sancto graviperstringuntur, uti per Isaiam: "Vae, qui potentes estis ad bidum vinum, et viri fortes ad miscendam ebrietatem" 3). "Cui ait Sapiens, cui rixae? cui sine causa vulnera? nonne his, commorantur in vino, et student calicibus epotandis" 4)? Et ristus: "Attendite vobis, ne forte graventur corda vestra in crapula et ebrietate, et superveniat in vos repentina dies illa" 5). S. aulus ad Rom: "Non in comessationibus et ebrietatibus." — — on est regnum Dei esca et potus" 6). "Manifesta sunt opera car-

Eccli. XXIII. 28. Psalm. CXL. 3. Psalm. XXXVIII. 1. — <sup>2</sup>) Prov. XXV. 23.
 V. 22. — <sup>3</sup>) Prov. XXIII. 29. — <sup>4</sup>) Luc. XXV. 34. — <sup>5</sup>) Rom. XII. 13.
 XIV. 17.

nis, quae sunt · · · ebrietates, comessationes, quae praedico vobis sicut praedixi, quoniam qui talia agunt, regnum Dei non consequen tur" 1). Et denique: "Multi ambulant, quos saepe dicebam vehi (nunc autem et flens dico) inimicos crucis Christi...quorum Deu venter est" 2). Manifesta est parabola de Lazaro paupere et divite qui epulabatur quotidie laute. - Juvabit autem plurimum, si viti gulae aut ebrietatis addicti haec praememorata Scripturae testime nia, aut aliqua ex illis sedulo memoriae commendent, ut, quotie inordinata cibi aut potus voluptas animo se ingesserit, et ad solito excessus provocaverit, mox attenta eorundem testimoniorum recor datio servire possit pro valido munimine ac repagulo. - Parito multum prodest in hac causa studium rerum spiritualium: nam au stato spiritu dissipit omnis caro. Quod medium eleganter suasit S Gregorius his verbis; "Gula per abstinentiam frangitur, sed abstinentiam ciborum corporalium habere non potest, qui mentem spiritualibus cibis non replet; potenter enim corpus extenuat, qu amore coelestium cor inflammat, qui, dum spiritualia diligit, desi deria carnis volenter premit." - Denique utilis est quoque poeni tenti perpensio malorum, quae gula et ebrietas progignunt. Quo mala ex gulae vitio! Corpori morbos, menti tenebras affert; sancti desideria extinguit, carnem facit rebellem spiritui luxuriae fomenti subministrando. Gula omnibus aliis vitiis et peccatis fenestra ostiumque aperit, hominemque ad bonum quodvis ineptum reddit "Gula, ait Innocentius P. . Paradisum clausit, primogenituram vendidit, suspendit pistorem, decollavit S. Joannem Baptistam." E contra consideratio bonorum temperantiae arma quoque praebet contra gulae vitium. Abstinentia parata (ut dicitur) pecunia difficultatem quam initio vincit, recompensat; alleviat enim corpus, praeservat : morbis, conservat sanitatem, vitam producit, recreat animam aptamque reddit ad orationem et coelestes consolationes suscipien das; subtrahit hosti arma, ipsi scilicet carni, quam subjicit spiritui ut gloriosa audeat divini obsequii facinora aggredi.

- 2) Accedit, ut peccata gulae et ebrietatis ipsamque si forte contraxerunt, pravam consuetudinem, saepius ex animo detestentur, cum efficaci proposito deinceps peccata illa vitandi et serio allaborandi ad consuetudinis exstirpationem, idque amore illius, qui interris constitutus famem et sitim aliquando perpeti, et in crues aceto et felle potari dignatus est, ut nobis pararet aeternum in coclis convivium omnium deliciarum.
- 3) Injungatur, ut omni studio hujus vitii occasiones devitent, puta tabernas et socios gulae ac ebrietati addictos, qui vel ad acquales haustus provocare, et poculis certare solent vel potitandi nullam mensuram servare ac finem facere nesciunt, juxta illud

<sup>1)</sup> Gal. IV. 21. — 2) Philip. III. 19.

Proverbii: "Noli esse in conviviis potatorum"1). Item, ut, quoad fieri potest, non intersint conviviis, ubi inter exquisita et multiplicata for cula admodum difficile est, praesertim homini gulae dedito, temporrantiae limites non excedere.

- 4) Praescribatur ebriosis, ut ad tempus ab usu vini abstineant, aut nonnisi aqua dilutum et parcius bibant, idque tantummointra refectionis horam; pariter gulosis, ut aliquando jejunent,
  and refectione eaque frugali contenti; item ut aliquandiu sibi ab iis
  redus specialiter temperent, quarum usus magis expetitur voluptaties, quam necessitatis ergo, velut ab aromatibus, condituris, fructibus aliisque similibus, potissimum tamen ab iis, quibus quisque maries dilectatur.
- 5) Admodum etiam utile erit, ut, quoties temperantiae limites excessorint, sponte aliquam poenitentiam assumere doceantur, qua veluti freno ab ulteriori excessu se coërceant, puta, postridie parcius et tardius comedere, vilioribus cibis uti et tenuiori potu.
- 6) Denique in curatione eorum, qui ebrietatis habitum contraxerunt, consulto observabit confessarius modum, quem S. Augustinus tradit his verbis: "Qui se de hoc malo desiderat liberare, quemodo sibi intervallo dierum potum addendo ad ebrietatis tenebras pervenit, ita paulatim subtrahendo ad sobrietatis lucem redeat. Qui si simul totum, quod amplius capiebat, subtraxerit, ubi nimia eiti cooperit exardescere, eum grandi amaritudine clamet, et dicat, malle se mori, quam sibi bibendi et inebriandi consuetudinem tollere; nec attendit, quod tolerabilius erat illi, carne mori, quam in anima per ebrietatem interfici. Et ideo, ut nec ardorem nimium Patiatur et de tam gravi malo liberetur, per intervalla dierum, si-Cut diximus aliquid de nimietate potus subtrahat; quoadusque ad rationabilem bibendi consuetudinem redeat" 2). Potissimum vero hoc Augustini menitum usurpare oportet erga cachecticos, qui immoderate potu, puta, vini adusti, ita facti sunt languidi stomachi, ut n possint sine gravi vitae periculo a simili potu ex integro absti-Pere de repente; his enim injungi debet, ut paulatim aliquid subtrahant, quo fiet, ut tandem sine ullo incommodo in totum abstineant. Cum gulosis, qui copioso cibo ultra temperantiae mensuram stoma-Chum gravare solent, cadem ratio servari poterit, ut paulatim pro-Srediantur, quotidie aliquid minus sumendo, quousque ad regulam Le mporantiae perveniatur.

### Contra iram.

§. 192. "Mansuetus sibi ipsi dulcis, et utilis aliis; iracundus Vero et sibi insuavis, et aliis damnosus. Nihil insuavius homine ira-

<sup>1)</sup> XX. 24. — 1) Serm. 241.

cundo, nihil molestius, nihil foedius, quemadmodum nihil suaviu eo, qui nescit irasci" 1). Jam adversus vitium irae primum reme dium sit, ut homo illi obnoxius, cum iratus fuerit, ob aliquod iniqu factum dictumque sibi, paulatim se contineat, propriosque defectu et adversus Deum commissa secum ponderet: quibus agnoscat multa pejora se promeritum, quam quae modo patitur, et quod for tasse Deus haec sibi accidere permiserit, ut ad conscientiam suan redeat poenasque det, ac deinceps a delinquendo sibi temperet Quapropter qui injuriam passus est, vel quocumque malo alio affe ctus, attente consideret, nihil quam parvum, quam magnum, e quocunque modo inflictum, non subjacere justo judicio Dei. cui a vindicandum etiam quaelibet creatura potest esse instrumentum Proinde oculos mentis non tam defigat ad hominem, malum inferen tem, quam in Deum ipsum justissimum vindicem, juxta et miseri cordissimum Patrem, qui vel sic solet affligere, urere ac secar suos in hoc seculo, ut eis parcat in futuro.

- 2) Alterum remedium sit, ut ad iram proclivis frequente animo volvat praeclarum mansuetissimi Domini nostri Jesu Chrisa exemplar, qui, cum a principibus sacerdotum et Pharisaeis impetaretur injuriis summis, et passim apud illos audiret homo voram potator vini, seductor populi, in Beelzebub principe daemonioru daemonia ejiciens, nec non horrendissima et ignominiosissima paeos morte afficeretur, nunquam tamen ne minima quidem passiom irae correptus fuit, nullam omnino vindictam appetiit, sed incredibilem mansuetudinem semper et ubique servavit exhibuitque: "evenim malediceretur, non maledicebat; cum pateretur, non commanabatur, tradebat autem judicanti se injuste".). Christianus igitapoenitens non irasci, non expetere vindictam, sed masuetum essad omnes, discat ab Eo, qui dixit: "Discite a me, quia mitis su et humilis corde".), et eum in finem saepius aspiciat Crucifixum.
- 3. Juvabit etiam non parum, si, dum passio irae non pulsa animus adversus illam in antecessum corroboretur, frequenter reminando verba: "In mansuetudine perfice opera tua, et super gle riam hominum diligeris"). Docebit mites vias suas"). "Melio est patiens viro forti; et qui dominatur animo suo, expugnator urbium"). "Mansueti possidebunt terram. . . . Ego autem dico va bis, quia omnis, qui irascitur fratri suo reus erit judicio" etc. etc.", "Omnis amaritudo, et ira, et indignatio, et clamor, et blasphemi tollatur a vobis cum omni malitia"). Ubi vero poenitens inor dinata passione irae se corripi senserit, omnes animi sui vires i se ipso recolligat, non quidem cum impetu et ardore, sed placid

<sup>1)</sup> S. Chrys. hom. 6. in c. II. Actuum. — 2) I. Petr. III. 23. — 3) Matt'-XI. 29. — 4) Eccli. III. 19. — 5) Psalm. XXIV. 9. — 6) Prov. XVI. 3

7) Matth. V. 4. 22. 25. — 6) Eph. IV. 31.

- suaviter, et nihilominus sedulo et diligenter; illico recordetur sacrorum verborum, quibus iram intra se refrenare ac compescere actagat. Si a verbis et aliis externis irae signis se continuerit, reddet ipsi Deus victoriam motus interioris in praemium externae mortificationis.
- 4) Quia vero saepe accidit, ut quis ira et indignatione alioliat, opportunum remedium erit a) ab oculis irati se subducere; ubi
  liat, opportunum remedium erit a) ab oculis irati se subducere; ubi
  ligna igni subtrahuntur, flamma exstinguitur; b) si commode
  on possit, bonis verbis et mollibus irati animum demulcere ac plaere, nam ut Sapiens ait: "Responsio mollis frangit iram" 1); si
  leque hoc locum habeat, ad silentium confugere, donec alter bilem
  decoxerit, et condolere potius irascenti; quemadmodum faceret,
  qui alterum gravi morbo aut alio incommodo afflictum videret: neque aliud est ira, ut commune habet proverbium, quam brevis inmania. Ceterum monendus est poenitens, ut tempore irae nihil tentet, nihil decernat 2).
- 5) Postremum remedium, sine quo vix prosunt cetera, est massidua pro dono mansuetudinis oratio. Praescribatur itaque poenitenti iracundo, ut quotidie mane et vespere, et aliquoties per diem, mon solum reiteret nonirascendi propositum, verum etiam pro ejusdem propositi exsecutione divinum auxilium ferventer imploret: idque tum per intercessionem Deiparae Virginis "inter omnes mitis", tum praecipue per immensae Christi Domini mansuetudinis meritum.
- 6) Quodsi peccato succubuerit, oret pro ipso, quem ira of-Fenderit, ipsumque beneficiis prosequatur, ut offensas benefaciendo compenset, sitque beneficentia velut igniti carbones, quos super caput ejus congerit. Haec est justa et sancta vindicta, ad quam S. Paulus hortatur<sup>3</sup>).

Contra consuetudinem blasphemandi, et indiscrete jurandi.

§. 193. Ut huic vitio confessarius salubriter medeatur, inquirat in radicem et occasiones, ex quibus poenitens solet frequenter abi in blasphemiam et indiscreta juramenta, ut nempe securis poratur ad radicem. Radices et occasiones solent esse variae, uti sunt immoderata passio, irae intemperantia, potus etc., quibus obturandis operam dabit confessarius usu remediorum sup. §§. allatorum. Ceterum injungatur ejusmodi poenitentibus, a) ut seria consideratione statis temporibus apud se expendunt gravitatem peccati blasphemiae in Deum temerarioriorumque juramentorum; b) ut

<sup>1)</sup> Prov. XV. 1. — 2) Cfr. Ludv. Granat. libr. cit. pag. 667 — 669. — 3) Rom. XII. 20.

etiam mature considerent horrendas poenas, quibus haec vitia saepe mulctantur a Deo in praesenti saeculo, et quibus certo certius mulctabuntur in futuro, ut nempe ex his considerationibus magnum criminum suorum horrorem concipiant; c) ut hoc vitium sacpins ex animo propter Deum detestentur statuantque apud se mori po-tius, et quaecumque mala perferre, quam in posterum tam atrocement in Deum injuriam deliberate committere; et insuper humiliter frequenter implorent divinum auxilium ad tam salubris proposit impletionem necessarium; d) ut, ubi contigerit, eos ex inveteratame consuetudine (etsi efficaciter retracta) prorumpere in voces blasphemas vel juratorias; mox displicentiam ac dolorem inde concipiant et a Deo veniam postulent, renovando rursus praecedens propositum de non blasphemando ac temere jurando. Pro hujus autem propositi majori firmitate utile erit injungere, ut, quoties quis in ea linguae peccata relapsus fuerit, toties poenitentiam aliquam sponte assumat, qualis esset, eleemosynam dare, jejunare, oraționem aliquam recitare: Denique e) cum contraria curentur contrariis, nomen Dei blasphemiis ac temerariis juramentis dehonestar solitis, utiliter admodum praescribetur, ut interius exteriusqu frequenter offerant Deo laudes, recitando e. g. psalmum: "Laudat Dominum de coelis", vel Canticum: "Benedicite omnia opera Do mini Domino", vel: "Te Deum laudamus;" item ad finem cu jusque orationis Dominicae aut Angelicae Salutationis dicenda "Gloria Patri et Filio et Spiritui sancto, aut "Benedictus Deus I aeternum", item Litanias de SS. Nomine Jesu cum aliis precibus quae passim scriptae leguntur.

#### Contra acediam.

§. 194. Acedia ignavia est et segnities animi ad bene operadum, taedium et tarditas in rebus spiritualibus. Cum senserit confessarius poenitentem in hoc labi peccatum coepisse, illique peccation deditum esse, poterit sequentibus remediis opem ferre.

Et quidem 1) confessarius acedioso injungat frequentes serias considerationes de Deo et divinis perfectionibus, maximillis, quae ad amorem magis movere solent, ut sunt: infinita Debonitas et pulchritudo, nec non immensus ejus in nos amor; item de repromissa coelesti gloria perfectaque possessione boni infinit quo tota aeternitate plene satiabimur, et cujus praegustum alique delibare hic solent animae Deum amantes.

2) Monendus est poenitens acediosus, ut cunctis considerationibus adjungat orationes ferventes, humiles, fiduciales ac perseverantes, quibus a Spiritu Sancto obtineat internas gratias, eaceque efficaces ad praefatam mutationem necessarias. Cui fini maxme conducent breves orationes jaculatoriae crebro per diem repetationes.

- tae, e. g. Deus meus, fac me gaudium Angelorum. O quanto in te de-lectabitur anima mea, mi Jesu! omni suavitate dulcior et de-lectabilior!
- 3) Contra torporem, quo homo languet ad communia justitime opera, injungere pro remedio opportuno convenit quotidiana mominis christiani exercitia. E. g. ut indies post somnum nocturnum alacriter e lecto surgat, preces matutinas Deo fundat, meditationem aliquam seu considerationem internam per horulae saltem quadrantem instituat eirca materiam vitio acediae et torporis curando accomodam. Item, ut diebus Dominicis et festivis officio divino et verbi divini praedicationi sedulo assistat; et (prout fieri potest) questidie sacrosancto Missae sacrificio devote intersit etc. Vesperi examen conscientiae instituat, et admissorum defectuum a Deo contritus veniam postulet, hoc modo ad quietem nocturnam sese christiane disponens. Reliquum diei tempus iis exercitiis diligenter impendat, quae status, conditio, munus, vel officium particulare ab ipso requirunt, intermiscendo identidem pios ad Deum affectus et ad ipsum se suaque omnia saepius referendo.
- 4) Postremo juvabit etiam, serio ob oculos ponere poenitentibus acediosis et torpidis, nihil conditione hominis christiani aeque indignum esse, ac otiose vitam agere, ubi caput nostrum Christus toto tempore vitae suae mortalis ex integro se impendit in iis, quae Patris sui erant, et nostram salutem concernebant. Ad hoc, ut confeasarius poenitentis torporem et ignaviam fortius excutiat, merito ei consideranda proponet gravissima damna, quae ex acedia proveniunt tam in hac quam in altera vita. Acedia enim cor coelestibus consolationibus evacuat, implet vero tristitiis; aperit portam innumerabilibus peccati tentationibus, cum multam malitiam doceat otiositas. adeo ut anima talis incultae vineae sive agro sit similis, de quo Salomon: "Per agrum hominis pigri transivi: et ecce totum repleverant urticae; et operuerant superficiem ejus spinae: et ma-Ceria lapidum destructa erat" 1). Quid enim aliud urticae sunt, quam peccata? et spinae, quam passiones et conscientiae amaritudines? Ex quo extrema spiritualium bonorum inopia et inutilis mendicitas provenit. Qui enim propter frigus arare noluit hyeme huius vitae. mendicabit aestate mortis, et non dabitur illi 2). Et >qui sectatur otium, replebitur egestate" 3): sicut quinque illae Fatuae virgines, quae ex pigritia dormierunt, et cum excitatae Oleum a prudentibus peterent, non fuit illis datum 4). Justi praeterea ipsi maxima patiuntur damna a tepiditate, quae velut tinea est virtutum, ct vermis bonorum operum, conscientiarum aloë, divinarum consolationum exilium, meritorum diminutio et laborum

<sup>1)</sup> Prov. XXIV. 30. 31. — 2) Prov. XX. 4. — 3) Prov. XXVIII. 19. 4) Matth. XXV. 9.

augmentum: tepidi enim in virtute pleni sunt timoribus et desideriis "Pigrum quippe dejicit timor, desideria occidunt pigrum", laborant multum, et proficiunt parum, et incidunt in illam Jeremia maledictionem: "Maledictus, qui fecit opus Domini fraudulenter e negligenter"?). In altera vero vita terribilem sustinebunt poe nam. "Omnis arbor, quae non facit fructum bonum, excidetur, emittetur in ignem". "Quia tepidus es, et nec frigidus, nec calidus, incipiam te evomere ex ore meo". "Servus piger, qui foditalentum Domini sui, (iis, quae prius habebat) spoliatus, missu est in tenebras exteriores, ubi erit fletus et stridor dentium". Ludovicus Granatensis libro saepius laudato considerationes con mendat, quibus se armare oportet, cum turpe et ignavum hoc malum animum tentat.

### Contra peccatum desperationis.

- §. 195. Cum desperatio sit ceteris peccatis periculosior, bet confessarius tanquam peritus medicus spiritualis omni stucconari, poenitentem in desperationem lapsum in spem erigere, tentatum a lapsu praeservare. Ut vero id congrue fiat, primo radicem desperationis inquirat, et quatenus vel ex luxuria vel adia enascitur, usu remediorum contra haec vitia, illud quoque sperationis facile curabit. Quodsi vero oritur ex eo, quod grate peccatores existimant, sese derelictos esse a Deo, et ob enormi tem et multitudinem peccatorum, ac etiam ob praesentem in peccata proclivitatem, actum esse de eorum salute, pro remedio pronendum est:
- 1) Punctum esse fidei nostrae in Scripturis sacris aperte velatum, nulla peccata esse adeo enormia ac multiplicia, quin ompotens et misericordissimus Deus possit et velit ea remittere cunque peccatori per gratiam Dei vere poenitenti, juxta illezechielis: "Si impius egerit poenitentiam... omnium iniquit tum ejus, quas operatus est, non recordabor").
- 2) Ex iisdem sacris literis, ex historia ecclesiastica et que tidiana experientia constare, Deum peccatoribus longe gravissim—concessisse gratiam vere poenitendi, et ea mediante remissione peccatorum ac salutem aeternam, ut constat in Davide, Manasse Matthaeo, Zachaeo, Maria Magdalena, bono Latrone, Saulo, Maria Aegyptiaca, Augustino aliisque.
- 3) Quidni ergo poenitens, etsi gravissimo multiplicium scellerum pondere depressus, animum erigat et speret, se quoque a Demisericordissimo obtenturum gratiam vero poenitendi et remissi

<sup>1)</sup> Prov. XVIII. 8. — 2) XLVIII. 10. — 3) Matth. III. 10. — 4) Apoc. III. 1 5) Matth. XXV. 28. 30. — 6) Dux peccatorum p. 670—677. — 7) XVII 21. 22.

nem peccatorum, si eam, prout oportet, humiliter ac ferventer postulet per viscera misericordiae ejus, nec non per merita passionis Domini postri Jesu Christi? Etsi autem poenitens, qui vel in de-SPerationem lapsus est, vel circa illam tentatur, hactenus divinae gratiae vim eliserit, continuo in peccata relabendo, ideoque sibi videatur, quod nec deinceps ea bene usurus sit ob toties expertam fragilitatem; edoceatur. Deum in thesauris suis paratas habere gratias ante collatis longe efficaciores, quibus adjutus homo eniti Potest ad palmam victoriae. Itaque humili, ferventi ac perseveranti Oratione a Dec efflagitet gratias illas efficaces, quibus et de praeteritis sceleribus salubriter poeniteat, et a futuris abstineat. Ut vero promtius exaudiri valeat, imploret patrocinium beatae Virgimis Mariae ac Matris Dei. "Si criminum, ait S. Bernardus, immanitate turbatus, conscientiae foeditate confusus, judicii horrore Perterritus, barathro incipias absorberi tristitiae, desperationis abysso, cogita Mariam — — Mariam invoca. — — Ipsam ro-Same non desperas" 1).

4) Poterit etiam confessarius poenitentem desperabundum con solari ac în spem extollere, eidem repraesentando amorem immunum ac infinitum filii Dei incarnati, quo omnem hominem prosequitur, et quem tot tantisque tesseris comprobavit. O amice poenitems, noli posthac in negotio salutis tuae dejecto esse animo, sed Potius sum erige, et dic cum S. Augustino: "Desperare utique potius sem propter nimia peccata mea — — sed desperare jam non audies, quia, cum inimici essemus, reconciliati sumus per mortem filia tai, quanto magis reconciliati, salvi facti sumus per Eum? On mis namque spes et totius fiduciae certitudo misi est in pretioso prince Ejus, qui effusus est propter salutem nostram. In ipso confisus ad te pervenire desidero" 2).

# Contra peccatum praesumtionis.

6. 196. Variae dantur praesumptionis species, hine varia que remedia confessario ad manum esse debent, praesumtionis praesurionis praescribenda. Quare si confessarius animadvertat, prientem laborare praesumtione, qui ita propriis confidit viribus ac si sine gratiae divinae adjutorio posset quasvis tentationes perare, vel a peccato resurgere vel opera salutaria perficere, retei illi, postquam de hoc fidei artículo convictus fuerit, pro redio praescribere, ut serio ruminet sacrae Scripturae testimonia, dus exprimitur necessitas gratiae divinae ad singulos actus sariter bonos, ut frequenti illorum testimoniorum meditatione, ia illa de propriis viribus confidentia excludatur. Ex. g. Sine

Hom. 2. super: Missus est. - 2) C. 14. Medit.

me nihil potestis facere" 1). "Non sufficientes sumus cogitare a quid a nobis, quasi ex nobis, sed sufficientia nostra ex Deo est" Deus est, qui operatur in vobis et velle et perficere pro box voluntate" 3).

Adversus aliam praesumtionis speciem, qua quis confidit Dei bonitate et misericordia, quin aut poenitentiam agere velit, a exercere opera bona, ea sacrae Scripturae loca expendenda sur quibus necessitas poenitentiae ad remissionem peccatorum et bom rum operum ad salutem inculcatur. Ex. g.: "Si poenitentiam in egeritis, similiter peribitis" 4). "Facite fructus dignos poenitetiae" 5). "Reddet (Deus) unicuique secundum opera ejus" 6). "Q seminat in carne sua, de carne et metet corruptionem; qui ve seminat in spiritu, de spiritu metet vitam aeternam" 7). De hac, illa praesumtionis specie vide Theologiam dogmaticam.

Porro eis, qui peccant vitio praesumtionis eo, quod sese occasiones proximas et graves tentationes sponte ingerunt, com dentes, quod in illis non labentur, ostendere oportet ex Scriptu sacra, et sanctis Patribus, hujusmodi confidentiam plenam esse meritate, et quidem, attestante Spiritu Sancto 8): "Qui amat T riculum, in illo peribit." Idque sive confidentia illa nitatur propr viribus, quia hae nimis infirmae sunt et imbecilles: sive auxilio vino sperato, quia Deus istud ultro se in graves tentationes com cientibus nullibi promisit, quin imo tales plane merentur, ut aux: lium divinum iis subtrahatur: sicut miles dignus est, non adjuvi a Duce, dum neglecto ducis praescripto in medium hostium se co jicit. — Pariter qui exemplo boni latronis salvati confisi emend tionem ad vitae finem remittunt, verba Doctoris melliflui sedulo serio ponderare jubentur: "In toto canone Scripturarum nulla alium praeter hunc latronem iuvenies sic salvatum." Unus est vatus, ne desperes, unus autem, ne praesumas 9). "In infirmo, S. Augustus, infirma est poenitentia, et in moribundo timeo, ne ip moriatur . . . . Qui in peccato mori non vult, in peccato non viva qui enim in peccato vivit, saepissime, antequam poenitentiam ag justo Dei judicio in peccato moritur, ut mors sit vitae scelera 🗗 consentanea; vivite bene, ne moriamini male" ¹0). Praeclara ≠ modum in causam praesentem etiam Com. de Stolberg in opere praefatur 11).

<sup>1)</sup> Joan. XV. 5. — 2) II. Cor. III. 5. — 2) Phil. II. 13. Cfr. Araus. II. c = 6. et Trid. Concilium. — 4) Luc. XIII. 5. — 5) Luc. III. 8. — 6) Mat—XVI.27. — 7) Gal. VI. 8. — 6) Eccli. III. 7. — 9) Cfr. Librum de re—clavium usu, authore Joanne Episc. Castoriensi. Venet. 1771. p. 27 10) Serm. de Script. item de Verbo Domini. — 11) Religionsgeschic V. Th. p. 448 — 452.

# Caput IV.

De principiis generalibus circa absolutionem observandis.

Confessarius judex peccatorum a Christo constitutus.

§. 197 Si exomologesin tamquam veri nominis Sacramentum consideramus, confessarius jam non solum qua conscientiae arbiter assidet, qui pro ampliori doctrina sua poenitentem dijudicare, ejus vulneribus mederi, eumque in prosequenda virtutis semita dirigere possit, sed tanquam Dei ipsius minister nobis proponitur, cui superna ligandi et solvendi potestas commissa fuit. Dumque hac divinitus sibi concredita potestate utitur, ejusdem absolutio non est mera remissionis declaratio, sed est actus proprie judicialis, quo revera a peccatis absolvimur, et merita Christi coelestesque gratiae (dummodo nullum ponamus obicem) largissime in nos dispensantur. Cum enim Christus sacerdotibus potestatem remittendi et retinendi peccata concessit, mens ejus certe alia non fuit, quam ut inquisitione facta, et causa cognita, quos dignos judicaverint, absolverent, reliquis peccata retinerent; hoc enim verba ita exprimunt, ut non possint aliter intelligi. Manifeste haec res ostenditur ex verbis Joannis 1); negue enim Christus dicere potuisset: "Quorum remiseritis peccata, remittentur eis;" sed debuisset dicere: Quae remissa fuerint in coelis, haec vos remissa declarabitis in terris. Cum igitur Filius Dei, homo Christus Jesus, cui omne judicium datum est omnisque potestas in coelo et in terra, dixerit Apostolis: Sicut mieit me Pater, et ego mitto vos; quorum etc. ambigi nulla ratione Potest, eos esse judices peccatorum a Christo Domino constitutos 3). Sed quoque perpetua Ecclesiae traditione et antiquorum Patrum testimoniis edocemur, qui unanimi voce profitentur, potestatem sacerdotum ipsius Christi potestatem esse. "Quod per sacerdotes facit, ipsius Christi potestas est," inquit Pacianus 3). Et 8. Gregorius exponens haec verba Evangelii: Quorum remiseritis etc. ait: "Principatum divini judicii sortiuntur, ut vice Dei quibusdam peccata retineant, quibusdam relaxent 4)." S. Chrysostomus, no-**Vae legis sacerdotes cum sacerdotibus Judaeorum comparans, do**cet: "his non lepram purgare datum, sed purgatos probare. At Vero nostris sacerdotibus non corporis lepram, sed animae sordes, non dico purgatos probare, sed purgare prorsus concessum est" 5). Unde Conc. Trident. necessitatem jurisdictionis in ministro, et con-**Tessionis** ex parte poenitentis ex hoc fonte derivat <sup>6</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>4)</sup> XX. 21. — 23. — <sup>2)</sup> Vide Theol. dog. — <sup>3)</sup> Ep. 1. ad Symph. — <sup>4)</sup> Hom. 26. — <sup>5)</sup> Libr. 3. de Sacerd. — <sup>6)</sup> Sess. XIV. can. 5. 7. 9. Catechism. Rom. P. II. c. 5. q. 15.

Summopere dolendum est, quod multi, ubi de Sacramento poenitentis scribunt, veram Sacramenti indolem reticentes, illud ceu meram poen tentium directionem exhibeant, quo fit, ut plurimi in sensu suo abundai dantes existiment, se utpôte sibi ipsis sufficientes, hac directione non h digere. Sit etiam, tales confessarios multo sapientiores esse, ast Sacramentum istud non in mera directione consistit, cui unusquisque peccato si quidem occasionem habet, semet subjicere jubetur.

## Canon universalis et objectivus in usu potestatis sacramentali.

§. 198. Cum confessarius duplicem habeat potestatem divin tus sibi collatam, aliam quidem ad remittenda, aliam vero ad renenda peccata, ante omnia scire oportet, quandonam, et quemoea uti debeat, ne vel ipsemet, vel grex Christi detrimentum pattur. Ut enim magno se crimine adstringit, qui thesaurum Christl Sacramento Poenitentiae latentem hominibus vere poenitentila crudeli parsimonia occludit, liberalem Christi munificentiam eoctat, et aquam gratiae ex illo fluentem avara manu cohibet: ita militer in gravissimam incidit culpam, qui hanc suam potestatusu iniquo corrumpit, et ad sui ostentationem convertit; qui timo1 respectu, quod frequentius fieri solet, aliave quavis animi pertura tione commotus, in non dignos effundit. Deus explicite vetat, sancta indignis projiciantur: "Nolite sanctum dare canibus." "Irrita et falsa pax, inquit Cyprianus; periculosa dantibus, et na accipientibus profutura: — — si quis temerarius remissiem: peccatorum dare se cunctis putat posse, audetque praecepta resc: dere, non tantum nihil prodest, sed et obest 2)." Ut igitur confess rius potestate clavium legitime in suam poenitentiumque salut. utatur, nunquam non sibi praesentem habeat canonis instar seque tem regulam: "Absolutio nonnisi capacibus et dignis impertiena incapacibus autem et indignis nunquam impertienda est." Qu propositio certa et invicta in natura Sacramenti Poenitentiae, ipsis sacris literis sacrorumque canonum regulis, adeo liquido co stat, ut probationis argumenta in medium proferre jure supersec re possimus. Hinc missa probatione restat tantum inquirere, qui i capacium et indignorum nomine veniant. - Dicimus autem perpiendae absolutionis sacramentalis incapaces, qui utut baptica absque sua culpa, materiam ad Poenitentiae Sacramentum abs lute necessariam, praebere non possunt. His adnumeramus a) je mortuos, b) a confessario absentes, c) eos, qui per merum ment. nondum sufficienter excultae vel hebitis, defectum, committen veri nominis peccato impares sunt, d) eos, qui, lícet sine cult ignorant necessaria necessitate medii, e) denique eos, qui eine st culpa ne tantum quidem confessionis sacramentalis peragere.

<sup>1)</sup> Matth. VII. - 2) De lapsis.

tantum quidem contritionis de peccato in se excitare valent, quantum ad Sacramentum Poenitentiae absolute requiritur. Exempla huc spectantia v. g. de pueris, fatuis etc. infra Sect. II. recurrent.

Indignos absolutione sacramentali dicimus, quos propria culpa prohibet, quominus absolutio ipsis efficax esse queat. Differt indignitas ab incapacitate mera, quod illa culpabilis, haec inculpabilis
sit. Indigni sacramentali absolutione sunt omnes, qui nedum animo
emendati, vel nondum contriti sunt 1), hinc vel de peccatis non
dolent, nec propositum de cetero non peccandi habent, vel emendationis et satisfactionis opera praestare renituntur. His quoque adnumeramus omnes, qui crassa et culpabili tenentur in necessariis
Religionis doctrinis ignorantia — infideles, haereticos, schismaticos formales — excommunicatos, qui conditiones, quibus expletis ad
Ecclesiae communionem reciperentur, inire malevole tergiversantur.

### A. De absolutione danda.

### Absolutionis forma absoluta.

§. 199. Absolutionis, quae datur, forma dividitur a nonnullis in absolutam, si nulla, et in conditionatam, si quaepiam adjicitur conditio. Prima locum habet, si poenitentis absolvendi capacitas et dignitas ex genuinis liquido constat signis sincerae contritionis; (nisi specialis causa occurrat, quae absolutionem saltem ad tempus differendam suadeat). Nam poenitens per confessionem, quam genuina contritionis signa comitantur, jus ad absolutionem acquisivit adeo, ut injuste ageret confessarius, si omnibus, quae ad obtinendam gratiam sacramentalem ex parte poenitentis requiruntur, expletis, ipse judicis officio fungi, et reum simpliciter absolvere detrectaret. "Quos enim omnipotens Deus per compunctionis gratiam visitat, illos Pastoris sententia absolvat")."

#### Absolutionis forma conditionata.

§. 200. Quod absolutionis formam conditionatam attinet, quaestiones plures moventur: a) quae et qualis sit forma conditionata? b) num licita nec ne? c) quando locum habere possit? d) num verbis exprimi debeat, an mente eam concipi sufficiat.

1) Conditionata absolutionis forma, de qua hic sermo est, ea fartum intelligitur, quae conditionem de praesenti involvit, illam Videlicet: Si capax, vel dignus, sive dispositus es, ego te absolvo. Absolutio enim collata sub conditione de futuro, v. gr. "Si resti-

<sup>2)</sup> Conc. Trid. Sess. XIV. cap. 5. - 2) S. Greg. hom. 25. in Evang.

tueris, ego te absolvo", plane invalida est. Nam absolutio talis nece valet tunc, cum pronuntiatur, quia deest intentio absolventis, nece valet, cum ponitur conditio, quia forma jam non est moraliter prasens: Sacramentum nonnisi praesens operatur, et ex se produce it id, quod significat, significat autem effectum de praesenti. Cum vero aliquis absolvitur, qui alias non posset absolvi, nisi promittat satisfacere vel restituere, vel removere occasionem, promissio expraestita debet absolvi, et quidem non conditionate, sed simplicitats sub solita forma.

- 2. Num licita sit absolutio sub conditione de praesenti dat a, non omnes consentiunt. Patroni sententiae affirmativae ita ratī ocinantur: Communis praxis non omnino prohibet, quin imo suffragari videtur quia in genere conditionata reiteratio Sacramenti licīta censetur, si administrato Sacramento positivum de ejus validitate dubium suboritur. Sic Petrus Collet, continuator praelect. theolog. Tournelii, ait: Usus formae aut potius intentionis conditionatae mon modo legitur nullibi prohibitus, sed timoratorum usu et ecclesīae praxi hodie satis firmatus est 1).
- 3. Si quaeritur, quando absolutio sub conditione danda sit, regula statuitur sequens: Tunc poenitens conditionate absolvenct us est, quando confessarius positivo dubio tenetur, num absolvenca us capax dignusve sit, et si simul casus necessitatis absolutionem differre disuadeat aut prohibeat, videlicet, si urgeat periculum mortis; — si ex absolutione non data, gravioris diffamationis, vel scandali vel damni non aliter quam per aliud peccatum (puta men dacium) effugiendorum periculum timetur; — si ex adjunctis corajicere licet, nunquam fore, ut omne dubium circa necessariam personae dispositionem absit, simulque durius sit, eum diutius ab solutionis gratia, cujus capax et dignus esse possit, privare. -Sic absolutionis forma conditionata utendum esse praecipiunt. confessarius prudenter dubitet, an moribundus vivat vel sentiat : 🙉 ut an sit rite dispositus, v. g. cum sponsi confitentur immediate are te suscipiendum Sacramentum matrimonii, vel confitetur puer, que m pater secum ad S. Tribunal duxit, vel unica persona, quae scilic et illico post confessionem ad communionem ituram esse aedituis te pli declaravit, et simul ex non impertita, ob prudens de eorum gnitate dubium, absolutione, periculum diffamationis gravis instant vel cum dubitatur: an puer vel semisfatuus sint rite praepara praesertim in periculo mortis, et tempore paschali.
- 4. Utrum, si absolutio sub conditione datur, conditio verbin forma absolutionis exprimi debeat, an vero sufficiat, eam men

Tow. IV. p. 138. Edit. Venet. — Cfr. Gerson. in Tract. de Schistom. II. p. 79. Powondra Theol. past. tom. V. Köhler Beichtstuhl f Seelsorger. II. Th. p. 135. IV. Regel.

solum concipi, patroni formae conditionatae dissentiunt. Plures ajunt, posse quidem confessarium secure sequi praxin et sententiam communem authorum asserentium, sufficere, si sola mente apponatur 1); e contra alii praecipiunt, ut expresse addatur, quia etiam in Sacramento Baptismi Ritualia jubent explicite poni conditionem, ideoque securius videri, si idem etiam in hoc Sacramento fiat.

### Sententia contraria.

§. 201. Jam vero sunt, qui praefatae sententiae non subscribunt, et formam absolutionis conditionatam reprobant. Argumenta illorum in medium proferentes minime gentium eo consilio ducimur, ut auctoritati virorum scientia et pietate insignium, qui conditionatam absolutionis formam admittunt, quidquam derogare velimus, sed ut lector quoque pernoscat, cur alii laudatam absolutionis formam adoptare detrectent.

A. Generatim forma conditionata in nullo olim Sacramento usitata fuit, neque in Baptismo, uti patet ex Natal. Alexand. historia ecclesiastica sect. IV. c. IV. Seculo VIII. Prima vestigia conditionalis Baptismi occurrunt in statutis S. Bonifacii; ast nequaquam subito universalis fuit haec praxis, sed diu adhuc postea alii et theoretice et practice tenuerunt formam tantum absolutam. Vide Synodum Eborac. London. Hugon a S. Vict. Magistrum Sententiarum, Petrum Pictav. etc. Tandem cum sec. XIII. sub Gregorio IX. epistola Alexandri III. Papae de Baptismo conditionato corpori juris canonici inserta est, usus conditionis adponendae ad formam Baptisimi in Ecclesia occidentali invaluit.

B. Sed ex hac etiam admissa in Baptismo forma conditionata nihil sequitur pro Sacramento Poenitentiae in conditione administrandae; nam 1) ipsa verba Salvatoris: Quorum remiseritis etc., formam absolutam important, nihilque conditionis continent, unde juxta Christi institutionem peccata aut pracise remittantur per absolutionem. aut retineantur.

2) Alioquin quod ex verbis institutionis sequitur, absolutio complectitur actum vere judicialem; atqui forma conditionata cessat esse judicialis; ergo Sacramento Poenitentiae nequaquam convenit. Qualis e. gr. esset haec judicis ferentis sententia: "Ego te ab solvo a crimine furti, vel adulterii etc. — si innocens es."

3) In genere notandum, indolem Sacramentorum semper bene ese attendendam, nec quod uni competere potest, praeter rem ad alterum juxta analogiam tansferatur. Si Baptismus sub forma conditionata confertur, adest dubium facti, secus vero in Sacramento penitentiae, ubi dubium juris, quando nimirum dubium circa poe-

<sup>4)</sup> Bened. XIV. Se synodo dioecesana libr. VII. c. 15.

nitentis dignitatem versatur, obtinent. Jam quod licet in dubio facturi, non transferendum est ad casum, in quo agitur de dubio juris.

- 4) In Patrum traditione forma Poenitentiae conditionata frestra quaeritur nisi ad internam mentis intentionem verbis non expressam confugere velimus. Sed nihil quoque est, quod talem Patrum intentionem nobis indicet, nam si putant, Patres propterea in intentione saltem conditionata esse usos forma, quia tanquam vi ri pii sic declinare poterant crimen sacrilegii autirreverentiae, id quide mihil evincit. Sic e. gr. si redeamus ad Baptismum, quem alic ui administratum esse dubitatur, Patres volunt, ejusmodi homine misimpliciter baptizari, neque mentionem faciunt intentionis conditionatae, quia alia ratione avertere a se moliuntur crimen sacrilegime reiterationis, ajunt videlicet: "Non est iteratum, quod factum esse omnino nescitur")." Idem etiam de Confirmatione dubia, ait S. Gregorius 2). Patres, quia ita loquuntur, certe sine occulta intentionale Sacramentum administrasse censendi sunt.
- 5) Libri rituales, qui ceteroqui minimas sacramentorum c remonias indicant, et Baptismum quoque seriori tempore cum conditione conferri posse adnotant, prorsus silent de absolutione conditionata, etiam ubi de pueris moribundis loquuntur; certo non engligentia aut inscitia, sed quia neque licitam, neque necessaria judicarunt. Speciatim Sacerdotale Romanum, quod Albertus C stellanus concinnavit, et Leoni X. S. P. nuncupavit, a Pio IV. emeratum, et, ut multis videtur, approbatum, dum de Baptismo conditionato agit, ad marginem notat: "Secus in Sacramento Poententiae, quod non licet."
- 6) Neque concilii alicujus auctoritate absolutio conditionat nititur, imo potius praecavet Concilium Tridentinum, ne quis pravatus ritum in solemni Sacramentorum administratione contemnataut omittat, aut in novos alios mutet. Jam si nemini licitum est, ritus accidentales variare, multo minus ipsam Sacramenti formanimmutare, aut vertere, permissum erit privatis theologis. Est verforma Sacramenti Poenitentiae ex Ecclesiae sensu: "Ego te absolvo, "haec utique est absoluta, non conditionata.
- 7) Quod tandem casus varios attinet, in quibus conditionate tantum absolvi possit, ajunt illos non esse ejus indolis, ut non per absolutionem inconditionatam, quando absolutionis prorogatio omnino locum habere nequit, solvantur. Quare obtinente tantum debio vel de poenitentis dispositione, si adsit gravis necessitas, quae absolutionem differre dissuadet, vel prohibet, puta, a) periculum diffamationis, vel scandali, vel damni, b) periculum mortis, vel de vita poenitentis, licitum esse volunt simpliciter absolutionem conferre, quin violatio Sacramento debitae reverentiae metuenda sit. In ex-

<sup>1)</sup> Leo. M. Epist. 92. — 2) Libr. 2. XII. Indict. 7. Epist. 31.

tremis extrema tentanda, et cum Sacramentum sit a Christo Domino institutum pro salute poenitentium, quando alter utrum periclitari Decesse est. potius Sacramentum, quam animae exponi possunt pe-Piculo. Si moribundo christiano et vitae probatae, qui casu subito ita opprimitur, ut nec voluntatem confitendi peccata, nec suum de illis commissis dolorem ullo signo testari possit, absolutionem sim-Pliciter concedi posse, auctoritate divi Augustini 1), astruunt; quia ipsi contritionem voluntatemque confitendi deesse non constat. et, licet utrumque exprimere nequeat, ipsi tamen inesse merito conjicitur. Casu vero, quo de vita poenitentis dubitatur, sacerdos vitam potius, quae dicitur esse in possessione, quam mortem, prudenter supponit, atque adeo reconciliationem forma absoluta impune tribuere potest. - Verum in hujus quaestionis controversia praeplacet distinguere inter dubium juris et facti, ita, ut juxta analogiam de Baptismo conditionato, absolutio sub conditione conferatur, quando adest dubium facti, puta, num poenitens adhuc vivat, num desiderium confitendi habeat nec ne; secus vero, ubi dubium juris, scilicet de poenitentis dignitate obtinet. Ceterum commendamus illand S. Augustini: "Non tamen propterea damnare debemus eos, qui Limidius agunt, quam nobis videtur agi oportere, ne de pecunia conservo credita improbius quam cautius judicare voluisse judicemur. - - Unusquisque nostrum pro se rationem reddet Deo. Non ergo amplius invicem judicemus" 2).

Faituale Parisiense, authoritate Hyacinthi-Ludovici de Quelen, Archiepiscopi Parisiensis anno 1839 editum hac de re statuit: "Si quando dubitetur, an adhuc vivat, qui absolvendus occurrit, Sacerdos uti potest forma conditionali: Si vivis, ego te absolvo, etc. In allo autem quocunque casu adhiberi sola debet forma consueta, nunquam vero conditionalis, etiam propter dubias poenitentis dispositiones, quemadmodum in morbo periculoso saepe venit."

### A. De absolutione non danda.

# a) Dilatio.

§. 202. Si absolutio non datur, ea differri potest, aut negari.

Absolutio differtur, si poenitenti absolutio quidem non conceditur,

est pro futuro quopiam momento adcurate determinato sub deter-

<sup>1)</sup> Libr. 1. de adulterin. conj. c. 26, 28. — 2) Cfr. Cardinal. Cajetan. in summa V. absolutio. — P. Bonifacii Schneidenbach de ratione solvendi et ligandi in Sacramento Poenitentiae Diatribna, 1774. Directeur des Ames penitentes, tom I. p. 428. à Paris. — Institut. theolog. tom. IV. p. 350. Lugd. 1780. — Ludov. Philippi D'Anneau. Eppi. Fessensis Suffrag. et Vic. gen. Dioecesis Argentinensis, Monita selecta de officiis confessarii et parochi. Aug. Vind. 1789. pag. 102. §. 3.

minatis quibusdam conditionibus promittitur. Differenda est autem, quoties de confitentis capacitate sive dignitate dubium sit prudens, atque simul nulla necessitas absolutionem dare urgeat - Sit haec ipsa dilatio poenitenti novum calcar, ut monita el praecepta confessarii tempore intermedio certius exactiusque exsequatur. Accedit, quod per opera a sacerdote injuncta, quat absolutionem praecedunt, poenitens paulatim impetret majora et uberiora auxilia ad dilectionem Dei, et contritionem anim excitandam. Dilata absolutione peccatores pravos habitus exuere rebellesque animi affectus compescere docentur. Nunquam aegro tus, nisi vim acerbitatemque morbi sentiat, in illum denuo incidere formidabit. Nunquam criminis poenam satis peccator pendet, ut eju metu et terrore percellatur, neque cogitationem in supplicium in tendet peccatis debitum, nisi mora et spatium illi detur, ut conside ret, in quantam calamitatem se peccatis suis dejecerit, sibique pro ponat firmiter quidvis patiendum, quidvis ferendum, quidvis priu dimittendum, quam ut in miserum statum, unde emergere nititu rursus praecipitem se ferri sinat. Hanc regulam etiam Sanctos Pa tres tenuisse contra relaxationes quorundam S. Cyprianus invict docet. Quaenam hujus viri sensa fuerint, non melius intelligi po∈ sunt, quam ex Sermone V., quem de lapsis scripsit, ubi per apc strophen sese ad peccatores convertit, furentes contra confess≅ rios sibi absolutionem differentes: "O tuam nimiam, furiose, d∈ mentiam! Irasceris ei, qui pro te misericordiam deprecatur, qui vu nus tuum sentit, quod ipse non sentis, qui pro te lacrymas fundiquas ipse forsan non fundis. Oneras adhuc crimen et cumulas." & Carolus 1) eadem monita tradit; et S. Xaverius P. Caspari praece pit, ut quibusdam confitentibus non continuo conferatur absolutic sed in breve tempus differatur, ut interim animorum maculas lacry mis ac voluntariis eluant poenis. Si quid cui debent, restituant: si multatibus, si quas habent, depositis redeant cum inimicis in gra tiam; a libidinis consuctudine ceterisque, quibus impliciti sunt, fia gitiis expediantur. Haec omnia absolutionem praecurrunt rectius quam sequuntur. Nam istiusmodi homines in ipsa confessione pro mittunt, se cuncta facturos, post absolutionem fidei datae immemo res promissa irrita cadere patiuntur 2)." Huc facit Synodus Gebennensis a successore S. Francisci Salesii habita, cujus haec ha bentur verba: "Varii presbyteri se faciles praebent in danda pecca torum remissa, modo peccatores spondeant emendationem et elon gationem a peccandi occasione proxima. Diligenter inquirendum est num idem non saepius promiserint. Nam si idipsum promiserin identidem, nec promissum adimplerint, presbyter illorum verbis noi

In libro de ratione administrandi Sacramentum Poenitentiae. — 2) Ir vita ab Horat. Turs. exarat. p. 381.

debet credere, sed differre absolutionem, quoadusque ab istis occasionibus peccandi recesserint, et quoadusque per aliquod temporis spatium ad eas non redierint. Nam si detur absolutio sine spe probabili, quod poenitens stabit promissis, Sanguis Jesu Christi profanationi exponitur, et presbyteri iteratarum prolapsionum, et illorum malorum se reos constituunt, quae ex falsis nascuntur, absolutionibus, quibus perit tum presbyterorum, tum poenitentium multitudo infinita 1)."

In Concilio Pragensi Provinciali anni 1603, postea recuso anno 1650 jussu D. Archiepiscopi Card. de Harrach <sup>2</sup>), ita admonetur confessarius: "Quos in graviora crimina frequenter ex prava consuetudine incidisse animadvertit, iis ad aliquot dies, atque adeo menses, prout morbi gravitas exegerit, absolutionem differat: ita tamen ut illos sanare, non autem in desperationem aut confusionem inducere, pie prudenterque procuret <sup>3</sup>)." Bene igitur pensitandum, spectata poenitentis indole, utrum dilatione absolutionis periculose affligendus irritandusve, an vero salubriter excitandus credatur. Etenim in priori casu oportebit absolutionem dare, quam alioquin differre maluissemus.

#### Continuatio.

§. 203. Verum obmovent, in confessionali poenitenti credendecen esse. Id concedimus, si de factis est sermo, quae confitens adfirmat, v. g. num hoc illudve peccatum patraverit, vel ab hoc inde tempore iteraverit, num ablatum restituerit, num occasionem pec-Can di divitaverit, num popinam diebus feriatis non amplius frequentare firmiter decreverit; ast si de judicio super haec facta quaeritur, non soli poenitenti credendum est, sed num peccatum quodpiam Pro graviore levioreve, num dolor, quem confitens de peccatis suis habere asserit, pro puro et genuino, propositum pro efficaci, anina pro emendato habenda sint, confessarius ipse dijudicet necesse est. Ad verba haec: "Poenitenti sicut contra se, ita et pro se credendum est,, Contensonius, doctrina et pietate insignis Religiosus, pienter reposuit: Respondeo, inquit, quod licet in enumerandis anteactae vitae peccatis, in enarrandis scelerum numero specie et Circumstantiis credendum sit, quippe qui solus male gesta sua di-Sposcere potest: attamen quantum attinet ad cordis conversionem, cum multoties verba fefellerunt, non satis tuto illi creditur, unde

<sup>4)</sup> Part. IV. tit. 9. cap. 5. — 2) Titulo de poenit. p. 78. — 3) Cfr. Dissertationem Card. de Aguire in Canones. 11. et 12. Concilii Tolet. III. in libro contentam, cui titulus est: Doctrina de Sacramento Poenitentiae recte administrando, quam nova Canonum collectione eandem in rem exconciliis Germaniae locupletavit presbyter et monachus Benedictinus Congreg. S. Blasii in S. N. — Typis. San-Blasianis. 1778.

prudenter ex factis probatio exigitur. Tum quia voluntas sincere non ita certo verbis ac operibus se prodit et indicat, tum quia de dispositione ad veniam recipiendam idonea aestimare non ad reun pertinet, sed ad judicem a Deo constitutum, non ad discipulum. se ad doctorem et rectorem animarum, non ad aegrum, sed ad medi cum. Tum quia tot sunt in animis nostris recessus, tot latebrae, to saepe praesertim post iterata flagitia, nebulae et offusae tenebrae ut se ipsum peccator cognoscere non possit, quia (ut ait S. Grego rius) "saepe sibi de se mens ipsa mentitur, fitque, ut aliud in inti mis intentio supprimat, aliud tractantis animo superficies cogitatio nis ostendat. Et fingit se de bono opere amare, quod non amat. d mundi autem gloria non amare, quod amat. Cujus signum est. quo in praecedentibus confessionibus emendationem promittebat, et ver se proposito affici putabat, et tamen mentiebatur sibi iniquitas, ne reapse mutatus erat, quia eadem peccata, eosdem iniquitatis fructu edidit juxta commune philosophorum axioma: idem manens idem facit idem. Idem ergo intus in corde mansit, qui eadem foris protu lit; et qui se ipsum toties decepit, seipsum decipere moraliter pru denterque censetur, nisi certiora argumenta producat 1)." - Hin sancta Sedes Romana propositioni huic nigrum theta affixit: "Poe nitenti habenti consuetudinem peccandi contra legem Dei, natura aut Ecclesiae, etsi emendationis spes nulla adpareat, nec est dene ganda, nec differenda absolutio, dummodo ore proferat, se dolere et proponat emendationem."

Neque pugnat hoc cum Christi verbis ad Petrum: "Non dic tibi usque septies, sed usque septuagies septies<sup>2</sup>)." Voluit enir Christus his verbis innuere id, quod fieri possit, non autem interdi cere, quod aliquando fieri deceat. Manifestum est, peccatori ben disposito absolutionem concedi posse, quamvis millies peccaveril Nihilominus tamen etiam verum est, praestare quandoque peccatori ut in remedium et cautionem absolutio differatur. Istud enim no est proprie nolle condonare, aut absolutionem prorsus denegare verum morari duntaxat et protrahere, ut majori postea cum fruct et lucro suo conferatur. Quod ipsum cum S. Pauli sententia con gruit: "Omnia mihi licent, sed non omnia expediunt<sup>3</sup>)."

Dilatio exasperat poenitentem, qui ira exardescet in confes sarium, ut forsan haud reversurus sit ad S. Tribunal. — Medic nulla habenda est ratio clamorum et querelarum aegrotantis, ubi il lum tractat, sed valetudinis, quam eidem procurare conatur. S Cy prianus de lapsis: "Vociferetur, et clamet, et conqueratur aege impatiens per dolorem, gratias aget postmodum, cum senserit sani tatem." Et Tertullianus: "Est et haec perversitas hominum, salu

Tom. IX. diss. de Sacramento Poenit. cap. 3. — 2) Matth. XVIII. 22
 3) I. Cor. X. 22.

taria excutere, exitiosa suscipere, periculosa quaeque medicamina vitare, mori denique citius quam curari desiderare. Nam et medicinae praesidium plures refugiunt, plures timidi et male verecundi. Et est quasi saevitia medicina de scalpello atque cauterio, de sinapi, incendio, nec tamen secari, inuri, et extendi mederique idcirco malum, quia dolores utiles adfert, nec quia tantummodo contristat, recusabitur, sed quia necessario contristat, adhibebitur. Horrorem operis fructus excusat, ululans denique, et gemens ille, et mugiens inter manus medici, postmodum eosdem mercede cumulabit, et artifices optimos praedicabit, et saevos jam negabit." Ubi autem confessarii factum reprehendunt eique infamiae notam inurere conantur. "si linguae amaritudo maledicto sive convicio eruperit. respice dictum: cum vos maledixerint, gaudete; Dominus ipse maledictus in lege est, et tamen solus est benedictus. Igitur Dominum servi sequamur, et maledicamur patienter, ut benedicti esse possimus. Fatigetur improbitas patientia tua 1)." Notandum vero, non ex abrupto et re inconsiderata fieri debere absolutionis dilationem. sed postquam admoniti aliquoties et additae comminationes fuerint, nisi ad meliorem frugem se convertant, zeloque ferventiore in divino cultu progrediantur, absolutionem sibi protractum iri. Haec admonitio et minae quoque magnam ad ejusmodi negotium suppeditant utilitatem. Si tamen efficaciae nihil habuerint, erit exsecutioni insistendum.

# b) Denegatio.

§. 204. Denegatur absolutio, si poenitens non absolutus dimittitur, sola confessarii declaratione, quod eum, quamdiu in eodem statu, in quo nunc positum se exhibet, perseveraverit, absoluturus non sit. Differunt dilatio et denegatio. Deneganda est autem omnibus, de quorum sive non capacitate, sive indignitate confessario constat, aut admodum magna verisimilitudo adest. Ratio ex ipsius Sacramenti natura desumitur; quod administrandum non est, ubi materia essentialis deest. Hanc fidelitatem ab illo expetit Deus: "Sic nos existimet homo... ut ministros Christi, et dispensatores mysteriorum Dei. Hic jam quaeritur inter dispensatores, ut fidelis quis inveniatur?)". Neminem autem latere potest, Oeconomi fidelitatem in eo sitam esse, ut, quandoquidem fidelis dispensator, et non superbus potius bonorum dissipator audire velit, ut, inquam, Domini bona secundum illius voluntatem distribuat. Deus explicite vetat, ne sancta indignis projiciantur 3)." "Servi sumus, ait Bellarminus, di-

<sup>1)</sup> Tertul. libro-de Poenit. c. 8. — Cfr. Amor poenitens, seu de recto elavium usu authore Joanne Episc. Castoriensi L. II. p. 96. cap. 10—13. Instructio pastoralis Cardinalis Denhofii §. 14. — 2) I. Cor. IV. 1. 2. — 3) Matth. VII. 6.

spensatores sumus, non Domini sumus; causam Dei, non nostram agimus; offensas Dei, non res nostras remittimus,"bona Dei, non res nostras dispensamus¹). "Accedit, quod confessarius sit medicus et pater spiritualis. Ullusne enim adeo crudelis fingi potest medicus, qui aegro venenum propinet, per ignorantiam illud veluti salutare pharmacum expetenti? Quis pater est, qui lapidem vel scorpionem, panem vel potum postulanti praebeat? Hoc non est curare, sed si verum dicere volumus, perimere. Sic e. g. deneganda est absolutio, qui nolunt rem alienam restituere, aut satisfacere prodamno illato in bonis, sive fortunae, sive famae, sive honoris, cum possint; qui nolunt cum inimicis reconciliari; qui nolunt occasionem peccandi proximam deserere, aut pravam consuetudinem corrigere, aut alio modo a peccatis abstinere, et vitam in melius emendare.

# Regulae practicae.

- §. 205. Ex iis, quae §. 197. diximus, regulae practicae prodanda vel non danda absòlutione quoad capacitatem vel incapacitatem poenitentis, sua sponte fluunt, ita ut eis deducendis supersedere possimus, idque eo magis, quo de personis, quas speciatim spectant, denuo Sectione II. sermo redibit. Ast quod attinet regulas practicas, usui pro danda, vel non danda absolutione futuras, quoad poenitentis dignitatem, aut indignitatem, ex emendationis sive contritionis, vel ex pervicaciae criteriis dignoscendam sequentes statuere licet:
- 1) Si in poenitente signa jam initae ab hoc (saltem quoad animum) emendationis, sive ut antiquiores loquuntur, satis genuinae et efficacis contritionis certa vel prudenti judicio subnixa adpareant, absolutio simpliciter concedenda est.
- 2) Si vero signa mere dubia adpareant, absolutio differatur, nisi eam differre gravis necessitas prohibeat.
- 3) Si denique signa pervicaciae adpareant, absolutio semper deneganda est.

Pro usu igitur harum regularum signa contritionis verae, item dubiae, nec non pervicaciae criteria nosse oportet, de quibus jam egimus. Utut autem hae regulae in se consideratae clarae sint et breves, usus tamen earumdem difficultatibus circumseptus est non exiguis; etenim agnitio animi jamjam emendati, vel nondum emendati res omnium difficillima est. Quis enim nescit, quam difficulter nostrum ipsorum animi statum agnoscamus? Quanto vero difficilior res erit, si de statu animi vero, de genuina et sincera contritione aliorum agatur? Quantam scientiam, sanctorum inquam, quantum maturum judicium, quantam morum integritatem, et quam pium charitatis affectum unusquisque nostrum, dum judices agimus

<sup>1)</sup> Serm. 8. de Adventu.

in sacro tribunali, afferre debet? Quia tamen Deus ter Optimus Maximus hoc officium non angelis, sed infirmis hominibus, quales universim sumus, imposuit, ejusdem gravitas ad indefessam quidem industriam provocare, neminem vero deterrere debet. Sacerdos ad id munus deputatus, dum id, quod suum est, pro viribus confert, jure illud S. Leonis dictum sibi usurpat: "Qui mihi honoris est auctor, ipse mihi fiet administrationis adjutor, et ne sub magnitudine gratiae succumbat infirmus, dabit virtutem, qui contulit dignitatem 1)."

Quale nam judicium de legitima poenitentis dispositione in ordine ad absolutionem sacramentalem in confessario requiritur? Theologi responso ab invicem vocibus et modo loquendi dissident, aliis exigentibus judicium prudens, aliis probabile, aliis denique moraliter certum; verum tria haec sensu aliquo sano conveniunt, ac coincidunt. — Sufficere in confessario judicium prudens de legitima poenitentis dispositione, cui absolutionem conferre liceat, per se videtur manifestum. Quid enim a confessario amplius exigi potest, quam ut ministerium suum prudenter adimpleat, eos beneficio absolutionis donando, quos prudenti judicio capaces dignosque esse arbitratur? Alii statuunt judicium probabile, quod respuendum non est, si dicas judicium istud, quod nititur motivo absolute et comparative gravi ac sufficienti, ut trahat virum prudentem in assensum. Aliis placet vocare judicium moraliter certum, quibus assentire licet, si moralis certitudo accipiatur pro ea, quae juxta communem hominum existimationem sufficit, ut aliquis prudenter agat, quia justam dubitationem excludit.

Linem differre prohibet, num confessarius impertiendo absolutionem differre prohibet, num confessarius impertiendo absolutionem sequitur judicium prudens? Dicimus, non quidem de legitima poenitentis dispositione, cum de illa prudenter dubitare supponatur confessarius, sed de honestate suae actionis, quia prudenter judicat, in casu posito honestam et licitam esse absolutionem, quia prudentia est, in extremis extrema tentare, et potius, Sacramentum, quod pro salute hominum institutum est, nullitatis, quam animam salutis periculo exponere.

### Media inter rigorem et laxitatem via.

§. 206. Ne vero confessarius potestate divinitus sibi collata detrimentum animae suae et fidelium abutatur, duo potissimum detrimentum animae suae et fidelium abutatur, duo potissimum detrimentum subsolutionis munere cavenda sunt: nimia facilitas et nimia facilitas et nimia sipecultas in remittendis peccatis. Qui justo plus facilior est in remittendis peccatis, dum indignos absolvere uon veretur, dummodo de dolere asserant, et emendationem — proh dolor! debilli voce rolatam, proposito adeo languido et inefficaci existente — promitant, is profecto profanat Sanguinem Jesu Christi ejusque Sacramentum; fovet peccatorem in suis iniquitatibus; suffocat et supprimit conscientiae remorsus; Sacramentum Eucharistiae tribuit poeditenti profanandum per indignam sumtionem, denique perire sinit peccatorem, et ipse se perdit per sacrilegum potestatis suae abusum. "Non esset, inquit vir eminentissimus Bellarminus, hodie

<sup>1)</sup> Serm. 1.

tanta facilitas peccandi, si non esset tanta facilitas absell vendi. "Et Fleurii Abb. limatum judicium: "Peccatis, qua nequeunt excusari, mederi se putant facili absolutione, quar nunquam denegant, ne quidem differunt, quotiescumque iterantu lapsus. Ita voti damnatur home vitiis coopertus, et agit, quod vult posteaquam audiit se revera peccare, sed remedium esse facile; a se posse peccare quotidis, si quotidie confiteatur. Hace absolutio nis facilitas quodammodo in nihilum redigit peccatum, quia eju horrorem abolet, facitque, ut id habeatur pro malo non communtantum, sed etiam inevitabili. Quis timeret febrim, si hanc depel leret exhaustum vitrum aquae? Quam crebra essent furta vel homi cidia, si pro eis satis fieret per lavationem manuum? Confessio es propemodum aeque facilis, si sufficit sacerdoti verbum in auren diecre, si dilatio absolutionis metui non debet".

Verum enim vero non minus injuriae maculam sibi inurum animos adimunt, et a salutifero Sacramento Poenitentiae et Euchs ristiae deterrent, qui in judicio ferendo de poenitentis dignitate nescio qua animi anxietate vel rigore ducti, plus justo rigidiore absolutionem differunt, aut plane denegant, ubi ejus concedends gratia, omni in casu, opera emendationis jam perfectae, sive e integro consecutas exigunt. Saepe accidit, ut homo serio resipseens, in magno tamen tentationis aestu prosternatur, quem itaque emendationem ex integro consecutum esse dicere nequaquam licet verum quem, siquidem post lapsum statim iterum surgat, vitiosus dicere certe nefas foret. Quare ad impertiendam poenitenti absolutionem sufficit serius et efficax emendationis conatus, ita, ut ul reliquae conditiones adsunt, recipiendae gratiae divinae capax di gnusve censeri debeat.

Ex dictis itaque liquet, difficile profecto esse discernere num majus damnum ex indulgentia regulis evangelicis atque eccle siasticis adversa, an ex rigore ultra justos limites producto fidele capiant, dum illine sese temere sacrorum Mysteriorum participationi ingerant, hine saluberrimis animae suae remediis arcentu atque innumeris privantur gratiis. Certe S. Gregorio Naz. 3) test in codem vitio sunt, indulgentia omnino animadversionis expers, e condemnatio venia omni carens; illa omnes habenas laxans, hace o vehementiam strangulans; cum utraque ad inferendum animabu exitium tendat, jacturam, qua major cogitari haud possit.

Fac igitur, inter laxitatem et rigorem viam teneamus mediam ut neque obviis poenitentium promissis fidem adstruamus, nequ repellamus illos, qui quamquam dispositi, infirmi tamen sunt, e hoc sensu etiam concessa gratia Sacramenti tantopere indigent

<sup>1)</sup> Conc. 3. Dom. IV. Adv. 2) Diss. 8. in hist. eccl. — 3) Orat. 39. — Salv. Epist. ad Charicl. Presbyt.

Quot enim dantur, ut exemplo utar, qui ex integris annis mollitiei, ebrietati, injustae rerum acquisitioni aliisque vitiis indulgent! Quantum igitur in rempublicam christianam detrimentum, et quanta in nosmetipsos materia condemnationis redundabit, si tales dum confessionale accedunt, vel per inhumanum rigorem deterremus, vel per nimiam facilitatem vulnera, quibus mederi oportebat, saeviora et incurabilia reddimus! Contra, si hujus generis miseros pro viribus ad frugem meliorem disponere, dispositosque cum Deo roconciliare satagimus, quam acceptam et proficuam operam exinde tum ipsi hisce deperditis oviculis, tum optimo Pastori navare possumus. Et quid nostram mentem aliquando magis recreabit, quam recordatio, fratres nostros nostra opera acterno excidio ereptos et saluti jamjam desperatae restitutos fuisse 1)?

Quare unum, quod superest, quodque sine intermissione rogamus, illud est, ne praecipites simus in ferendo judicio poenitentem sacramentali indignum esse gratia; neve unquam hujusmodi judicium feramus, antequam omnem, quae in viribus nostris est, operam et industriam adhibuerimus, qua scilicet poenitens dignus absolutione fieri queat <sup>2</sup>). Quod officium confessario tunc inprimis incumbit, ubi timendum instat, ne sine absolutione dimissus amplius ad confessarium ipsum, aliumque redeat. Hinc dummodo spes alla supersit, confessarius adlaboret, et quos minus dispositos arbitratur, prudenti suavique agendi ratione disponat, eosque, nonnisi omni quoad maxime fieri potuit opera frustrata, dimittat.

### Absolutionis sacramentalis forma et sensus.

§. 207. Forma in absolutione adhiberi solita, plerumque in Ritualibus praescribitur. Videlicet confessarius ante confessionem, si poenitens benedictionem petiverit, dicto: "Dominus sit in corde tuo, et labiis tuis, ut digne et competenter conflearis peccata tua, in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti. Amen"; post confessionem poenitentis admonitione facta et poenitentia imposita dicat: "Misereatur tui omnipotens Deus et dimissis peccatis tuis perducat te ad vitam aeternam. Amen. — Indulgentiam, absolutionem, et remissionem peccatorum luorum tribuat tibi omnipotens et misericors Dominus. Amen. — Dominus noster Jesus Christus te absolvat, et ego auctoritate illius absolvo te ab omni vinculo excommunicationis, suspensionis, et interdicti, in quantum possum, et tu indiges. Deinde <sup>3</sup>): Ego te absolvo a peccatis

<sup>1)</sup> Cfr. Stapf. Theolog. mor. — 2) Cfr. Sailer II. Bd. p. 355. Pastoral-theologie, et epist. encycl. Leonis XII. P. P. de jubil. extens. ad Patriarchas etc. 8. cal. jan. 1826. — 3) Vocabulum "deinde" licet in nonnullis editionibus ritualis romani rubro sit charactere impressum, ad formam tamen integram spectat. S. R. C. 11. Mart. 1837 et 27. Febr. 1847.

tuis in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti. Amen. Passe Domini nostri Jesu Christi, et merita beatae Mariae Virgine et omnium Sanctorum, et quidquid boni feceris, vel mali sus nueris, sint tibi in remissionem peccatorum, augmentum gritae, et praemium vitae aeternae. Amen.

Omnia quidem sunt ex praecepto exprimenda, ad veritate tamen Sacramenti duo ista sufficiunt: Absolvo te, quia effectua Sacramenti exprimunt. Haec enim verba a peccatis tuis satis de terminate intelliguntur per confessionem poenitentis. Express autem, seu invocatio SS. Trinitatis non videtur esse essentiali. cum neque ex verbis Christi, neque ex Traditione inferri possit ista 🖚 cessitas. Ceterum quae praeter haec verba: "Absolvo te" ad formaabsolutionis pertinent, consentance addita fuerunt: nam 1mo prom men Ego auctoritatem quamdam sonat, quae competit judici sente tiam proferenti. 2do per has voces: a peccatis tuis, clarius 👄 primitur effectus Sacramenti. 3tio sacerdos cum addit: "in noma, Patris et Filii et Spiritus sancti" significat Dei nomine et virtua agere. Verum licet omnia exprimenda sint, quae in formula nota sunt, tamen ubi vel casus necessitatis, vel magna frequentia fitentium accelerationem suadet, satis erit, si missis antegre dicatur: "Dominus noster Jesus Christus te absolvat, et ego 👛 ctoritate illius absolvo te ab omni vinculo excommunicationis, spensionis et interdicti, in quantum possum, et tu indiges": " te absolvo a peccatis tuis in nomine Patris et Filii et Spiritus san Amen." Imo si necessitas agonizantis urgeat, omnino sufficit, dicatur: "Ego te absolvo ab omnibus censuris et peccatis in nom 🚄 Patris et Filii et Spiritus sancti. Amen." Quia tamen plerumqu quando magna frequentia populi adest, spatium aliquod tempo 🗯 intercedit, donec alius in confessionale subintret, ideo eo tempooratio: Passio Domini nostri Jesu Christi etc. recitari potest 1).

Quod sensum essentialis formae absolutionis attinet, verus obvius verborum sensus hic est: Ego ut Christi minister et judab Eo constitutus, remitto tibi peccata tua, primum quoad mac lam, tum etiam quoad poenas aeternas, quae iisdem peccatis debe tur, conferendo gratiam, quantum de se est, remissivam peccati

<sup>1)</sup> Schmid's Liturgik 2. B. S. 78 — 79. — 2) Conc. Trid. Sess. XI cap. 6. can. IX. Quamvis absolutio sacerdotis alieni beneficii sit dipensatio, tamen non est solum nudum ministerium vel annunciam evangelium vel declarandi remissa esse peccata: sed adinstar actijudicialis, quo ab ipso velut a judice sententia pronunciatur.

# Modus agendi in absolutione danda.

§. 208. Expositis regulis, quando absolutio danda vel non danda sit, jam ad modum ipsum, quo confessarius se gerere debeat, dum absolutionem aut concedit, aut differt, aut denegat, exponendum nos accingimus.

Si absolutio datur, quoad rationem seu modum ipsius absolutionis concedendae monendum nil restat, nisi, ut confessarius a) absolutionis verba juxta praescriptum Rituale dioeceseos suae dicat. b) Dum dicit, Indulgentiam etc. vel si verba illa omittantur, dum dicit: Dominus noster Jesus Christus etc., elevet dexteram versus poenitentem. c) Si poenitens sit laicus omittitur vox: suspensionis. d) Absolutionis verba proferat mente devota, sicut decet Vicarium Christi, cujus legatione fungitur. e) Absolutionem pronunciet submissa voce, ne ex recitata vel non recitata forma absolutionis suspicari adstantes possint, hunc illumve absolutionem sacramentalem non obtinuisse.

Patroni formae conditionatae, si contingeret, ut poenitens nonnisi sub conditione absolvendus esset, praecipiunt, ut confessarius eum expressis verbis de hac re moneat, factique rationes ex-Plicet, ut cum brevi, quod ipsi suadendum est, tempore sacrum tribunal accedat, manifestioribus verae contritionis indiciis omne dubium removeat, conversioni suae impensius det operam, et magis magisque in bonorum operum praxi convalescat. Hinc in officiis confessarii est, poenitentem motivis cum quadam energia et unctione propositis ad majorem pro futura Sacramentorum susceptione dignitatis gradum instruere et disponere. — Ex parte haec mo**nita usui esse** possunt etiam in simplici absolutionis forma, ubi de legitima poenitentis dispositione dubium obversatur, et simul casus necessitatis, qui absolutionem differre prohibet, adesse deprehenditur. Quod autem illud in casu tantum diffamationis, scandali vel damni. nequaquam vero in casibus, puta: periculi mortis, aut dubii Doenitentis vita vel de ejus sufficienti usu rationis locum habere Possit, per se intelligitur.

# Quaestiones practicae hanc materiam spectantes.

§. 209. Quid agendum, si 1) poenitens absolutione impertita, cdux novum afferat peccatum mortale, ex oblivione omissum, is us mox post absolutionem meminit? Renovato dolore iterum absolutionem licite fit, etiam ubi illud peccatum est tantum veniale; tunc tamen non fit necessario. Quid, si peccatum prius ut dubium confessus, postea illud certo cognitum iterum confiteatur? Supposita illa sententia tale peccatum debere iterato eum confiteri, certum est, absolutionem sacramentalem esse repetendam, sicut si in

articulo mortis vel ejus periculo aliquis tantum in genere sua perato morbo ea iterum confiteri, et ab illis iterum absolvi; nento non licet derogare integritati Sacramenti a Christo praescripterio Hoc autem in iterata absolutione observandum, ut confessari un non absolvat elevata manu et palam formata cruce, sed clam poenitentem inclinatus, ne, si adstantes animadvertant, iterum dari absolutionem, eum suspicentur reum esse peccati mortalis. Aliud foret, si praesentes nunc essent omnes alii ab iis, qui antea adfuerant, aut solus poenitens.

- 2) Si confessarius ante absolutionem peccata poenitentis esset oblitus? Sufficit ad absolutionem, aliquando fuisse distinct am cognitionem peccatorum in confessario, nunc autem adhuc esse confusam de statu poenitentis, quae consistit in eo, quod plurium meminerit.
- 3) Si dubitetur, num absolutionis forma pronunciata fuerit? Repetatur, si dubium fuerit prudens.

### Modus agendi in absolutione differenda.

§. 210. Hic duo potissimum expendenda sunt, tempus scilicet, quousque absolutio differatur, et modus agendi, quem confessarius teneat, dum absolutionem differt.

#### A. Quoad tempus.

Tempus, quousque absolutio differenda sit, dimetiendum a) ex poenitentis dispositione; certum quippe est, absolutionem qui impensius adlaborant, ut sese corrigant, generatim loquendo diutius non esse differendam. b) Ex natura peccati, quod imp gnandum est; quaedam enim difficilius quam alia vincuntur. c) 🎉 occasionibus peccandi, quas poenitens habet; prout frequente sunt, vel minus frequentes, tempus vel brevius vel longius ad cipiendam absolutionem designandum est. Hic e. g. erit forta ebriosus, qui nonnisi dominicis festisque diebus sese inebria habet occasionem; quo in casu inutile foret illum in hebdomad differre, hoc enim temporis intervallo vix unam occasionem habe resistendi, quo sane tempore confessarius certior non efficere de illius correctione. Si autem est promptior in iram, qui singual ferme diebus jurare consueverit, postquam duas traduxerit heb madas injuratus, ostendit se non modicum profecisse, atque profecisse, positum suum fuisse sincerum: quippe tempus hoc fluere non pot quo minus pluribus tentationibus illi fuerit resistendum. — Qui v 😂 1 peccat duntaxat propter occasionem, hac amota absolvi potest= g. cum litem absolverit, quae odii, obtrectationis, furorisque causa; cum domo ejecerit mulierem, cum qua peccare consueve

Illi vero, qui ex magna imbecillitate peccant, et qui vehementibus et ferme assiduis tentationibus agitantur, non sunt in longum tempus dimittendi. Sic enim puer secretis assuetus impudicitiis, in breve tempus dimittatur, ne vel despondeat animum, vel ubi semel tentationi cesserit, consuetis sese flagitiis tradat, non ultra ad confessarii pedes reversus; dum e contra, si ex brevi confessus est, et ex brevi se iterum confessionali sistit, tam promissiones ab ipso factae quam adhortationes a confessario datae adhuc recentes maximam habebunt in eo vim, validumque erunt contra tentationem subsidium.

#### B. Quoad modum.

Quod modum attinet, quem in hac re servare tenetur confessarius, sequentia notamus:

- a) Confessarius potissimum curam habeat, ut poenitens intelligat et convincatur, non ex impetu animi, non ex quacumque mala voluntate ipsi differri absolutionem. Hinc exponendae sunt rationes. cur absolutio differatur, curandumque, ut poenitens eas pervideat. ac probet: quin imo pro viribus efficiendum, ut mora haec illi non accidat injucunda, cum non sit aliud quam charitatis effectus. Inferenda igitur sunt omnia illa bona, quae ex dilata absolutione promanant, et e contra detrimenta, quae ex impertita nascuntur; eo quidem monito, quod facilius esset confessario, absolutionem largiri statim, ac ex eo petitur, quam sibi necessitatem injicere recens instituendi examen conscientiae eorum, quos differt in tempus. Hine exponat, nec divinae Majestati, nec evangelicae disciplinae, nec ipsius poenitentis saluti congruere, ut gravia delicta facile remittantur; apud Deum non solam sententiam sacerdotum, sed etiam reorum vitam quaeri, i. e., emendationem; quod corporibus est medicus, hoc animabus esse Poenitentiae ministros; de manu eorum requirendas esse animas, quarum vulneribus opportuna medicamenta non apposuerint; ideo differri absolutionem, ut poenitentiae dignos fructus faciat peccator, et sic perfecte a peccati occasione et improbae vitae consuetudine se subducat, ut per religrum vitae tempus facilius a peccatis abstineat, et in sancto proposito perseveret.
- b) Suggerat monita, et consilia, et media, quibus se ad proximam confessionem praeparare, et fructus ex dilatione capere possit ac debeat. Quare poenitentem moneat, ut interea a relapsu se custodiat; hic enim est finis et fructus absolutionis dilatae et regula, quam confessarius in absolvendo postmodum, aut rursus remittendo poenitente sequi debet, ut occasionem proximam relapsus fugiat, eamque fugam sibi praescriptam esse sciat, tanquam conditionem absolutionis postea obtinendae. Remedia ipsi praescribat, quibus sperare possit a peccatis suis retrahendum, et contraria,

quantum poterit, peccatis applicet medicamenta. Sint etiam poenalia, quibus possit iram Dei flectere et misericordiam consequi, qua adjutus emergere valeat e statu suo misero.

- c) Postquam vero hac ratione contra relapsus sufficienter eum praemunierit, vivendique rationem docuerit, tempus, quo ad sacrum tribunal revertatur, defigat faciatque, ut poenitens id serio promittat. Si redire ille ob locorum distantiam, aut propter alias rationes ad eundem confessarium uon possit, jubeatur alteri se intra praefinitum terminum sistere, cui absolutionis dilationem, ejus causam, poenitentiam impositam, et an impleverit, declaret. Tametsi vero utilius sit poenitenti ad cundem reverti confessarium, non tamen ad id cogendus, sed libertati suae relinquendus videtur. Studeat autem poenitenti omni modo persuadere, ut deinceps confessarium ordinarium sibi eligat, nec ab eo amplius sine gravi causa recedat.
- d) Moneat denique, ne orationem super se dicendam, et crucem formandam pro absolutione sumat; id enim fit, ut omne incurrendae infamiae periculum abigatur, et ne absolutione non donatus fors ad sacram Communionem accedat; si vero nihilominus se ad eam stiterit, sacra Communio, ne quid contra secretum sacramentale agatur, illi impertienda est.

Si autem poenitens statuto tempore redux fuerit, videndum, num data monita et media et adhibuerit, et emendationis fructus ediderit; qua ratione definiendum, num absolutionis gratia dignus sit nec ne, et si judicaverit confessarius, ea, quae prima vice praebuit. ad eum in officio retinendum, remedia satis non esse, validiora illi praescribat, leniter significans, videlicet prohibere Deum. ne inordinatis illius indulgeat desideriis, et sibi regulas praescriptas esse, a quibus recedere non possit incolumi conscientia, et quibus obtemperare cum vitae periculo teneatur. Advertendum tamen, non ideo continuo remittendum esse, qui post intensiorem habitum et frequentiores relapsus semel tantum ex infirmitate potius quam impellente habity relapsus est; dummodo tamen monitis se fidelem praestiterit, et pro viribus pravo habitui restiterit, ac dispositus videatur omni conatu a relapsu sibi praecavere. Compellatur tamen hujusmodi ad praefixum terminum rursus confiteri, ut sic pedetentim veterem hominem cum omnibus suis actibus exnat. et cautior fiat ex obligatione se ostendendi sacerdotibus. Ceterum emendationem cognoscere poterit confessarius ex dispositione et interno affectu poenitentis; unde scrutandum cor ipsius, pertingendum usque ad divisionem animae ac spiritus, et discernendae cogitationes et intentiones cordis. Si enim pravis cogitationibus saepe fuerit voluntarie oblectatus poenitens, si occasiones desideraverit. quaesierit, viget pravus habitus, etsi ad effectum perduci non potuerit. At vero si poenitentia ductus et horrore peccati remedia

crontra libidinem adhibuerit, pravae consuctudini reluctatus sucrit, prava desideria aut cogitationes alliserit ad petrasa, pro praeteritis satisfacere coeperit, occasiones nec quaesierit, nec deliberate desideraverit, imo praeparaverit animam suam contra tentationem, facile in isto pravus habitus destructus praesumitur.

At si poenitens non absolutus a confessarie alium pro obtimenda absolutione illico post confessiones adeat, audiat ipsum confessarius, ast, nisi justissimas de priori confessario conquerendi rationes habeat, praescripta et agendi rationem prioris retineat, nec nisi tum, ubi eum justo durius babitum fuisse deprehenderit, excusato priori, absolvat. Si vero elapso tempore pro obtinenda absolutione poenitens venit; quae ipsi a priori imposita fuere, exploret, et facta inquisitione et causa cognita, ubi eum emendatum invenerit, absolvat; nec tamen facilem se praebeat, sed potius difficiliorem, si justam causam, cur alium adierit confessarium, non detegat.

### Modus agendi in absolutione deneganaa.

§. 211. Simili modo procedendum eum poenitente, cui neganda est, ac cum illo, cui dilata fuit absolutio. Nusquam ita abjieiat poenitentem, ut eum omni spe destitutum a se dimittat, aut nudia et asperioribus verbis absolutione indignum declaret, ne desperans peccator in pejus ruat, planeque confessionem deinceps rejiciat, et ne ipse confessarius amaro zelo circumveniatur a satana, non enim ignorare debet cogitationes ejus. Circumvenimur ab eo, si per nimiam tristitiam pereat, qui potest liberari per indulgentiam 1). Verum fortissimis, quibus poterit, verbis obstinatorum Pertinaciam vincere et induratos emollire animos tentabit confessarius. nunc Dei bonitatem patientiamque commendans, nunc ejus horrendam vindictam, suppliciaque impoenitenti et duro cordi prae-Perata ob oculos ponens, nunc mortis incertam horam, judicii rigorem et aeternas inferorum poenas ad vivum referens. Sed memor Verbi Domini, quod hoc genus in nullo potest exire, nisi in vratione et Jejunio, non cesset memoriam poenitentis facere in orationibus suis, et poenitentiis iram Dei flectere, ut impleat omnem voluntatem bonitatis in isto peccatore. Quoniam tamen denegatio tunc locum habet, ubi signa pervicaciae invictae adparent, poenitenti ex gravioribus pec-Catis reduci, dum confessarius daturus est absolutionem, praemittat iterum multa cum Spiritus unctione et energia, quae in illo contritionem resuscitent et renovent. — Ostendat illi necessitatem, **Quam habet** Deum precandi, ne unquam ab ipso Spiritum suum auferat, et ne illum projiciat a facie sua. — Inspiret illi grati animi

<sup>1)</sup> Amb. libr. 1. de Poenit. c. ult.

sensum pro dono conversionis, et verum sincerumque desiderium m perseverandi in Dei gratia. — Explicabit quoque, et alte illi impurimet verba Salvatoris: "Ecce sanus factus es, jam noli peccare, ne deterius tibi aliquid contingat" 1). His addi possunt pauca de Sacra-amento Eucharistiae, quibus fiducia et amor in Jesum Christum, et desiderium ardens Illum suscipiendi excitentur.

### Sectio II.

De principiis specialibus in administratione Sacraments

Poenitentiae observandis.

### Conspectus.

§. 212. Etsi confessarius ex hactenus dictis sufficientem instructionem habere possit ad confessiones suo et poenitentium fructu et solatio audiendas, nihilominus tamen operae pretium esse judicamus in usum juniorum confessariorum, theoriam special m subnectere, quae, suppositis principiis generalibus, speciales in the tregulas ad peculiarium poenitentium confessiones excipiend

Quod ordinem materiae pertractandae attinet, sequimur di sionem diversorum poenitentium ratione habita eorundem statesinterni, et externi, nec non specialium relationum: hinc

Caput I. de principiis specialibus ratione habita poenitentica status interni, videlicet pro varia indole mentis, voluntatis et per culiarium animi affectionum.

Caput II. de principiis specialibus ratione habita poenitentius status externi, puta, aetatis, sexus, vitae conditionis, bonorus fortunae, corporis valetudinis etc.

Caput III. de principiis specialibus ratione habita specialius relationum tum poenitentium tum peccatorum.

<sup>1)</sup> Joann. V. 14.

# Caput I.

principiis specialibus ratione habita status poenitentium interni.

#### A. Pro varia mentis indole.

### Eruditi.

§. 213. Literarum studiis eruditi et bonarum artium disciplidocti, dum ad sacrum tribunal accedunt confessuri, debito stuquod eorum eruditioni et doctrinae convenit, excipiendi ac tandi sunt. Ut taceam, in non paucis Religionis scientiam longe riorem esse scientia profana, quinimo defectibus, ne dicam erbus, eam laborare, non desunt homines ceteroquin eruditi, qui affectuum suorum mancipia, et quemadmodum nihil sibi relini vertunt, credibile est, ipsos ne gravia quidem peccata confi-. Quamobrem confessarius intelligens, poenitentem suum in hoc u versari, illum, quantumvis eruditum et in disciplinis seculais clarum, interrogare et instruere ne vereatur iis in rebus, in ous verosimiliter deliquerit, inprimis in officiis status, omissionec non religiosae observantiae. Omnes enim docti et indocti ninum veneramur unum Patrem et Filium et Spiritum sanctum, atorem, Redemtorem et Sanctificatorem, in ipso vivimus, moveet sumus. Qui ceteris scientia eminent, pietate pariter praeere studeant. Eruditorum exemplo plurimum ducuntur et fascitur illiterati et plebeji. "Ita fit, ut qui sunt in culmine seculi stituti, aut plurimos secum perdant, aut secum multos in via tis acquirant. Magna tabes vel poena manet, si multis praebeant ae imitationis laqueum: vel gloria, si multis ostendant sanctae versationis exemplum, 1). - "Si quis de populo deviat, solus t. principis error multos involvit" 2).

Edoceantur verae scientiae characteres: "Scientia sine chate inflat, et consummata scientia, testante Scriptura, est nosse ainum." "Ecce timor Domini ipsa est sapientia, et recedere a o, intelligentia" 3). "Corona sapientiae timor Domini. — Quam ¿nus, qui invenit sapientiam et scientiam! sed non est super titem Dominum" 4). — "Vera sapientia (scientia), quae de suriest, primum quidem pudica est; deinde pacifica, modesta, dibilis, bonis consentiens, non judicans, sine simulatione" 5). ant, qui scire volunt, ait S. Bernardus, tantum ut sciant, et

Fulg. ad Th. c. 6. tit. 2. 7. — <sup>2</sup>) S. Bern. ep. 117. — <sup>3</sup>) Job. XXVIII. 28.
 Eccli. I. 22. XXV. 13. 14. — <sup>5</sup>) Jac. III. 17. 18.

curiositas est. Sunt qui seire volunt ut sciantur ipsi, et vanitas est. Sunt, qui scire volunt, ut scientiam vendant, et turpis quaestus est. Sunt, qui scire volunt, ut aedificentur, et prudentia est".

Monitum autem princeps nostris, proh dolor! temporibus illud est in confessionibus eruditorum, ne prae scientia profana fidem christiano-catholicam vilipendant. "Multi enim sunt, qui simulantes fidem non subditi sunt fidei, sibique fidem ipsi potius constituunt, quam accipiunt, sensu humanae inanitatis inflati"2). Si sua cuivis disciplinae laus, exerceantur ingenia, colantur artes atque scientiae, attamen quam immensis spatiis vera fides haec omnia praecellit! "Fides est humanae salutis initium, sine hac nemo ad filiorum Dei consortium potest pervenire, quia sine hac nec in hoc seculo quisquam justificationis consequitur gratiam, nec in future vitam possidebit aeternam" 3). Neque grave nobis sit, veritates revelatas captum nostrum excedere. Gaudeamus potius de illarum sublimitate, ut praeter reliquas facultates Deo etiam intellectum nostrum mancipare liceat 1). "Plus valet Deus operari, quam homo valet 🔳 🗃 intelligere. Si non intelligis et capis, quae infra te sunt, quomodo 🖚 🗈 comprehendes, quae supra te sunt? Non fallet te Deus, fallitur autem, qui sibi nimium credit. Graditur Deus cum simplicibus, revelat se humilibus, dat intellectum parvulis, aperit sensum puris 🗪 🛋 mentibus, et abscondit gratiam a curiosis et superbis" 5). Fides donum Dei est dicente Apostolo, Christus lumen, quod illuminat 🗩 🖴 omnem hominem venientem in hunc mundum. - Qued formam in -structionum et adhortationum attinet, praeterquam quod charitatis 👛 🎫 sensu non destituantur, graves inprimis sint et solidae; ast tantum abest, ut in solis philosophicis argumentis subsistant, ut potius haec, si quae necessaria fuerint, (quandoquidem eis supersedere apud nonnullos vix poteris) sententiis sacrae Scripturae immiscean- tur, quippe quae interna Spiritus sancti unctione corda tangunt, 🕳 🍮 mentem illustrant, et voluntatem movent. Verbum Crucis, virtes Dei est. "In Christo Jesu sunt omnes thesauri sapientiae et scientiae absconditi" 6). "Existimo, ait Apostolus, omnia detrimentum esse propter eminentem scientiam Jesu Christi Domini mei" 7.

Ne vero confessarius poenitentem pudore offendat, quem in veritatibus religiosis dogmaticis instruere satagit, modum instructionis, quem indirectum vocant, in usum deducet, nisi forte ab ipso poenitente directe imperatur, vel ipsa confessio errores complectatur. Ceterum plurimum ille commendatur modus, quo veritatum dogmaticarum cognitionem in poenitente supponimus, ae pro-

<sup>1)</sup> Serm. 36. in Cant. 3. — 2) S. Hil. de Trinit. libr. 8. n. 1. — 3) S. Aug. serm. 38. de temp. — 4) Baco de dignitate et augmentis scientiarum. Libr. 1X. eap. 1. — 5) Thom. a Kemp. libr. 4. c. ukt. — 7 Cel. 1k. 3. — 7) Phil. III. 8.

pterga eas explicite commemoramus, ut exinde vim et efficaciam, quam ad sectandam virtutem et evitandum peccatum in se continent, commonstremus. Alius modus indirectus est ille, si poenitenti preces vel petitionum, vel gratiarum actionum, quae veritates dogmaticas scitu necessarias involvunt, sive in satisfactionem, sive consilii causa injunguntur. Si e. g. poenitens mediante precatione se commendare Deo triuno scite jubetur, ut mente revolvat dogmata de Deo in substantia uno et personis trino; de SS. Salvatore, qui se Patri pro peccatis nostris tanquam hostiam piacularem obtulit; de Spiritu sancto, qui nos in Baptismate, Confirmatione etc. sanctificavit. Et hoc modo confessarius cetera quoque dogmata in memoriam poenitenti revocare et explicare poterit, prout necessarium esse duxerit, quin tamen offensionis periculum incurrat.

# Fidem negantes, et in ea nutantes.

§. 214. Ad Sacramentorum susceptionem in adultis requiritur fides '). Est enim fides fundamentum rerum sperandarum, initium salutis et radix justificationis. Hinc absolutione sacramentali non tantum indigni, sed et incapaces sunt, qui veritates fidei Religionis nostrae catholicae negant 2).

Sunt vero poenitentes, qui veritates Religionis nostrae addubitant, vel gravissimis circa Religionem dubiis detinentur. Quam funesta isthaec dubitatio et fluctuatio sit, vel exinde patet, quod ejusmodi homines, unum fortasse hoc sciant, nos fidei officio obli-82ri, ceterum efficacissimis momentis destituantur, quibus ad virtutem disponi, et in ejus exercitio roborari debeant. Jam confessarius circa hos poenitentes sedulo indaget, qualis lateat in eis animus. Qui nimirum vel ex defectu solidae instructionis de religione 👼 📭 persuasus non est, vel ex quocunque rerum eventu de illius Veritate fluctuare coepit, talis, nisi fors dubia suborta plane contemnenda videantur, petito superno lumine, in veritatem inquirat; 🏝 ち justo moderamine fiat juxta illud Apostoli: "Non plus sapere, Tam oportet sapere, sed sapere ad sobrietatem, et unicuique, sic-Deus divisit mensuram fidei" 3), et Ecclesiastici: "Altiora te ne 🗣 📭 📭 🗣 🚾 📭 🗣 📭 🗣 📭 🗬 🗣 🗣 📭 🗣 🗣 🗣 🗣 🗬 🗬 🗣 🗣 🗣 🗣 🗣 🗣 🗣 🗣 🗣 🗣 🗬 🗣 🗣 🗬 🗬 🗬 🗬 🗬 🗬 🗬 🗬 🗬 thi Deus, illa cogita semper, et in pluribus operibus ejus ne fueris 🕒 uriosus" 4). Qui jam ad amplectendam veritatem sincere paratus, illam pro viribus inquirere desiderat, illamque omni meliozi modo edoceri cupit, is prorsus innocenter fluctuat, et pullum exinde Esatum contrabit. E contra qui datam melioris instructionis oppor-

Con. Trident. Sess. VI. cap. 8. -- 2) S. Chrys. serm. de Fide, Spe et Charit. 8. Thom. Summ. theolog. 2. II. q. 161. a 5. ad 2. -- 2) Rom. XII. 3. -- 4) III. 22. -- Cfr. S. Aug. tract. 78. in Joan.

tunitatem detractat, adeoque voluntarie dubiis suis immorari perg a culpa nequaquam immunis censeri potest, quippe qui in Deum semetipsum incurius magnam impietatem committit. Atque hujusmopoenitentes, ni resipiscere velint, absolutione indigni sunt. Fontes im: dignissimae obstinationis illorum, qui insuper dubia sectantur, £1 iisdem sibi complacent, et quamvis veritas ipsis solide proponatur. suum tamen assensum suspendunt, plerumque sunt vel turgida superbia, qua tales supra vulgus eminere volunt, et quidquid captum eorundem excedit, illico stomachantur; vel occultum aliquod veritatis odium, quae utpote eorum affectibus contraria, ipsis invisa redditur. Quapropter confessarius, dum vi muneris sui ejusmodi poenitentes veritates dogmaticas edocet, praeprimis a) hortabitur ad virtutis doctrinam christianam sectandam. "Si cupimus, ait S. Chrysostomus, fidem radicatam habere, vivendi ratione pura nobis opus est, quae spiritum retineat, a quo totam vim fidei dependere constat. Impossibile enim est, si vitam impuram habeas, in fide non vacillare. Certe qui de fato nugantur, et salutari de resurrectione sermoni non credunt, ob malam conscientiam et mores depravatos in hoc incredulitatis barathrum se ipsos praecipitant" 1). Salvator optimus Ipse hoc argumento ad comprobandam doctrinae suae originem divinam contra Judaeos utitur: "Si quis, inquit, voluerit voluntatem eius facere, cognoscet de doctrina mea, utrum ex Deo sit, an ego a me ipso loquar" 2). b) Dehortabitur a conversatione cum hujusmodi hominibus, qui dubia et errores spargunt sive sermone sive scriptis, juxta consilium Ecclesiastici: "Qui sophistice loquitur. odibilis est: in omni re defraudabitur; non est illi data a Domino gratia: omni enim sapientia defraudatus est" 3). c) Commonefaciet eum etiam atque etiam de efflagitando a Deo dono fidei, ut dicamus cum Apostolo: "Adauge in nobis fidem!" vel cum afflicto patre! "Credo Domine, adjuva incredulitatem meam" 4). Tum vero actus fidei frequenter dicere ipsi commendabit, praecipue illarum veritatum, quarum viva recordatione prae ceteris indigeat.

Non raro mentes etiam piissimae permolestis circa religionem divexantur dubiis vel ex impetu tumultuantis phantasiae, ut scrupulosi, vel ex speciali Dei consilio, quo illas per hoc acerbissimum purgatorium humiliari vult et perfici. Cum igitur hujusmodi dubia nonnisi tentationes sint, atque non ex ratione, sed ex phantasia descendant, factu optimum videtur, ut tales ad dubia, quibus laborant, contemnenda inducantur; atque illis desuper omnis timor adimatur, suadendum ipsis est, ut in tentationis aestu non positive contra illam decertent, sed ut potius mentem aliorsum avertendo, et quasi de via cedentes, impetum adversum declinent, donec tem-

<sup>1)</sup> Serm. 22. de Eleemos. — 2) Joan. VII. 17. — 2) XXXVII. 23. — 4) Luc. XVII. 5. Marc. 24.

pestas deseviat redeatque serenum. De his scite loquitur S. Bonaventura: "Tentationes contra fidem et de spiritu blasphemiae, et similes, nec fugere possumus, nec repugnando vincere: quia quanto plus indignamur nobismetipsis, et disputamus cum eis, tanto magis refricatur eorum rabies, et accenditur. Sed nec curandae sunt nec timendae; tantummodo non consentiatur eis, et patienter earum infestatio, quasi quoddam diabolicum susurrium supportetur, quod aliter compesci non potest".

### Adulti in Religione ignorantes.

§. 215. Qui ignorant Mysteria Religionis nostrae, et illud inprimis: "a Deo justificari impium per gratiam Ejus, per Redemtionem, quae est in Christo Jesu" 2), quae sicut ad salutem, ita et ad justificationem necessaria sunt, in ipsa hac ignorantia absolvendi non sunt. - Est vero ignorantia alia involuntaria et inculpata, alia voluntaria et culpata. Prior illos, quos occupat non tam absolutione indignos, quam incapaces reddit. Hi antequam absolvantur, sufficienter instruendi docendique sunt; vel si nihil amplius ob provectam aetatem, ob rusticitatem, infirmitatem condiscere. nihilque memoria retinere possunt, in ipsa confessione (praeprimis si in mortis periculo positi sunt) haec illos in arena confessarius docebit efficietque, ut eliciant actus fidei in singula eorum, antequam illos absolvat. Laudabilis est pia nonnullarum familiarum praxis, quae precibus vespertinis in communi recitatis mox subjungunt actum fidei de praecipuis Religionis veritatibus, quas scire omnem Christianum oportet.

Ignorantia vero mysteriorum Religionis nostrae voluntaria et culpata, quae provenit ex negligentia, uti provenire solet apud plerosque, qui nec libros pios et religiosos legunt, nec concionibus et catechesibus adsunt, poenitentem absolutione indignum facit, atque ut illum absolvere possit, confessarius antea sufficienter illum instruere atque una simul obligare debet, ut veritates S. Religionis condiscat, in quantum valet idque et fieri potest.

Benedictus XIV. 3) negandam esse praecipit absolutionem ei, qui neglexit culpabiliter addiscere scitu necessaria tum necessitate medii cum praecepti. Sed quoad ea de praecepto dicit, absolvi Posse poenitentem, si ex animo promittat conari addiscere, nimirum: "Eo quandoque casu poenitens absolvi potest, quo se hujus Vincibilis ignorantiae reum agnoscit et promittit, operam se impense daturum. addiscere necessaria necessitate praecepti."

Libr. 1. de Prof. Rel. c. 1. — 2) Trid. Scss. VI. cap. 6. — 3) In Const.
 42. de doctr. Christi. §. 12.

Ceterum monere oportet, confessiones sub hac ignoran Lia factas, non sine jure repetendas esse, cum ex eadem ignoram Lia poenitens aut incapax absolutionis fuerit, aut ea indignus, et ab clutionem sacramentalem in statu hujus ignorantiae re ipsa ap nd Deum non acceperit. Unde per Innocentium XI. damnata fuit propositio: "Absolutionis capax est homo, quantumvis laboret ignoram Lia Mysteriorum fidei, et etiamsi per negligentiam culpabilem nesciat Mysterium SS. Trinitatis, et Incarnationis Domini nostri Jesu Christi."

### Inculti et plebeji.

- §. 216. Homines inculti et plebeji, quatenus conscientiam suam non integre et sufficienter excutere valent, sine dubio 1) interrogandi sunt. Examen illorum institui potest circa praecepta Dei et Ecclesiae, eorumque occupationes et occasiones, ut magis videbitur convenire. In quaestionibus formandis tria observare fas est; a) ut quaestiones specifice bene designentur, ne frequentius interrogare sit necesse; b) ut quaeratur, prout cujusque conditio fert; c) ut, ubi quaesivit, quod quaerendum esse putavit confessarius, quaerat insuper, an non adhuc peccati conscientiam habeant. Item de numero et circumstantiis sciscitabitur confessarius, ut exploratum habeat universum characterem moralem et animi dispositionem 1).
- 2) Expositis ut oportet peccatis, expedit, ut moneanturinstruantur, nec non disponantur ad contritionem et propositum 🕏 😂 🕏 🕏 emendandi. Quoad primum, materiam exhortationis et instructionis praebet ipsa poenitentis confessio. Si vero se accusant de atibusdam, quae in se peccata non sunt, tauquam de peccatis, vde neglecto Missae sacrificio ex justa causa omisso, de inimicatia i. e. lite quadam honesta coram judice etc. quaerendi sunt, et putaverint esse peccata; si adfirment, monendi sunt de errore, qua ratione licita sit talis actio, breviter ast caute, ne conscientiae teneritudo laedatur, explicandum est. Quoad alterum. 🗷 🗗 licet conscientiae contritionem, doloris motiva seligat, quae eor actati et conditioni judicaverit convenire. Juvantur ejusmodi ma me, si illis proponantur apta similitudo v. g. dueta a filio in patr optimum rebelli, a servo contumaci contra dominum, ab ingrato benefactorem, ab homine valde sollicito, ne amittat haereditat vel temporalia bona, ab amante suum patrem etc. Cfr. §§. Sectio prima de hac materia tractantes.
- 3) Quando confessarius etiam per quaestiones peccatum e cere non possit, tunc attendendum inprimis, num bonae mentis et a non longo tempore confessus, quo in casu repetitis ex priorib

<sup>1)</sup> Cfr. S. Lig. Prax. Conf. p. 21 - 47.

confessionibus peecatis ad contritionem eum hortetur, et illi absolutionem impertiatur. Idem valet, si a longiori tempore e. g. per dimidium annum non sit confessus, prius tamen interrogato, an non doleat, quod, cum sine dubio multa saltem venialia commiserit, ita tamen incurie vixerit, ut ad multa peccata nullo modo attenderit; si cognoscit, se plane incurie vixisse, et in posterum melius se ad suas actiones attenturum spondet, poterit absolutione donari; etenim talis incuria continet quoque aliquam culpam.

#### Hebetes.

- §. 217. Si poenitens sit stupidus et hebes, plura attendenda lant: 1) Si hebetudo oriatur ex consuetudine committendi aliqua pectata, quae mentem veluti ebcaecant, ut sunt luxuria et ebrietas, lifferri debet absolutio, et prius abducendus a talibus vitiis, eo quod coluntate paulatim a malo abducta intellectus plenius informetur. Luodsi nesciatur, an hebetudo oriatur ex peccatis, videri debet, an malis temporalibus rebus sit solers et industrius, nam si est, supicio nascitur, ortam esse ex peccato; ideoque interrogandus erit, ed caute circa peccata luxuriae et intemperantiae. E contra
- 2) si hebetudo oriatur ex naturali complexione, quod colliginar ex eo, si etiam ad alia temporalia sit hebes, si de cetero ostennat, se esse bonae voluntatis, et innocenter vivat, confessarius
  raecat ipsi, actus fidei, spei et charitatis, doloris et praepositi
  liciendo, prout capere poterit, sicque dispositum absolvat jubeatrae communicare. Quodsi tam hebes sit ingenio, ut nullam proriam cognitionem de scitu necessariis Religionis veritatibus fornare possit, dicunt aequiparandum esse fatuo vel infanti: Deus
  latem a nemine exigit majorem notitiam, quam per vim intellectus
  abere possit. Denique
- 3) si hebetudo oriatur ex senectute, et sic senex prius scient ea, quae sunt scitu necessaria, potest illi impendi absolutio, et agra Communio, quamvis jam non ita clare ea videatur capere. La autem antehac non scivit ista, nec satis christiane vixerit, laboradum, ut necessaria addiscat, quantum fieri potest, et disponado dolorem, ne accedente majori senio minor sit capacitas.

### B. Pro varia voluntatis indole.

Levia ac venialia confitentes peccata.

§. 218. In praesenti stadio vix ac ne vix quidem fieri potest, t quis per longius tempus sine speciali Dei privilegio, a venialibus rorsus immunis servetur; attamen unusquisque eatenus sibi saltem tveat, ne deliberato talia committat, et praesertim, ne volunta-

rium erga illa affectum foveat. Aliud enim est in re parvi momes semel iterumve per infirmitatem deficere, aliud huic defectui han tualiter inhaerere. Quapropter plurimum interest, utrum aliqui hujusmodi naevos ex proposito captet, an vero per solam fragilit tem ab iisdem captetur.

- 2. Confessarius etiam de vitandis venialibus poenitentem me nebit, nam, ut alios levium peccatorum effectus taceam, ille. or talem habitum fovere pergit, nimium quantum ad graviora disposi tur. Animus enim exinde vitio quasi familiaris fieri, et acumen con scientiae plurimum hebetari solet, appetitus vero sensuales frem laxiori assueti mox in ausus graviores exardescunt. "Quanto in mi nimis, ait S. Gregorius M., didicit non timendo peccare, tanto i majoribus contemnit pertimescere" 1). Et S. Augustinus, zqui pre jicit molem, obruitur arena" 2). — Insuper exsiccatur fons gratu rum, quibus summopere indigemus, sicque vix aliud exspectari pe test, quam illam, qui in modico iniquus esse consuevit iniquum mo etiam in materia graviori futurum 3). S. Franciscus Salesius i libro de vita devota scribit: "Affectus ad peccata venialia spirit vires evigorant, et elanguidas reddunt, consolationes divinas imp diunt, tentationibus ostium patefaciunt, et quamquam animam ac occidant, eam tamen valde debilitant et aegrotam reddunt. Musc morientes, ait Sapiens, corrumpunt et perdunt suavitatem unguent Dicere vult: muscas, dum unguento vix insident, et ipsum nonni obiter et volitanter delibant, aliud non corrumpere, quam quod in sumunt, adeo ut, quod reliquum est, integrum maneat; at cu unguento consident et manent, ipsum destruere, depravare et int pidum reddere. Ad eundem modum peccata venialia, cum in anima devotam incidunt, siquidem diu in ea non remaneant, non multu ei damni inferunt; at si in illa per affectum, quem erga eade concipit, diu remanent, unguenti, i. e. sanctae devotionis suavit tem haud dubie ipsam amittere faciunt" 1). Accedit saepe illusi qua ejusmodi homines sibi ipsi mentiuntur, peccatum aliquod nonni leve esse, quod nihilominus grave est, quaequae illusio eo mag timeri debet, quum gravitas materiae plerumque ad apicem defin nequeat, et innumerae depravati affectus praestigiae dentur. »Ner dicat in corde suo: Levia sunt ista; non curo corrigere; non e magnum, si in iis maneam venialibus minimisque peccatis. Haec e enim, dilectissimi, impoenitentia, haec est blasphemia in Spiritu sanctum., 5).
- 3. In illis, qui nonnisi per solam fragilitatem levia committu peccata, inprimis fovendus est, et sollicite alendus grati humitisque

<sup>1)</sup> Lib. Past. P. III. Admonit. 31. — 2) In Psalm. 39. — 3) Luc. XVI. 1 Eccl. 19. 1. — 4) Philoth. P. I. c. 22. — 5) S. Bern. Serm. 7. in con S. Paul.

animi sensus; prior ob copiosa, quae a Deo incessanter accipiunt beneficia, posterior ob peccata, utut venialia, quae vix non raro committunt. Quodsi vero sint, qui ex animo deliberato, ex consuetudine et animi ad ea affectione peccata levia patrant, severius cum illis agendum est, inprimis tunc, quando sine timore ruunt in peccata, quae non existimantur mortalia, quia suppliciis aeternis illa non puniri persuasum habent. Hi videntur non amare virtutem, sed timere duntaxat supplicia, nec colere Deum ut patrem, quem offendere nolint, sed solum vereri judicem, quo timent damnari. Probus enim filius non solum sollicite cavet, ne illa committat, propter quae scit, se a patre exhaeredandum, sed etiam omne studium adhibet, ne illa perpetret, quibus patrem suum novit offensum iri, tametsi non adeo, ut filium propterea ab haereditate excludat.

4. Quod absolutionem attinet, valet sententia, quod haec ob peccata levia, quae ex imperfecta deliberatione, non tamen ex habituali affectu ad illa, sed ex humana quadam infirmitate committuntur confessione manifestata, nec differenda, nec deneganda sit. Nam venialia sunt materia sufficiens Sacrameuti Poenitentiae, et poenitens Per eorum confessionem acquisivit jus ad absolutionem, et augmenturn gratiae confertur, quoties Sacramentum illud digne suscipitur. Un de Concilium Tridentinum docet, venialia recte et utiliter circa ommem praesumtionem in confessione dici 1). Probant quoque id piorum et sanctorum usus, et praxis totius Ecclesiae. Qui tamen, quamvis levia nonnisi peccata exponunt, absque necessario dolore et proposito confessionem frequentant, ad sacramentalem absolutione rn obtinendam indispositi censendi sunt. "Habe, inquit S. Franciscus Salesius, veram displicentiam de peccatis, quae consiteberis, quantumvis parva sint, cum firma resolutione, te deinceps emendandi. 3). "Nam periculi plena res est, ait Alexander Nat. venialia sine contritione frequenter confiteri." Et si quando perspectum est conscientiae moderatoribus, poenitentes, qui sola venialia, illaque eadem saepe confitentur, de illis non dolere, nec propositum ipsis esse, ab illis cavendi, quantum humana patitur fragilitas, sed in illis praesertim, quae plena voluntate, non ex subreptione vel infirmitate perpetrantur, amore adhuc haerere, omnem dare operam debent, ut illos ad contritionem excitent, et ab amore nimio sui ipsius vel terrenarum rerum ceterarum abstrahant, quibus velut glutino quodam vel visco detinetur anima, ne ad sponsi coelestis amplexus currat : illisque communionem Eucharistiae, imo et absolutionem aliquando differre juvat.

5. Verumtamen ex eo, quod aliquis eadem semper afferat, quoad venialia inferri semper non potest, illum necessario dolore et proposito bono destitui. Et praecipue illi favens praejudicium me-

<sup>1)</sup> Sess. XIV. cap. 5. — 2) Philoth. P. II. c. 19.

rentur, qui generatim sedulam excolendae virtutis curam gertan et Sacramenta non ex mera assuetudine, sed multa cum maturita frequentant. Attamen his suadendum est, ut unum alterumve per catum usque ad confessionem proximam devitare studeant, vel etiam ut peccatum gravius aliquod antehac commissum, et jam alias Ec clesiae clavibus subjectum iterum exponent, illudque repetitis vicibus detestentur. Hoc tamen inconveniens studiose vitandum est, ne poenitens ex adjecto vitae praeteritae peccato occasionem accipiat, minus detestandi venialia ab ultima confessione commissa, corumque emendationem negligendi. "Poenitens namque secundum S. Thomam habere debet propositum se praeparandi ad peccata venialia minuenda; alioquin esset ipsi periculum deficiendi, quum desereret adpetitum proficiendi, seu tollendi impedimenta spiritualis profectus, quae sunt peccata venialia 1)." Ceterum reiterata gravioris. aut etiam venialium emendatorum confessio peccatorum alio quoque titulo commendatur, quia scilicet juxta S. Thomam "quanto aliqui pluries de peccatis confitetur, tanto magis poena minuitur," idqui tum ex ipsa natura actus confitentis, qui habet poenam erubescentiae annexam, tum quia, ut idem Doctor ait, "in secunda absolution gratiae confertur augmentum, et quanto major gratia recipitur, mi nus de impuritate praecedentis peccati manet, et ideo minor poens purgans debetur." - "Unde non est inconveniens, si per frequen tem (confessionem) etiam tota poena tollatur, ut peccatum omnine remaneat impunitum, pro quo poena Christi satisfecit 2)."

# Personae vere devotae in perfectione christiana proficere cupientes

§. 219. Res est plena solatii, et magnum ad virtutem incita mentum, animas dirigere illas, quae in sanctimonia vitam agentes in perfectione christiana proficere cupiunt. Verum ut conserventum in innocentia, et ad majorem indies perfectionem ducantur, multi opus est confessario charitate, scientia et prudentia, et qualibet en his qualitatibus deficiente plena res est periculi. Felices illas! sincidant in manus confessarii, qui eruditus in via salutis, et zelun et charitatem habet. Felicem quoque confessarium, si in directione harum animarum cooperetur praedestinationi divinae! Acceptior es oculis anima sola perfecta, quam mille imperfectae. Bene auten Ludov. Philippus d'Anneau, Episcopus Fessensis confessarium monet, qui tales animas confitentes habet: "Caveat confessarius, ne hujusmodi poenitentes abjiciat aut objurget, quasi minutias quas dam et nugas proponerent; neve dicat, materiam hanc non esse absolutionis, majora esse proferenda etc. Spiritui enim sancto, cuju

<sup>1)</sup> Summ. theolog. III. q. 87. a. 1. — 2) Ibid. Suppl. III. q. 10. a. 2; item q. 18. a. 2. ad 4.

nutu diriguntur, resisteret, et gravem Christo injuriam inferret, a sancto proposito et perfectiori via poenitentes suos absterrendo. Quin potius eos benigne audiens in suo proposito confirmet, et ad meliorum charismatum aemulationem provocatos quasi ducat de virtute in virtutem, monstretque "quae sit voluntas Dei bona, beneplacens et perfecta 1)." Hostis insidias detegat, perplexitates solvat, suum promtus obsequium offerat. Facile vero haec praestabit, si ipse sanctus esse studeat, ut sanctitatem alios verbo et exemplo doceat; quem in finem exercitiis spiritualibus vacet, quo ordine ad perfectiorem vitam pervenire possit.

- Ast 1) quamvis his dirigendis personis, quae gemmae merito et margaritae Ecclesiae vocantur, ceu magister spiritualis curam, quo ad fieri potest, maxime sedulam impendas, tamen non oportet, ut audiendis et dirigendis his animabus tempus insumas conversioni poemitentium necessarium. Imitare Pastorem bonum, qui tantisper deserit nonaginta novem oves, ut errantem centesimam reducat ad ovile.
- 2) Caveas pariter, ne sollicitum te ostendas, te velle alicujus anīmae directionem suscipere, nec eam obeas illius, quae vult directorem suum relinquere, nisi adsit urgens causa, ut docent S. Philippus Nerius, S. Franciscus Salesius, S. Carolus et alii; ex hocenīm saepe dissipationes et perturbationes oriuntur. S. Salesius sic docet: "Confessarius non est variandus sine gravi ratione. Sed contra neque expedit in hoc esse invariabilem, si legitimae causae mutationis superveniant."
- 3) De his selectis, si dicere fas est, filiis ac filiabus spiritualibus non facile mentionem injeceris coram aliis, partim ne quid,
  etsi indirecte solum, agere videaris contra secretum sacramentale,
  partim ne ipse tibi complaceas, et videaris tibi bonus peritusque
  confessarius, partim denique ne laqueum pares iis, quorum virtutem et mores forte depraedicas; etenim si tales, quos ita depraedicas, gravius, ut nihil est ab homine alienum, labi contingat, minus audebunt, se de hoc lapsu incusare, ex metu, ne perdant opinionem bonam et aestimationem, quam de iis testatus fuisti.

# Eas dirigendi modus.

§. 220. Jam quod eo servit, ut ad perfectionem christianam indies majorem ducantur, fateri oportet, rem non adeo facilem, ut jucundam esse. Quare e re erit, regulas practicas, quae usui iis dirigendis esse possint, statuere.

1) Attendendum et adlaborandum est, ut hujusmodi personae ant desiderium constans majoris semper perfectionis, juxta il-

<sup>1)</sup> Rom. XII. 2.

lud: "Qui justus est, justificetur adhuc')" et illud Apostoli Pauz nut charitas vestra magis ac magis abundet 2)." Ipse etiam Ch r stus se venisse ait in hunc mundum, ut homines non solum vita1 habeant, sed et abundantius habeant. "Natura nostra, scite prae fa tur S. Leo M., manente adhuc mortalitate, mutabilis, etiamsi ad summa quaeque virtutum stadia provehatur, semper tamen sicut habere potest, quo recidat, ita potest habere, quo crescat. Et haec est perfectorum vera justitia, ut nunquam praesumant, se esse perfectos, ne ab itineris nondum finiti intentione cessantes, ibi incidant deficiendi periculum, ubi proficiendi deposuerint adpetitum. Nemo nostrum, dilectissimi, tam perfectus et sanctus est, ut perfectior sanctiorque esse non possit 2)." Quem in finem proponat confessarius a) grande periculum, quod imminet animae desiderium proficiendi abjicienti; teste S. Bernardo: "Non proficere in via Dei, deficere est." b) Brevissimum hoc vitae spatium homini a Deo concessum doceat, ut incessanter proficiendo in gratia et charitate aeternae gloriae augmentum promereatur, cujus gloriae gradus vel unicus sine comparatione praestat quibuscunque pretiosis et delectabilibus hujus mundi rebus.

- 2) Ad perfectionem vero ducantur gradatim et ordinate, nt prius conentur assequi primum virtutis gradum, quam ad supremum contendant. Prius discant operari recta intentione, et imitari actiones Christi, quam alta meditari; prius discant levia patienter ferre, quam gravia appetant; prius discant pati aequo animo, quam de adversis velint gaudere. Doceantur, cujusque perfectionem in eo sitam esse, ut opera ordinaria bene peragat, et omnia, quae ex officio et statu peculiari incumbunt, bene obeat. Haec qui bene facit, perfectus est; facit autem bene, qui facit, quia, quando, quomodo ea Deus vult fieri, cujus sanctissima, altissima et amabilissima voluntas omnis perfectionis fons et norma est.
- 3) Necessaria est omnibus mortificatio aliqua. Probatione etiam opus est, ut videas, qui in anima spiritus dominetur, et qualis sit dominans affectus: attamen cautela necessaria est in probatione, ubi indoles ad amorem propensa est, aut ubi temperamentum atra bile abundat, nam tum facile oritur inordinata affectio, vel nimia dejectio. Ceterum non uno modo omnes probandi et tractandi sunt, sed prout animi indoles fert et praecipit. Animae adhuc tenerae, quas Deus primo sibi conciliat, mollius sunt tractandae, nec omnino abeundum a divinis consiliis animam suaviter ducentibus; si autem animae sunt nobiliores, seu quae habent gratias et beneficia Dei extraordinaria (singularia), suavitati jungenda quaedam severitas, quia hae per dona gratiae sunt pares difficultatibus; harum tamen probatio non sit quaesita et operta, sed fiat e re nata, ut non

<sup>1)</sup> Apoc. XXII. 11. - 2) Phil, I. 9. - 3) Serm. 40.

Ideatur recedi a communi modo dirigendi animas vulgares. Hinc communia et levia quandoque imponenda, sic enim reprimitur superbia et immoderatus fervor ad extraordinaria; si autem adverant se probari, facile se fingent ad omnem humilitatis et abjectionis nodum. Sanctus Liguorius ait: "Ab initio confessarius poenitenti njungat, ut nihil unquam faciat contra, aut sine ejus obedientia.", Qui contra obedientiam poenitentias agunt, S. Joannes a Cruce nquit, hi magis progrediuntur in vitiis quam in virtutibus. Regula seneralis nunquam concedendi mortificationes externas, nisi prius uerit confessarius rogatus, et quoties concedit, semper minus quam costulatur, concedat. Praecipue suadeat mortificationem circa guam, quae omnium est durissima, sed spiritui utilissima, et saepe tiam corpori. "Qui non coërcet gulam, ait S. Philippus Ner. nunquam perveniet ad perfectionem!"

- 4) Quum quandoque Deus animas, quae perfectionem chritianam meditantur, consolationibus internis recreare soleat, conessarius caveat, a) ne suaves has affectiones ceu ipsius virtutis essentiam amplectantur, vel easdem animi impetu aliisque ineptis nediis ciere studeant. b) Ubi hujusmodi consolationes affluunt, moteat, ut illas cum summa humilitate recipiant, firmiter persuasae, ton ex suis meritis, sed ex sola Dei benignitate eas sibi conferri, it infirmitati suae succurratur. c) Similiter cavendum, ne spirituations his deliciis inebriatae inanem de seipsis complacentiam vel iduciam admittant 1). d) Praesertim satagendum est, ut fines, ad puos coelestes favores interdum conceduntur, pro viribus assequantur, ut scilicet mens in amore Dei magis inardescat, et inter quaecunque obstacula ad destinatum persequatur, ad bravium aeternae rocationis Dei in Christo Jesu 2).
- 5) Quoniam vero nonnunquem charitas, qua mens tota periunditur, in cor et corpus nostrum redundat, et piae sensiones a Deo conceduntur, ast etiam a naturali cordis facilitate et dispositione veniunt, quin a divina gratia descendant, discrimen inter motus naturae et gratiae advertat oportet confessarius, de qua re S. Franciscus Salesius praeclare docet: "Generalis doctrina est, animarum nostrarum affectus e fructibus suis nobis esse cognoscendos. Animi nostri velut arbores sunt, affectus eorum sunt rami, corum denique opera et actiones fructus. Animus ille bonus est, qui bonos habet affectus; affectus autem illi sunt boni, qui bonos in nobis effectus, et sanctas actiones producunt. Si ergo suavitates, temeritudines, consolationes nos facient humiliores, patientiores, benigniores, affabiliores, et rebus proximi compatientiores, in concupiscentiis et in pravis inclinationibus nostris mortificandis ferventiores, in exercitiis nostris spiritalibus constantiores, erga eos, quibus

<sup>1)</sup> Prov. XVI. 18. - 2) Phil. III. 14. - Cfr. Philoth. P. IV. c. 13.

obedientiam debemus, parentiores et flexibiliores, denique in omni vitae nostrae ratione sinceriores, certissimum signum est eas a Deo provenire. — Lectu et meditatione iterata digna sunt, quae vir venerabilis a Kempis in libro de imitatione Christi de diversis motibus naturae et gratiae tradit.

6) Quanto magis autem in virtute et perfectione hujusmodi personae profecerint, tanto magis eas timere doceat. Nam, ut ait S. Ambrosius, quanto excellentius in mandatis Dei quique proficiunt, tanto majores habent causas formidinis et tremoris, ne de ipsis probitatis argumentis mens bene sibi conscia, et laudis avida in superbiae rapiatur excessus, et fiat immunda vanitate, dum sibi videtur clara virtute<sup>2</sup>). Saepe expedit, animas eximiis a Deo donis ornatas sibi ipsis subducere, quasi per contentum eorum, quae recensent, ne si ostendatur aestimatio, illis praeparetur ruina per superbiam; hinc in obscuritate aliqua continendae sunt, ut non sciant sesserie, vel sciri.

#### Continuatio.

- §. 221. 7) Quodsi quae persona adverteretur, esse in rebus agendis tenacioris judicii, suaviter dedocenda foret. Deus per homines nos dirigere ad perfectionem voluit, ut discamus humilitem se obedire; animae prudentis est, proponere quidem firmiter, non tasemen ita obfirmare animum ad aliquid agendum vel omittendum, ut mutatis causis et circumstantiis immutare se non sinat; nec menes ita defigenda est in unam rem, ut ad alia forte magis utilia vel necessaria reddatur minus apta. Tutius est fidere alieno prudentis justicio, quam proprio, melior est obedientia, quam victima, optimas probatio obedientia.
- 8) Quodsi eveniat, talem personam, quod fieri potest, etsi rarius contingat, labi in lethale peccatum, confessarius eam benignes excipiat, nec ulla edat signa admirationis aut indignationis, nec eam dejiciat. Quid enim mirum, labi hominem? Caro corrupta prona in malum est ab adolescentia, nec sic gratia naturam consolidat, ut nulla rima peccato pateat, mirum potius, quod post lapsum confusione plenus se accuset. Caecum labi in foveam nemo miratur, nemo ei indignatur, sed manum ei quivis benevole praebet. Ubi sic lapsus sibi vehementer indignatur, potest is effectus esse ex gratia, potest etiam adjunctam habere superbiam, existimantis, talem casum sibi evenire non debuisse. Proinde confessarius aurum a scoria purget, praemissoque justo dolore acerbitatem omnem ex superbia natam tollat, et poenitentem ad spem et charitatem, et humilitatem excitet.

<sup>1)</sup> Libr. 3. c. 41. - 2) Epist. 84.

Etenim misericordia Domini non est metienda secundum an-Sustos cordis nostri limites 1). Dei bonitas erga poenitentes fundo Caret, illuc mergantur omnia peccata poenitentis 2). Non est, cur despondeat animum poenitens, sed potius, cur majorem concipiat fiduciam exemplo Davidis, qui lapsus, tanta cum gloria surrexit: Tu propitiaberis peccato meo." Cur? "Multum est enim." Profecto injuriam facit Deo, qui eum deserit, majorem facit, qui illi diffidit. Bonus pastor Christus sollicite quaesivit oviculam perditam: de inventa convocatos sibi voluit gratulari: si festum agitur in coelo super uno peccatore poenitentiam agente, quanto magis celebrabitur tanta conversio? In vitis Sanctorum vix reperitur innocentibus collatum aliquid specialis favoris, quod non pariter Deus vere poenitentibus contulerit. Quare longe abest, ut quis desperet ob peccata, ut potius fiducia et spe in Dei bonitatem et misericordiam se erigat et charitate in Deum inardescat. - "Remittuntur ei peccata multa, quoniam dilexit multum. Cui autem minus dimittitur, minus diligit 8)." Miles fugitivus, ubi redit, generose pugnando ignaviam compensat, et maculam delet. - Suadendum similiter est poeni-Zenti, qui post tot ac tantas degustatas Dei gratias lapsus fuit, ut hine statis diebus coram Domino se sistat, tanguam foedifragus confusione plenus; accuset se de sua perfidia instar filii prodigi; offerat se ad quamcunque poenam; indignum se reputet, qui assumat nomen Domini per os suum velut sancta Thais, quae conversa a 8. Paphnutio, ejus jussu usa est ad Dominum vocibus: Qui plas: masti me, miserere mei." Fugiat sensuum oblectamenta; sedulo vitet occasiones relabendi; lapsus in foveam studiosius deinde caveat: et ita fiat, ut robur, quod ante habuit, accipiat; demum omnem inordinatam tristitiam procul repellat.

# Regula vitae devotae.

§. 222. Ad perfectionem christianam assequendam, in eaque perseverandum plurimum valet ordinem vitae devotae sibi figere, cujus beneficio, Christianus perfectioni indies majori studens, in virtutis progressu et perseverantia juvari possit. Quare non injucundam operam confessariis iisque, quibus cura animarum demandata est, praebituros nos esse confidimus, si delineationem aliquam regulae vitae pro perfectione christiana, licet rudipenicillo expressam subjungamus, idque eo magis, quo fieri soleat, ut poenitentes ea de re confessarium nonnunquam adeant. Fatemur autem, sicut non omnia virtutis media expediunt omnibus, ita in hoc schemate non singula singulis convenire, ut adeo nonnisi ea seligat confessarius,

<sup>1)</sup> Cfr. Eccl. XVII. 28. - 2) Mich. VII. 19. - 8) Luc. VII. 47.

quae considerata poenitentis conditione et indole usui esse possint. En igitur:

Naturam'ad surgendum maturius saepe pigram, praesente jam fixo temporis momento, utut reluctantem ac cunctantem. e molli dulcique lecto exsurgere jube et compelle, et victor prodibis tui ipsius. Absque ratione sufficienti ultra septem horas somnum nunquam protrahito. Ubi evigilaveris, manus tuas extolle ad Deum; cogita, quasi tibi Angelus dicat idem, quod olim Petro: "Surge velociter, et sequere me. « Sequere et tu hanc vocem, et surge velociter. E lecto surgendo memineris resurrectionis Jesu Christi a mortuis, et pete ab Eo felicem resurrectionem. Sanctae Crucis signaculum et fronti et ori et pectori devote imponendo memento semper amoris Jesu Christi, qui nostri amore in Crucis patibulo animam egit, et firmiter tibi propone vitam, quam dicunt crucifixam ac mortificatam agere. Paratissimus esto hoc die ad perferendum, quidquid Deo placuerit immittere, vel permittere, molestiarum, difficultatum, aerumnarum, persecutionum, tribulationum, calamitatum, dolorum animi et corporis propter justitiam, opitulante divina gratia, animo constante et imperturbato, amore Jesu Christi pleno: paratissimus cum Jesu Christo et in crucem agi et morte affici. Cogita: Fortasse haec dies est ultima vitae meae, omnia ita age, ut egisse optabis in lecto extremo jamjam moriturus. Gratias age Deo pro custodia in nocte praeterlapsa, et dic, aut: Gloria Patri et Filio et Spiritui sancto, aut: Sanctus, Sanctus, Sanctus etc, aut: Deo gratias, quod adhuc vivam, quod hac nocte non sim mortuus in peccatis. Quot homines hac nocte mors secum abstulit. coram tribunali tremendo! Deo gratias, quod tempus gratiae et misericordiae nondum defluxerit, quod adhuc peccatorum poenitentiam agendi coelumque lucrandi, et tempus mihi supersit et media praesto. Vestiens te Dei praesentis memineris, et Angeli Custodis. Vestiendo memor esto casus miserrimi Adae, qui peccando animas nostras stola innocentiae spoliavit, vestire te satage in spiritu poenitentiae, pete a Jesu gratiam, Eumdem induendi, et ita cogitandi. sentiendi, loquendi et agendi, prout Ipse et cogitavit, et sensit. et locutus est, et egit; neque obliviscere fore, ut forsan propediem cadaver tuum lino funebri sit obvolvendum. Coram Crucifixo genibus flexis ora lente, et attente, et devote, summa animi demissione in conspectu Dei omnipotentis; elice actus virtutum theologicarum fidei, spei et charitatis; fac firmum propositum omnia in nomine Dei agendi, omnia e manu Ejus paterna suscipiendi; singulare autem propositum hoc illudve bonum agendi, hoc istudve malum vitandi certum; offer te totum quantum sacrificium vivum Deo. Preces matutinae claudantur oratione Dominica, Salutatione Angelica, et symbolo Apostolorum; pete a Domino nostro Jesu Christo benedictionem. Quam primum campanae sonus te monet Salutationis

i

•

æ

•

•

3

. i

8

3

€

•

Angelicae: "Angelus Domini etc." recogita incomprehensibile mysterium Dominicae Incarnationis, pro quo immenso beneficio, quas habes, maximas age gratias. Brevis per quadrantem duratura Meditatio veritatum religiosarum plurimum commendatur.

In Ecclesiam si pergas incruento Missae sacrificio tenerrimis, quibus poteris, sensis amoris, fiduciae, doloris, poenitentiae, gratissimique animi interesse satage ita, quasi in ipso Calvariae monte Jesum Christum emorientem tuis oculis cernere liceret. Cum autem prohibearis Missae sacrificio interesse, noli turbari, hoc quoque Deus permittit, qui Pater tuus est; adesto mente huic tremendo Sacro, offer cum sacerdote in spiritu temetipsum, commenda te tuis notis amicisque, quibus licet sacra mysteria frequentare.

Ecclesiam ingressus asperge te aqua lustrali, et ora Deum. ut te ab omnibus peccatorum maculis purgare velit. Exinde Jesu Christo in ss. Altaris Sacramento verissime praesenti cultum supremae latriae praesta. Quodsi modo non fiat Sacrum Missae, meditare de immensa charitate Jesu Christi erga te, vel recita Litanias SS. Nominis Jesu. Intra Missarum solemnia, quantum fieri licet, ora cum sacrificante sacerdote: quo aram osculante post ascensum ad Introitum Missae invoca ss. Martyres, quorum Reliquiae pretiosae in ara latent, ut apud Deum pro te intercedant; elice desiderium amore Jesu Christi sanguinem tuum profundendi. Post Epistolam ministro respondente: "Deo gratias" age et tu Deo Eratias pro doctrinis, Prophetarum et Apostolorum ore et tibi comunicatis. Evangelio insonante dic gratias Jesu pro omnibus ejus ritatibus, exemplis atque beneficiis. Deficiente symbolo Nicaeno, **Qu**od sacerdos recitat, ora saltem: "Credo in unum Deum etc." Dum Offertorium fiat in altari, offer animum tuum cum facultatibus Suis. corpus tuum cum sensibus suis, cor cum affectibus et pro-Pensionibus, totum quantum temetipsum. Transsubstantiatio sin-Rularem meretur attentionem; offert semetipsum Deus homo Jesus Christus Patri suo. Cum ss. Hostia elevatur, repraesenta tibi ele-Vationem Jesu Christi in patibulo Crucis pendentis, exoraque Ipsum. et secum te trahat: Calice divino elevato fiduciam cape: Sanguis Jesu Christi clamat Patri de gratia et indulgentia. Ad Memento, memento et tu defunctorum parentum, amicorum, benefactorum, mo et omnium, qui te offenderunt. Ad "Pater noster" ora atten-Lissime. Ad "Domine non sum dignus" percute pectus tuum cum publicano, et si non reipsa Sacramentum Ss. corporis et Sanguinis Jesu Christi sumere potes, communica saltem spiritu. Sacerdote denedicente populo, imaginare tibi Jesum, quem semper in persona sacerdotis considerare decet, ante ascensum suum in coelum, discipulis suis benedicentem. Dum ultimum legitur Evangelium, gratias age Jesu, quod homo sit factus pro nobis.

Ecclesia egressus negotia tua ex asse et accuratissime exsequere quasi praesentibus superioribus tuis; oculus Dei ubique te committatur arbiter cujuscunque actionis, verbi, cogitationisque tuae. Expletis omnibus tuis vocationis officiis, si quid temporis superfuerit tibi, in libro aliquo spirituali legito, e. g. de Imitatione Christi. Scripta S. Francisci Salesii absque maximo animi salutis incremento non legeris. Nullus spiritu et unctione plenus aedificationis liber excluditur, attamem semper patrem tuum spiritualem consule prius. Lege usque dum commoveatur animus tuus, non tamen justo plus una vice, neque animi nervos nimis intende. Jam satis meditatus de uno loco, ulterius lege, et ausculta diligenter, quid Dominus ad cor tuum loquatur.

Omnes labores tui ad majorem Dei sint gloriam; memor esto Dei praesentis et omnium bonorum operum munificentissimi remuneratoris. In laborando hilari semper esto animo, et quadam ratione sancta effectuum incurius, et indifferens, fructus laborum tuorum Dei benedictioni committens, contentus, jam fecisse, quod tuum erat. Operare omnia ad expianda tua delicta in spiritu obedientiae et humilitatis; durantibus laboribus has illasve preces jaculatorias coelum versus evibra, repraesenta tibi Jesum, qui in sudore vultus sui panem suum edebat. Si labores tui ex animi sententia prospere accedant, gratias dicito Deo, quodsi vero perperam eant, cogita: hoc quoque Deus permittit, et Deus omnia bene facit. — Otiolum aliquod si tibi suppetat, reminiscere vitae hodie hucusque actae et trutina, quomodo proposita mane, vel in sacra lectione, vel meditatione coneepta expleveris.

In prandio imaginare tibi Patrem coelicum manus suas aperientem, ut te cibet, preces mensales nusquam intermittito, desidera quoque cibum animi, gratiam Dei Ejusque verbum, atque Sacramenta, loquere quidquam, quod aedificare possit pietatem, repraesenta tibi Jesum tecum prandentem; quidquid palato tuo subtraxeris, da pauperibus. Post prandium unus istorum quinque millium tibi esse videre, quos Jesus Christus miraculo cibaverat, gratias ipse redde intimas, et roga eum, ut tibi det manna coeleste, vitam immortalem gratiae.

Ut quam beatissime et felicissime vivas, totum te da Deo. Tam diu inquietus eris, usque dum in Deo solo quieveris Eum solum amando. In omnibus Dei voluntatem facere satagas, Eique soli placere. Nihil age contra Deum, nihil age sine Deo, nihil quaere praeter Deum, age et patere omnia propter Deum. — Parum tua referat, utrum homines hujus mundi te magni faciant, aestiment, et ament, modo Deo placeas, modo conscientia tua te non arguat. Discipulus non est supra Magistrum, et famulus non supra Dominum. — Ante omnia cor tuum purum et immaculatum servare stude. Tibimetipsi diligenter invigila, sensuum organis et cogitationibus

tuis, sensis, affectibus passionibusque; nihil parvi fac, ubi agitur de salute tua. Qui minora vilipendit, in majora cadet. Qui spernit modica, paulatim decidet. - In omnibus usquequaque Jesus Christus sit magister tuus, quem intuendo temetipsum interroga saepius. Quid Jesus Christus in hoc casu cogitaret, loquutus esset et operatus. - Adsuesce in omnibus, quae videris, boni quidquam cogitare. - Esto mitis, lenis, demisso animo: tace et patere Jesu instar. Graviorem, cui portandae impar esses, crucem minime imponet tibi. Crucigerum te adjuvabit certo. — Elige saepe, quod tibi gravi est oneri, et amori tui reluctatur. - Sinui divino ita te inferas, sicut infans matris sinui se infert. Quoddemumcunque jusserit te Deus, illico pete gratiam, sanctissima jussa ejus quam exactissime exsequendi, licet sint difficillima exsequenti. — Desidia mater foecunda malorum. — Labora ad modum, quo Jesus in domo Josephi nutritii sui laboraverit. — Recollige te interdum Jesu ad exemplum, qui a reliquis hominibus se subducendo ad Patrem suum oraverat. — Tempore ariditatis nullum pietatis exercitium praetermitte; tali in casu Jesus ter oravit, quum esset anima ejus tristis ad mortem usque. Omnia age in nomine Jesu, et sic quilibet labor evadit religiosus. — In vultibus et gestibus motibusque tuis manifesta, cujus famulatu gaudes; longe tamen a te absit, ut aliorum oculos ad te moveas - Plus audi, quam loquere; in multiloquio non deerit peccatum. Expete tibi a Deo gratiam tempore opportuno et ta cendi et loquendi, nec non custodiam pone ori tuo, ne lingua tua labaris, et sepi aures tuas spinis, ne quid audiant, quod Ipsi displicere queat. — Noli esse curiosus rerum novarum, distrahunt animum; dissere libenter de rebus bonis. — Fuge vel umbram periculi peccandi; amando periculum in eodem peribis; sola fuga saepe victoria reportatur. — Quamlibet cogitationem, a Deo te se Parantem, animo excute quam citissime vales, sicut vel unam scintillam veste excutis. — Quam saepissime Deum exora, ut a tentationibus te liberet; quod si tibi supervenire permiserit, noli turbari; qui certamen mittit, addit quoque vires ad victoriam. sto animo tranquillo, fide Deo; si Deus pro te, quis contra te? Efflagita a Deo; ut auferat tibi quidquid animi tui amorem sibi vindicare conatur, licet jactura haec tibi sit acerbissima. Ei soli vivere et mori totusque esse ejus desidera. — Si habes cibum et ami-Ctum, esto contentus pauperis Jesu instar. — Neque rixa, neque nimis te justifica, aut excusa; nihil loquatur os tuum contra praepositos, aut proximos sine necessitate aut obligatione. Esto sincerus et simplex corde; libenter audi doctrinas, hortamina, et objurgia aliorum. - Noli esse inimicus, invidus, severus in loquendo et agendo. - Quidquid tibi non vis fieri alteri et tu ne feceris, et quidquid tibi vis fieri ab allis, et tu primus feceris aliis - Cogita, quod Jesus in medio eorum sit, quibuscum conversaris. Sermones

tuos sale sapientiae condi, bene memor, tempus esse breve, hor nisque esse rationem reddendam cujuslibet verbi inutilis; discurs verborum viam sterne, eumque dirige ad Deum modo opportuno.

Ubi tecum iterum es solus, examina te, utrum minus bonus inversis, quam fuisti, gliscat animus, quod modo et cum Deo et secum possit conversari. Veniam pete vitiorum in loquendo commissorum gratias redde pro Angeli custodia, et cunctis bonis, quae vidis saudisti, sensisti, rogaque Deum-hominem Jesum Christum, cui deliciae erant cum hominibus conversari, ut te societati Sanctormaggregatum vultu suo laetificet. — Visitatus ab aliquo extolle ruum ad Jesum oraque, ut det tibi charitatem, animum mansuetum, demissum et collectum; esto affabilis, modestus, cautus, prude s, caecus et surdus prout circumstantiae exigunt.

Si permittitur tibi ire ad Benedictionem divinam in ecclisiam, gaudio gestiens visita Jesum Christum; genuum orbes terre admove, genibusque accide Jesu; sicut olim Maria, excita vive m fidem præsentis Dei tui peteque ab Eo Samuelis exemplo: "Loque ere Domine, audit te servus tuus." Domi manere jussus cogita: De ita vult, in hac me posuit conditione; obedientia praestat sacrificio; faciem verte in eam plagam, ubi sanctissimum Sacramentum asservatur in templo, et quemcunque locum domus templum Deo dedica.

In coena memento ultimae coenae Jesu, Eumdem rogans, ut ad coenam coelicam te invitare velit. Antequam dormitum vadas, scrutare conscientiam, expete lumen ad vitia tua cognoscenda, recogita de illis, ora veniam eorum, statue et promitte emendation m Jesu, offer Deo quietem, somnum, horam et genus mortis; ita te committe Deo quasi hac nocte coram Ipso comparere te oportest; commenda te Deiparae Mariae, Angelo tutelari, patrono, cul ms nomen habes. Imaginare tibi lectum qua sepulchrum tuum, et tesmomnum qua linum funebre; osculare Crucifixum, uni somnum tum somno Jesu, et ita obdormisce sub tutamine Pastoris Israëlis. Si dormire nequeas, vel nocte evigilans memento vocis: "Media no te clamor factus est; ecce sponsus venit; — aut memor esto no cultimae, qua Jesus ad Patrem oravit, sanguinemque sudavit; rapro nocte agonizantibus, multum patientibus, pro fidelibus defunctis; roga, ne permittat Deus, ut tenebrae aeternae te tegant.

Tempore infirmitatis ante omnia confide in Deo, eique te tum committe, atque frequenti Christi patientis et morientis merria et meditatione ita te occupa, ut animum magis magisque eristroboresque.

Ceterum quam instantissime commendantur visitatio SS. charistiae, veneratio Passionis Domini, et cultus Marianus. Inprimis diem Dominicum festumve sacrum age, et pietati di Impende his diebus praeter sacrificium Missae et concionem part temporis piae lectioni, aliisque pietatis et charitatis operibus.

Natalem tuum praecipue religioni consecra — Peccatorum exomologesin et S. Communionem quod attinet, totum te committe patri tuo spirituali. Unoquoque mense et anno conscientiae tuae scrutinium institue severum. Ad sacratissimam synaxin semper accede cum vera animi fame ac siti, dolore, adoratione, humilitate, fiducia, pe, amore; uni te totum Jesu, recogita de tormentis et morte Jesu Christi, propone Ipsi tuam miseriam, quoque momento tali Pretioso quam optime utere, nec dimitte Eum, priusquam benedixent tibi. — Quam saepissime animo revolve, quo amore erga te featur Deus, ut et tu Eumdem redamare satagas ex toto corde tuo, tota anima tua et omnibus viribus tuis, et ita hisce jam in teris, magis vero in coelis quam beatissimam vitam agas in saecula aeculorum. Gratia Domini nostri Jesu Christi sit tecum. Amen ').

# Personae ad speciem devotae.

§. 223. Ab his vere devotis personis distinguendae veniunt lae, quarum devotio, quam prae se ferunt et ostendunt, hypocrisis st, vel saltem illusio, qua ipsi decipiuntur. Licet enim saepius acrum tribunal frequentent, et SS. Eucharistiam sumant, licet enuia tantum confiteantur peccata, nihilominus sunt deliciis et vanitatibus inhiantes, curiosis pulchris et solatiis externis delectantur, laudes et honores affectant, facile irritantur proprio sensui inhaementes, contradictionis sunt impatientes. "Hi ceteros despiciunt, nulla infirmantibus misericordia condescendunt; quo se peccatores esse mon credunt, eo deterius peccatores fiunt" 1).

Has merito carpe, et argue opportune et importune, verum in omni mansuetudine et spiritus lenitate, ut sese agnoscentes, quales sint, ad veram et solidam pietatem redeant. Vera autem pietas non in solis Religionis exercitiis externis precibusque consistit, sed et sui abnegatione, humilitate cordis, et charitate non ficta in Deum et proximum. "Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo, et in tota anima tua, et in tota mente tua. Hoc est maximum et primum mandatum. Secundum autem simile est huic: Diliges proximum tuum sicut te ipsum" 3) Plenitudo legis charitas est, quam Apostolus ad Corinthios praeclare describit 1). — Quodsi in virginitate sua sibi placentes superbiam, lapsasque personas aspere superbeque contemnant; jubeas eas memores esse verborum S. Hieronymi: "Non sapientior Salomone, nec fortior Davide tu es." Condoleant potius talibus miseris, et orent pro ipsis, et adjuvent, ut illae resurgant. Superba virgo casui proxima. Qui stat,

<sup>1)</sup> Cfr. Libellum, cui titulus est: Geistlicher Wegweiser für fromme Seelen. Aus dem Italienischen des hochw. P. D. Carl Jos. Quadrupani, Barnabiten. Wien 1832.—2) S. Greg. hom. 34. in Evang. post Trinit.
3) Matth. XXII. 37. 40.—4) Cor. XIII.

videat, ne cadat. Et quum humilitate et charitate destitutae sizzi, verba S. Chrysostomi doceri possunt: "Vide exemplum in virginibus fatuis. Virgines erant, et lampades, quas habebant, designabant donum virginitatis, quae se corporis puritate conservat. Ast fatuae erant, quia charitatem non habebant per oleum, quo carebant, significatam. Et ideo non admittebantur ad nuptias cum sponson"). Hac veste charitatis quisquis indutus fuerit, erit hostibus terribilis; nam de ceteris virtutibus, quantascunque habueris sime charitate, non curant daemones. Et S. Gregorius: "Redemptori nostro unum sine altero placere nequaquam potest, si aut is, qui bona agit, adhuc luxuriae inquinamenta non deserit, aut is, qui castitate praeeminet, necdum se per bona opera exercet").

Aliud mulierum specie pietatis tinctarum genus sunt, quae adhaesionis vinculo personae confessarii adstringuntur. Malum profecto morte ipsa diligentius evitandum, quo non tantum ipsae in perniciem ruunt, sed etiam confessarium ruinae participem reddumt. Nemo igitur succenseat, si ejusmodi personas, quo facilius dignoscantur, vividis depingamus coloribus. Mulier talis nullam habet requiem; desiderium loquendi cum confessario, sollicitudo, qui illius caret aspectu, dissidentia et metus, ne ab eo deseratur, zelotypia, ne aliae apud illum gratia magis polleant, ita eam torquent, ut in plurima labatur facta, quae illius imbecillitatem aperiunt. Sub tali duce haec habere non potest virtutem solidam. sed species tantum erit virtutis; indies fit magis immortificata. valla facilis ad laudes et injurias sentiendas, impatiens, invidens suspicionibus atque temerariis judiciis subjecta; minus attenta Deo: precibus suis magis distracta, confessarii sui commodis honoribus. que inservit, pravo ducta principio; fovet simultates, imo etian vindictae desideria adversus eos, apud quos ille tanti non est, qua ipsa vellet. Denique haec illa est seducta columba, de qua loquit air Propheta 3), cui alienus ne cogitans quidem cor abstulit; ne quidem enim amplius cor habere videtur, ut diligat Deum, cui confessa ii personam substituit; hunc timet, cum tentatur; huic placere gest it, quidquid agat; in unum illum intenta est, dum preces effundit. tu =10 vero praesertim, cum adstat illi sacrum facienti; nullum extra il 🗓 👊 societatem solatium invenit, nisi cum de eo loquitur, vel eiusdem recordatione laetatur. Hae, de quibus sermo est, omnem confid = 1. tiam suam collocant in colloquiis, quae cum confessario suo scent, et hinc toties quoties facultas ipsis est, ad confessarium deunt, quo magis simul earum augetur adhaesio, roboratur affect et spiritus infirmatur. — — Proh dolor! aegritudo haec mag est et horribiiis! Vae sacerdoti, qui zelo alio inardescit, quam a succensus dicebat Apostolus: "Aemulor vos Dei aemulatione, 🥭

<sup>1)</sup> Hom. 78. in Matth. - 2) Hom. 13. in Evang. - 3) Osee. VII.

ndi enim vos uni viro Virginem castam exhibere Christo" 1).
rum fatendum est, nullum brevius praesentiusque remedium ad
ritudinem hanc tollendam excogitari posse, quam omnino dimite eam, quae confessario adeo arcto vinculo adhaerere cognotur.

## Tepescentes.

- §. 224. Non raro accidit, ut vota et proposita ardentissima sim sine sensu tepescant, et personae diu devotae in teporem Potissima hujus teporis indicia sunt: a) si poenitens rcitia prius usitata, e. g. piorum librorum lectionem, orationem. men conscientiae, usum Sacramentorum etc. ex levi ratione vel ittat vel decurtet, vel nonnisi perfunctorie obeat; b) si divinas pirationes et remorsus conscientiae parum curet, emendationem m in aliud semper tempus differens; c) si, qui antehac solitudiamans fuerat, jam in res exteriores effusus deprehendatur, conitionem suam inter vanas confabulationes quaerens; sique omisoperibus poenitentiae corpori et sensibus liberalius indulgeat, aus ad carpenda gesta aliorum, ad verba otiosa etc.; d) si den in confessione pristina ejusdem sinceritas desideratur, qua ctori suo quoscunque animi motus explicare, seque ipsius moniet correctionibus submittere solebat. Simul confessarius in eiusi poenitente magnam animi reluctantiam, et affectuum perturbaem observabit.
- -2. Quodsi confessarius haec, vel aliqua saltem horum signodetegat, absit, ut miserum poenitentem verbis fors durioribus ittat. Tales enim jam alias animo renitente ad confessionem edunt; dum igitur durius increpantur, penitus deterreri solent. us infirmum pia cum commiseratione suscipere, et quidquid citas suggerit, tentare juvat, ut linum fumigans denuo accentr. Hinc amice hortandus atque rogandus erit, ut recogitet, m periculosum sit primam charitatem reliquisse, quamque horla illos comminatio feriat, qui neque frigidi, neque calidi, sed di sunt 2); imo non dari statum funestiorem, quam illorum, qui mel illuminati gustaverunt donum coeleste, et participes facti ritus sancti 3) denuo prolapsi sunt in pristina peccata.
- 3. Ubi poenitens his et similibus motivis de torpore suo excis fuerit, instandum erit, ut hujus tepiditatis fontes obstruat, les sunt plerumque: conversatio cum frigidis, lectio librorum itu mundano turgentium, remissior vivendi ratio etc. Tum vero maddatur animus, ut exercitia priora ferventius repetat, intendo illa verba S. Bernardi: "Exurgamus obsecro, quicunque

II. Cor. XI. 2. — 2) Apoc. II. 4. III. 16. — 3) Heb. VI. 5.

hujusmodi sumus; resarciamus animam, spiritum recolligamus abjicientes perniciosam tepiditatem" 1). Nonnunquam suadendum est, ut poenitens in secessu sacro exercitia obeat. Si magnes suo vigore incipit destitui, ferri ramentis undique coopertus vires pristinas resumit.

# In periculo lapsus constituti.

§. 225. Qui in periculo grave aliquod patrandi peccatum versantur, prae reliquis poenitentibus non mediocrem pii confessarii exigunt curam. Et quo gravius censetur peccatum, cujus patratio instat, quo funestiores sunt effectus, qui illud comitantur, quo difficilior existit curatio, si quando animam invasit; eo ardentior quoque confessarii sollicitudo et diligentia, illud praepediendi, esse debet. Vita et mors in lingua confessarii. Felices conscientiarum arbitros, qui proximo compatientes, corde mites, validis adhortationibus animas a vitii ingressu retrahunt! Vae autem illis, quorum socordia et levitas in causa est, quominus a vitio declinent! Quis ambigit, quin Deus sanguinem animarum, quae confessarii culpa intereunt, requirat2)? "Requiram gregem meum de manu eorum"3). Utinam haec cura in peccatis contra sextum Decalogi praecipua esset! V. g. "Puella se accusat de cogitatis verbisque impuris, quibus conversatio cum viro ansam praebet; nulla tamen hucusque actionis impurae labe foedata. Hinc sane poenitentis status sollici-... tudinem et curam confessarii indefessam provocare debet, quando quidem transitus ad peccatum operis certo pertimescendus est, nisi i e solidis argumentis de castimoniae pulchritudine vitiique foeditate convicta, remediis, quoad fieri potest, omnigenis naturalibus et religiosis retineatur. Quapropter in praesenti materia confessarius inaestimabile, nullo divitiarum pretio redimendum, animae castae et innocentis decus et ornamentum quam impensissime docebit, ostendetque, quam praeceps sit via ab innocentia ad peccatum. Ab initio sermocinatio est innocua, fit dein familiaritas, libido nascitur postea, quae ducit ad lapsum, ad consuetudinem, et proh dolor! in exitium. Hinc inducat confessarius sacrae Scripturae loca, quibus virtus castimoniae celebratur in virginibus, quippe quibus in coelo singulare illud privilegium datur, de quo S. Joannes in Apocalypsi = i scribit: "Hi sunt, inquit, qui cum mulieribus non sunt coinquinati: virgines enim sunt, et sequuntur agnum, quocumque ierit" 1). Ceteris nimirum propius Christo adhaerebunt in futuro seculo, et cum illo familiarius conversabuntur, singulariterque delectabuntur in corporum suorum puritate. Haec virtus homines non tantum

ز —

**– i** 

<sup>1)</sup> Serm. 6. de Ascens. — 2) Cfr. Ezech. III. 17. — 22. — 3) Ezech — h. XXXIV. 10. — 4) XIV.

Christo similes, sed et templa facit Spiritus sancti corpora nostra. Spiritus enim divinus, amator puritatis, quemadmodum omnem turpitudinem luxuriae plus quam reliqua vitia odit, ita in nulla re libem tius majorique cum gaudio requiescit, quam in anima pura, et ab omni carnali voluptate aliena. His junge, quae Sect. I. §§. 181—184 de remediis dicta sunt.

## Neolapsi.

§. 226. Similiter in neolapsis confessarius omnem efficaciam adhibeat in persuadendo, copiamque in dicendo, et modestiam in increpando, ne peccata, in quae prima vice lapsi sunt, iterent; perniciosa etenim consuetudo difficile corrigitur. Ea est hominis natura, ut, quemadmodum quisque pedetentim et gradatim bonus, sic etiam nonnisi sensim malus evadat. Ubi peccata habitum nondum induxere, peccatores solis saepenumero monitis, quibus facile convincuntur, et animadversionibus, spiritu charitatis et lenitatis prolatis, ad derelictam virtutis semitam reducuntur. Quam primum autem consuetudo in oppositum premit, emendatio difficilior redditur. Quod in peccatis contra sextum Decalogi prae ceteris locum habet. Eheu! quot in vitiis misere computrescunt, qui eo nunquam delapsi fuissent, si prima vice peccatores facti fortiter admoniti fuissent, et post naufragium metuere didicissent pericula, quae experti sunt. "Fieri enim solet, teste S. Gregorio, ut anima post peccatum sit ferventior, quae in statu innocentiae tepida erat, et plane negligens."

## Malitiae peccata confitentes.

§. 227. Malitiae peccata designantur ea, quae circa rem gravem cum deliberatione, vel contra praesens explicitum et directum conscientiae monitum committuntur. Jam qui ejusmodi peccatis se foedarunt, sola asseveratione, se de peccato dolere, illudque iterare amplius nolle, justo tenuiorem securitatem praebent, adeo ut, nisi alia tuta emendati animi signa praesto fuerint, pro hic et nunc absolutione donandi haud sint. Atque ratio dilatae absolutionis eo major est, quo hujus generis peccata jam alias, jam saepius confessi fuerint, et a confessariis prioribus correpti, atque etiam, si peccatum solito atrocius sit. Interim tamen confessarius, quantum ad illorum conversionem procurandam, omni virium contentione adlaborare, et pretioso Christi sanguine redemtos ad justificationis gratiam obtinendam disponere conabitur. Modum, quo procedat, Concilium Tidentinum solide et adcurate demonstrat 1),

<sup>4)</sup> Sess. VI. cap. 6.

quem si sequitur confessarius, habebit, unde et quomodo pe zitentem ad reconciliationis gratiam consequendam disponat.

Praesupposita nimirum fide, qua peccator divina gratia adjutus credit vera esse, quae divinitus revelata et promissa sunt, atque illud inprimis, a Deo justificari impium per gratiam ejus, per redemtionem, quae est in Christo Jesu, conversio peceatoris ordinarie quidem a timore justitiae divinae incipere solet; quamobre confessarius primo commonefaciat peccatorem de justitia vindica alutari timore concutiatur, et configantur carnes ejus. Harum po narum post mortem futurarum magnitudinem auget earum sine finarum opst mortem futurarum magnitudinem auget earum sine finarum post mortem futurarum sine finarum et configantur carnes ejus. Harum po duratio, praeclusa omni spe impetrandae aliquando liberationi diso; c) Fillii Dei amarissima et ignominiosissima Passio. Utile er itextus sacrae Scripturae allegare 1).

Deinde inducatur poenitens ad considerandam infinitam Demi misericordiam, et immensa Salvatoris merita, nec non divinas pr missiones de remissione peccatorum, vero poenitentibus impertier da. Juvabit in hanc rem proponere parabolas boni Pastoris. et fil 📁 prodigi, quibus benignissimus Salvator noster pathetice express tenerrima misericordiae suae viscera, quibus non solum peccatore ad ipsum serio revertentes in gratiam recipere consuevit, sed ultr etiam quaerere, et ad se trahere, quin imo quibus ad yeram poens tentiam agendam alliciuntur. Expedit quoque exempla illorum ad ferre, quorum sanctitas eo illustrior evasit, quo plurium et graviorum delictorum veniam consecuti sunt, puta: Matthaei, Magdale = nae, Petri, Pauli, Afrae, Thaidis, Pelagiae, Mariae Aegyptiaca Mariae de Cortona et inprimis Augustini etc. 2), ut. ubi abunda 🚄 verat delictum, superabundaret et gratia - Proderit etiam maturponderare Scripturae sacrae sententias, quae misericordiam De potissimum commendant, ut: "Miserator et misericors Dominus patiens et multum misericors. Suavis Dominus universis et misera tiones ejus super omnia opera ejus" 3). "Miserere mei Deus secundum magnam misericordiam tuam, et secundum multitudinem miserationum tuarum dele iniquitatem meam" 1). — "Si impius egerit 🚄 poenitentiam ab omnibus peccatis suis, quae operatus est, et custodierit omnia praecepta mea, et fecerit judicium et justitiam, omniun iniquitatum ejus, quas operatus est, non recordabor" 5). "Non ven: 🛎 vocare justos, sed peccatores" 6). "Venit filius hominis quaerere et salvum facere, quod perierat" 7). "Si quis peecaverit, advoca

<sup>1)</sup> Matth. X. 26. XXV. Apocal. XXI. 8. — 2) Cfr. Rückkehr zu Gott-Wien 1828. p. 51, 53, 81, 91, 151, 158, 163, 166. — 3) Ps. CXLIV. 8. — 4) Psalm. L. 1. — 5) Ezech. XVIII. 21. — 6) Matth. IX. 13. — 7) Lucklix. 10.

tum habemus apud Patrem, Jesum Christum justum, et ipse est propitiatio pro peccatis nostris; non pro nostris autem tantum, sed etiam pro totius mundi<sup>n</sup> 1).

Postremo, si poenitens in spem recuperandae peccatorum remissionis erectus fuerit, intuitu meritorum Christi per Sacramentum Poenitentiae applicandorum cor ipsius emolliatur amore, quo Deus tanquam omnis justitiae fons diligi incipitur. Ad hunc amorem eliciendum peccatori suggerenda sunt:

- a) Immensa Dei in nos collata beneficia naturae et gratiae, quae inter primum occupat locum beneficium Redemtionis: Dilexit me, et tradidit semet ipsum pro me <sup>8</sup>). "Super omnia amabilem te mihi reddit, o bone Jesu, calix, quem bibisti, opus nostrae redemtionis." S. Bernardus.
- b) Infinita Dei bonitas, sapientia, potentia, pulchritudo ceteraeque perfectiones innumerae, quae ipsum propter se infinite amabilem reddunt. Hinc S. Augustinus: "Sero te amavi, pulchritudo tam antiqua, et tam nova, sero te amavi, vae tempori illi, quando non amavi te. O bonitas! o bonitas").
- e) Huic considerationi optime jungi solet gravitas et turpitudo peccati, Dei infinitae bonitati opposita. Ex his sponte fluunt odium, detestatio et dolor de peccatis cum proposito efficaci non peccandi de cetero, et divinae justitiae per condigna poenitentiae opera satisfaciendi. Atque hac ratione feliciter perficietur vera peccatoris conversio, qua sacramentali absolutione Dei gratia opitulante dignus evadet.

Haec omnia accommodanda sunt peccatis, de quibus confitens se accusat.

# Peccata occasione nata confitentes. — Notio et divisio occasionis peccati.

- §. 228. Occasio peccandi est praesentia et concursus adjunctorum et circumstantiarum, quae actioni peccatoriae ponendae ansam praebent, peccareque homini non solum possibile, sed et expeditum facileque reddunt. Vel, ut antiquiores theologi loquuntur, est circumstantia extrinseca ad peccandum alliciens, et formale ejusdem periculum involvens. Datur occasio
- a) proxima, quae vehementius hominem ad peccandum allieit, et in qua valde timendum, ne peccandi consilium capiat, vel in qua parum, aut prorsus nulla de peccato victoria speranda est;
- b) remota, quae in peccatum inducere quidem valet, in qua tamen non valde verosimile est, fore, ut homo peccandi consilium

<sup>1)</sup> Joan. II. 1. - 2) II. Cor. V. Gal. II. 20. - 3) Solilog. c. 13.

capiat, vel ubi magna victoriae spes affulget. Quare ut dispiciature, utrum occasio proxima, an remota censeri debeat, videndum est, num quis pensatis ejusmodi rerum adjunctis, et spectata subjectiva hominis indole affectioneque (fragilitate, constantia, prudentia, irm. prudentia), magis minusve periculose ad peccatum alliciatur impellaturque, ita quidem, ut vel probabilius lapsurus sit, vel vero periculum lapsus minus probabile occurrat.

- c) Proxima peccandi occasio denuo est α) talis in se, qu evi naturae suae quidquid hominum peccandi periculo exponit; β) relative talis, quae proximum peccandi periculum parat tantu erto subjecto, alioquin jam prius disposito, infirmo, vel ex ant expositis actibus ad certi generis peccatum procliviori.
- d) Peccandi occasiones sunt aut evitabiles, si earum evitat ==0 ab hominis libera actuositate dependet, quae hinc voluntari audiunt aut inevitabiles et necessariae. Necessariae occasiones sumal iterum .α) phisice necessariae, quas declinare physice per virnaturae est homini impossibile, e. g. si mas cum foemina seductrice in eodem carcere est inclusus;  $\beta$ ) moraliter necessariae, quas simme violatione alterius officii et universim sine magna difficultate m gnoque damno et suo et aliorum devitare nequit homo. Sic e. uxori suum maritum, qui proximam parat peccandi occasionen, religioso monasterium, militi militiam, filiofamilias cohabitione in domo paterna etc. deserere non licet. — Quod difficultatem 📁 damnum attinet, ut occasio censeatur moraliter necessaria, no potest una definiri regula, quia hoc dependet ex variis circumstam tiis, quas confessarius ponderare debet. Universim dici potest, di freultatem et damnum esse debere adeo grave, ut illud subire com muniter superet vires humanas, v. g. si vita exponenda esset peri culo evidenti, - si familia honesta esset ad mendicitatem redigenda; si viro honorato infamia valde gravis subeunda etc. P. Segner. de hac materia disserens ait: "Ad cognoscendum, quaenam difficultas et moralis impossibilitas sit sufficiens ad hoc, ut quis nom teneatur fugere occasionem externam, sed tantum adhibere actus et industrias internas, debet determinari per prudentiam confessarii, qui debet expendere damna tam circa vitam et honorem, quam circa bona fortunae emergentia, si deberet occasionem deserere, vel ejicere." Pro praxi ita loquitur: Quando quis reperit majorem difficultatem in deserenda occasione, (intellige, quia sic deberet insolitum damnum pati, vitae e. g., honoris vel fortunae) quam reperiat etiam stante occasione fugiendi peccatum, ita ut facilius etiam in ipsa occasione actuale peccatum devitet propter applicatas internas industrias et actus, quam possit ipsam occasionem deserere, tunc censetur moraliter impossibilis fuga et desertio occasionis. Ultimatum in hac re consilium est, confugere in his angustiis ad Deum pro assistrice sapientia, ne in tanti momenti negotio ex-

ce clat confessarius austeritate, vel indulgentia. In dubio tamen tutio = pars eligenda, nempe deserendi occasionem" 1).

## A dsertiones circa occasiones peccandi tollendas evitandasve.

- §. 229. 1. Quaevis occasio proxima peccandi tollenda evitan dave. Nec refert, utrum occasio isthaec absolute, an nonnisi respective talis pro tali homine proxima sit.
- 2. Ad physice necessariam occasionem vitandam nulla datur obligatio, quia ultra posse nemo tenetur; ast ex proxima peccandi occasione facienda est remota.
- 3. Moraliter necessariam occasionem extemplo vitare homo non tenetur, sed utatur prius mediis, quibus potest aptissimis, ut. stante licet occasione, tamen peccando non cadat. Hoc autem fit. si animus poenitentis adhibitis mediis in virtutis sensu roboratur et firmatur. Nam si occasio non per se, sed tantum respective et per accidens huic illive subjecto est proxima, haec non tam vitanda venit, quam animus subjecti emendandus, et melior fortiorque reddendus est. Si poenitens, cui artis suae exercitium, vel officii administratio ob specialem illius infirmitatem est occasio proxima peccati mortalis minime cogi debet ad artem illam vel officium dimittendum, casu quod poenitens sit paterfamilias, qui non possit alio modo familiam alere. Etenim justitia et pietate tenetur omni modo de se licito familiam alere, verum hortandus est, ut specialem sibi privam infirmitatem, ob quam ars vel officium ei adfert morale Peccandi periculum, studeat opportunis remediis pro viribus emendare ac corrigere.
- 4. Remotas occasiones peccandi omnes evitare nec potest, nec obligatur homo, alias suam naturam exuere deberet et mundo excedere. Ne tamen in nos aliquid detrimenti redundet, necesse est, ut animum ad faciendam omnem justitiam semper paratum et expeditum teneamus, et ut cum humili nostri ipsorum diffidentia mens nostra Deo inhaerere invicta cum fiducia pergat.
- 5. Peccandi pericula non sunt parvi pendenda. Id vetat intima nostrae fragilitatis persuasio, et, ubi nos tanta cum levitate periculis obtrudimus, in vanum specialem Dei assistentiam expectamus. Custos nobis datus est Spiritus, sed ut contraria declinantibus assistendo subveniat, non ut contraria eligentibus faveat; nec ut voluntarios et pronos in adverso confortet, sed ut ab adversis nitentes separari confirmet. Nam quicumque perniciosis conatibus audet exercere virtutem, juvamen non habet Spiritus sancti, qui neminem vult ultroneum virum fortem ad fraudulentas victorias coarctari; nec protegit eum, quin imo et deserit, quem periculis irruen-

<sup>1)</sup> In instruct. Confess. c. 5.

tem per illicitos eventus exquirere triumphos agnoverit; sicut ip se locutus est dicens 1): "Qui amat periculum, in illo peribit".

Nihilominus tamen homo non sit nimis timidus in hac re, justo plus anxius. Talis timiditas periculum maxime augere solet. Ubi solida et honesta ratio nos provocat, non est, cur trepidemus. "Scuto, ait Psalmista, circumdabit te veritas ejus: non timebis a timore nocturno. A sagitta volante in die, a negotio perambulan te in tenebris, ab incursu et daemonio meridiano. — Cadent a late re tuo mille, at decem millia a dextris tuis: ad te autem non appropinquabit. — Verumtamen oculis tuis considerabis: et retributi nem peccatorum videbis. — Quoniam tu es Domine spes mea: alti simum posuisti refugium tuum. — Non accedet ad te malum, et fi sellum non appropinquabit tabernaculo tuo. — Quoniam angel suis mandavit de te, ut custodiant te in omnibus viis tuis. — In manibus portabunt te, ne forte offendas ad lapidem pedem tuum. — Super aspidem et basiliscum ambulabis, et conculcabis leonem et draconem" 3).

# Agendi ratio confessarii cum iis, qui sunt in occasione proxima peccandi.

§. 230. Quae agere debeat confessarius cum iis, qui occasione nata peccatis se devovent, ad sequentia videntur commod reduci posse:

1. Confessarius hos attentos reddat ad objecta, personas loca et circumstantias, quae eos jam in peccata induxere aut probabiliter inducere possent; nec non maxima, qua potest, argumentorum vi ob oculos eis ponat necessitatem, peccandi pericula fugiendi aut tollendi. Causam qui vult, vult quoque et effectum. Qui amat pericula, in ipsis peribit. Sic David, miles veteranus, non fugiendo a conspectu Bethsabee turpiter devictus, succubuit. Ita-Joseph, in praelio castitatis miles novitius, fugiendo a conspectu Dominae suae relictoque pallio victor evasit gloriosus. "Nemo diu ... tutus est periculo proximus." "Nulla securitas vicino serpente dormire. Potest fieri, at me non mordeat, sed potest fieri, ut me aliquando mordeat. Lubrica spes, quae inter fomenta peccati salvari 🎩 se sperat, et impossibilis liberatio, flammis circumdari et non uri." - Cui proxima peccandi occasio magis cordi est, quam ipse Deus. quomodo Eidem placere poterit salvusque fieri? — Sed age: sit res oppido difficilis; certum tamen est, nisi notabilis esset subeunda difficultas pro obtinenda beatitudine, non diceretur violentia opus esse. "Regnum coelorum vim patitur" 4). Neque occasionum fuga

<sup>1)</sup> In libro S. Cyp. adscripto de Singul. clericorum. — 2) Eccli. III. 27.—
3) Psalm. XC. 5.—13. — 4)) Matth. XI. 12.

milis pronuntiaretur abscissioni manus, aut oculorum effossioni. ed perinde foret, ac si quis detraheret manicam, aut sine dolore ederet capillos. — Hinc si famae detrimentum praetexat poenitens. eatur, quomodo remota occasione bona fama optime salvari post: si vero ob magnum temporale damnum occasionem dimittere olit. audiat Christi eloquia: "Si manus tua, vel pes tuus scandaliat te, abscinde eum, et projice abs te: bonum tibi est ad vitam igredi debilem vel claudum, quam duas manus vel duos pedes haentem mitti in ignem aeternum. Et si oculus tuus scandalizat te. rue eum et projice abs te: bonum tibi est cum uno oculo in vitam itrare, quam duos oculos habentem mitti in gehennam ignis" 1). nod sanctus Augustinus ita exponit: Quidquid illud est, quod ita iligis, ut pro dextro oculo habeas, si te scandalizet, i. e. si tibi npedimento sit ad veram beatitudinem, erue illud, et projice abs Addit deinde: "per dexteram intelligi consiliarium in rebus diinis, per sinistram ministrum in operibus, quae huic vitae et corri sunt necessaria" 2). Idem S. Hieronymus dicit: Melius est, ut nolumentis carnalibus careas, quam dum vis lucrifacere, causam beas ruinarum" 3). Et S. Athanasius: "Si habes cognatum, aut vieum, cujus tanta sit tibi necessitas, quanta vel dexteri oculi t manus, si videris ab ipso damnum inferri animae tuae, abscinde m." Huc etiam referuntur sequentes Evangelii sententiae, quas nfessarius poenitenti serio expendendas utilissime proponet: "Oui n renuntiat omnibus, quae possidet, non potest meus esse discilus" 4). "Qui amat patrem aut matrem plus, quam me, non est dignus" 5). Item: Quid prodest homini, si universum mundum cretur, animae vero suae detrimentum patiatur, aut quam dabit mo commutationem pro anima sua" 6)?

2. Qua principale poenitentiae medium imponat, proximam occandi ansam quam vigilantissime declinare, vel, si physice, aut toraliter hoc fieri nequeat, saltem illam virtuti minus periculosam t nocivam reddere. Hinc doceat media, quae ex occasione proxima omotiorem faciunt. Talia sunt: bene invigilare cogitaminibus atque tionibus suis; — quam celerrime supprimere quidquid peccatoriae piditatis; — saepissime conscientiae suae latebras perlustrare; - saepius sihi ob oculos ponere turpitudinem et poenam meritam occatorum commissorum. His accedunt inprimis consideratio veritum religiosarum, quae indoli peccatoris, et naturae peccandi casionis certae magis conveniunt — recordatio novissimorum — editatio Passionis Domini — frequens oratio, jugis ad Deum et eatissimam gemitus tempore tentationis — quotidiana renovatio

<sup>1)</sup> Matth. XVIII. 8. 9. — 2) Libr. de Serm. Domini in monte c. 24. — 3) In Matth. libr. III. — 4) Luc. 14. 33. — 5) Matth. X. 37. — 6) Matth. XVI. 26.

doloris et propositi vitae emendandae - frequens Sacramentorum, et guidem Poenitentiae usus apud unum eundemque Pastorem. Denique nullo non tempore removenda sunt ea, quae peccatum homini, ut ita dicam, propinquius reddunt, v. g. conversatio solius cum sola; et prudenter uti oportet rerum adjunctis, quibus adhibitis malae actionis patrandae impedimentum ponitur.

3. Ratione habita diversae animi dispositionis, absolutio aut deneganda aut differenda aut statim impertienda. Et quidem I. a) Si neccator proximam occasionem, quam et physice et moraliter relinquere potest, devitari nolit, absolutio huic deneganda, et causa hujus denegationis exponenda est. b) Si peccator officium vitandae occasionis irremissibile genuinae emendationis requisitum esse vel ipse 🖘 😎 novit, vel per confessarium edoctus est, illud tamen hucusque neglexerit, et factis promissis de vitanda occasione non steterit, sed 🖚 😅 voluntarie in occasione permanserit, aut ex animi levitate eandemant m exquisierit, absolutio differenda, donec ipso facto probaverit, vitasses === se occasionem. c) Si vero necessitas occasionem vitandi nunquam 📾 🗢 ei ob oculos posita est, nec vitatio illius imposita, et ipse hujus officia a cii ignarus hucusque vixerit, pro hac vice, nisi alia adjuncta prohibeant. = == ==t, absolvi potest, si magnum dolorem de peccato firmumque propositum me manifestat, patri spirituali usquequaque obediendi; quin imo ali- I Iiquando id magis expedit, ut nimirum gratia sacramentali, veluta 🛥 🛋 ti firmissimo adversus quasvis tentationes antidoto, corroboratus ul — I = 1teriorem relapsum facilius evadat. Ceterum monendus erit, absolutionem nil ipsi profuturam esse, si ori animus non consentiat, nul— 🔳 🛋 lamque absolutionem in posterum esse sperandam, si occasionem non vitaverit.

Sed hic loquendo de occasione proxima, et quidem voluntaria, S. Carolus sur Borromaeus distinguit occasiones, quae sunt in esse, et occasiones, quae non sunt in esse. Occasio, quae est in esse, est, cum aliquis e. grconcubinam domi detinet, vel cum famula consentit, quoties tentatur,etc. similia. Occasio autem, quae non est in esse, est ex. gr., cum quis in ludo prorumpit in blasphemias, aut versando in cauponis prolabitur in rixas, ebrietates, aut accedendo ad convivia incidit in verba et cogitationes turpes. His positis in occasionibus, quae non sunt in esse, potest ===t poenitenti firme promittenti, se ab eis abstinere, semel, bis, et etiam ter absolutio dari; quodsi deinde non aufert occasionem, et eodem modo peccat, non potest absolvi, nisi prius occasionem removeat. In occasionibus autem, quae sunt in esse, concedenda non est absolutio, nisi prius occasio prorsus auferatur. Ratio est, quia se immittit in proximum periculum frangendi propositum de tollenda occasione, et sic remanendi in eadem occasione, si, antequam eam removerit, absolutionem recepit. S. Ligorius 1) poenitenti absolutionem, semper ac commode ea differri possit, prorogare suadet, usque dum cum effectu occasionem auferat. Excipit tamen casum, in quo poenitens non possit redire, vel nonnisi post multum tempus, si censetur bene dispositus per propositum statim

≢i

<sup>1)</sup> Prax. Conf. n. 66, 64.

removendi occasionem; quoniam hoc casu periculum frangendi propositum, remotum reputatur, causa magni oneris, quod poenitens deberet pati abscedendo sine absolutione, aut repetendi confessionem apud alium sacerdotem, aut diu manendi sine gratia Sacramenti. Vel si peccator est in morali necessitate recipiendi absolutionem, antequam occasionem tollat, e. g. sponsus, dum enim hic non potest ante absolutionem auferre, censetur, ac si esset in occasione necessaria.

II. a) Quodsi peccator absque gravissimo damno vitae, famae et bonorum terrenorum proximam sive in se, sive relative talem occasionem non possit vitare, poenitens absolvi potest, quin occasionem auferat, modo promittat exsegui media necessaria ad efficiendum, ut peccandi periculum minuatur, seu, ut ex occasione proxima fiat remota. Nam non dicit Scriptura, quod peribit, qui est in periculo, sed qui amat periculum; sed nequit dici amare periculum, qui illi invitus subjacet : unde inquit S. Basilius : "Oui urgenti aliqua causa et necessitate se periculo objicit, vel permittit se esse in illo, cum tamen alias nollet, non tam dicitur amare periculum, quam invitus subire, et ideo magis providebit Deus, ne in illo pereat" 1). Verum si in eadem occasione jam saepius lapsus sit, et monitus, omnino absolutio tamdiu differenda erit, donec facto probaverit, se mediis praescriptis diligentissime usum esse ad occasionem remotiorem reddendam, et reapse ista rerum adjuncta moralitati suae innocua fecisse. Quodsi media necessaria non exsecutus sit, vel exsecutus licet, peccare tamen non desierit, absolutionis expers esto, et cum quocunque bonorum temporalium dispendio ad fugam urgeatur. b) Qui per Dei voluntatem in periculosa statione retinentur, v. g. conjux, cui altera conjugii pars, miles, cui militare exercitium proxima est occasio peccandi, quum ab ipsorum arbitrio fuga occasionis non dependeat, contra peccatum remediis gravibus corroborandi sunt, et ubi certa doloris sensa ostenderint. paratosque se praebeant ad exsequenda omnia remedia, absolutione donari queunt; secus vero, si remedia haec necessaria vel plane non, vel non sufficienter adhibuerint. — Idem quoque dicendum est, quantum ad illos, qui per vim physicam in periculosa occasione proxima detinentur; v. g. mulier in captivitatem redacta. -

# Monita pro confessario.

§. 231. In tractandis hujus generis hominibus sacerdotem cautissimum esse oportet, ne ab illis decipiatur. Plerumque enim occasionem, in qua versantur, tam scite extenuare solent, ut nonnisi remota videatur, vel fictitias molestias attexunt, atque fugam perdifficilem ementiuntur, cum tamen saepenumero alia difficultas

<sup>1)</sup> In Const. Mon. c. 4.

Si oculus tuus dexter scandalizet te, erue eum et si oculus tuus dexter scandalizet te, erue eum et ; expedit enim tibi, ut pereat unum membrorum totum corpus tuum mittatur in gehennam. Quis non dum Salvatoris effatum nihil esse posse tam praestans, gligendum, imo projiciendum esset, siquidem animae pertret ')? Nec inflecti se sinat confessarius eo, quod poealiquot hebdomadibus non peccet. Concupiscentiam aliavescere et dormitare de industria patitur nequissimus hostis, ut sub aliqua poenitentiae specie eo certius in vitio nam praeteriti lascivi actus, etsi ad tempus depositi, iteea insurgunt in animum, ut ei etiam impetum faciant "tanieti inclinato et maceriae depulsae" 5). "Qui amat pericubit in illo."

## Peccata ex consuetudine nata confitentis.

233. Sub consuetudine universim intelligitur quaedam ex tione saepius repetita orta facilitas vel promtitudo, eandem . Peccatores consuetudinarii sunt illi. qui repetitis-actibus generis in certa materia facilitatem promtitudinemque sibi runt, quavis data occasione vel tentatione peccandi. Prafrequentatos actus contracta consuetudo cum ipso vitio le confluit, ita quidem, ut homo vitiosus etiam consuetudit, et saepenumero vice versa; etenim fieri potest, et saepe . ut ab invicem separentur. Quare in dijudicanda prava dine discernere oportet, utrum prava consuetudo, qua poetinetur, sit dispositio ipsius voluntatis, an solius naturae se. seu num consuetudinarius sit etiam vitio addictus. Res et numerus eorumdem peccatorum hominem quidem conarium efficiunt; sed proclivitas et inclinatio cum complaprava voluntate, qua illecebra ad certum peccatum orta amittit aut committere paratus est, vitiosum constituunt. ui vero passioni suae dominatrici eradicandae omne, quod studium acriter navaverit, et tempore animi tranquilli aptiseque media praeparaverit, iisque se armaverit, in idem nis relapsus peccatum, minime consuetudinarius, sed recidiadus est. Sic v. g. famuli luxuriosi fraudulentique, qui anaec gravia peccata saepe ceciderant, sed longiori abhinc tentationibus fortiter restiterunt, peccandi occasiones quam ssime vitaverunt, praescripta emendationis media bene ad-

XIV. 33. — 2) Matth. X. 37. — 3) Matth. V. 29. — 4) Cfr. S. Aug. 17m. Domini in monte c. 24. S. Thom. Summa theolog. — 5) II. q. .8. — Psalm. LXI. 4.

non subsit, nisi quod affectui molestum sit, vincula adeo chara disrumpere. Hinc bellissime inductis coloribus confessario depingunt nonnulla scandala, afferunt detrimenta a se excogitata, describunt, quam difficile sit removere occasionem, et quam facile in ea versari absque peccato, tametsi non deseratur, ut, si plus aequo credulum se praebeat, certo certius periculum incursurus, et male praecipitatam absolutionem sit impertiturus. Quare non statim adhibeat sa fidem dictis, antequam probe expendat velut monetam, ceterum unitatam, quia res est magni momenti.

Cave tamen, ne cum hujusmodi poenitentibus, qui occasioned incertiuntur, durius agas. Potius omni arte et suavitate inducendi sunt, ut cognita miserrima conditione sua ipsimet in tuam agendi rationem, v. g. dilationem, consentiant. Si enim calamum quassatum confringas, et ejusmodi homines despondere facias, maluntu sum mire augebitur. Plurimi nonnisi in vitiis suis exinde computrescunt despondere qui vel a confessario duram repulsam retulerunt, vel de sua emen andatione penitus desperant.

## Casus practici.

- §. 232. 1. Filiusfamilias cum ancilla familiae semel iterum mque fornicatus est. Quid cum eo agendum? Quum corpore neque ant, corde saltem se separent, atque occasionem proximam in remotam transferant; et ubi spes est, fore, ut adhibitis certis mediia iliis occasio proxima esse desinat talis, absolutio concedi poterit. Si vero spes postea fallat, fas non erit absolutionem impertiri, antequammam poenitens reapse vel ab occasione sese expedierit, vel, cum id fier in nequeat, emendatum animum prae se ferat.
- 2. Accidit, ut mulier facile ob levia mariti aut prolium errates ta inardescat, graveque malum illis imprecetur. Evenit saepe, ut famulus ex filiarum ancillarumque adspectu, quae quidem castitaten mimpense colunt, tamen non semel a minus pudica cognitionis volutate se affici patiatur ita, ut quocunque locorum se contulerit, omnino par ubique, aut fortasse majus sit aditurus periculum. Quid iginatur factu opus? Nec illa marito, nec hic famulatui possunt et desent nuntium mittere; sed sciant gravissime se esse obstrictos s, ut pravum mediis opportunis ab errore revocent suum ipsorum imanimum.
- 3. Fac, finge tibi, mulierem concubinam viro, cui numerosassit proles, esse perquam utilem, remque domesticam incredibili quadam et vere materna sollicitudine ab ea administrari, ita ut sine maxima rerum externarum incommodo ac damno sejungi a viro nequeat. Quid agendum? Estne nihilominus abstrahenda ex illius societate et laribus? Utique; atque id Christum dixisse satis est: "Qui non renuntiat omnibus, quae possidet, non potest meus esse disci-

pulus" 1). "Qui amat patrem, aut matrem plus quam me, non est me dignus" 2). "Si oculus tuus dexter scandalizet te, erue eum et projice abs te" 3); expedit enim tibi, ut pereat unum membrorum tuorum, quam totum corpus tuum mittatur in gehennam. Quis non videat, secundum Salvatoris effatum nihil esse posse tam praestans, quod non negligendum, imo projiciendum esset, siquidem animae perniciem adferret 4)? Nec inflecti se sinat confessarius eo, quod poenitens ab aliquot hebdomadibus non peccet. Concupiscentiam aliquando flavescere et dormitare de industria patitur nequissimus hominum hostis, ut sub aliqua poenitentiae specie eo certius in vitio haereat; nam praeteriti lascivi actus, etsi ad tempus depositi, iterum postea insurgunt in animum, ut ei etiam impetum faciant "tanquam parieti inclinato et maceriae depulsae" 5). "Qui amat periculum, peribit in illo."

## Peccata ex consuetudine nata confitentis.

§. 233. Sub consuetudine universim intelligitur quaedam ex eadem actione saepius repetita orta facilitas vel promtitudo, eandem repetendi. Peccatores consuetudinarii sunt illi, qui repetitis-actibus ejusdem generis in certa materia facilitatem promtitudinemque sibi contraxerunt, quavis data occasione vel tentatione peccandi. Prava per frequentatos actus contracta consuetudo cum ipso vitio plerumque confluit, ita quidem, ut homo vitiosus etiam consuetudinarius sit, et saepenumero vice versa; etenim fieri potest, et saepe contingit, ut ab invicem separentur. Quare in dijudicanda prava consuetudine discernere oportet, utrum prava consuetudo, qua poenitens detinetur, sit dispositio ipsius voluntatis, an solius naturae corruptae, seu num consuetudinarius sit etiam vitio addictus. Re-Petitiones et numerus eorumdem peccatorum hominem quidem consuetudinarium efficiunt; sed proclivitas et inclinatio cum compla-Centia et prava voluntate, qua illecebra ad certum peccatum orta idem committit aut committere paratus est, vitiosum constituunt.

Qui vero passioni suae dominatrici eradicandae omne, quod est, studium acriter navaverit, et tempore animi tranquilli aptisa quaeque media praeparaverit, iisque se armaverit, in idem nimius relapsus peccatum, minime consuetudinarius, sed recididicendus est. Sic v. g. famuli luxuriosi fraudulentique, qui anin haec gravia peccata saepe ceciderant, sed longiori abhinc pore tentationibus fortiter restiterunt, peccandi occasiones quam gentissime vitaverunt, praescripta emendationis media bene ad-

Luc. XIV. 33. — 2) Matth. X. 37. — 3) Matth. V. 29. — 4) Cfr. S. Aug. de Serm. Domini in monte c. 24. S. Thom. Summa theolog. — 5) II. q. 43. a. 8. — Psalm. LXI. 4.

hibuerunt non amplius consuetudinarii dicendi sunt, licet postea eorundem peccatorum rei evaserint; illorum enim animi affectio erat emendata, inclinatio debilior effecta; cecidere ex infirmitate.

Vis et pertinacia pravae consuetudinis eo major; et proclivitas ad eosdem malos actus repetendos vehementior evadit,  $\alpha$ ) quo saepius et breviori temporis spatio homogeneae actiones repetuntur;  $\beta$ ) quo longiori tempore, quin per actus contrarios essent retractatae, continuantur;  $\gamma$ ) quo majori animi nisu propensioneque exercentur. Consuetudo peccatorum venereorum paucioribus actibus, praesertim externis, citius et majori gradu contrahi, aliisque pertinacior esse solet.

## Conversio flagitiis assuetorum.

§. 234. Conversio hominis vitio adsueti et inveterati, ordina rio gratiae cursu nec facilis est, nec derepente contingere solet: sed multum temporis, et pugnae, et laboris, et fletus, et orationie requirit testantibus ss. literis sanctorumque Patrum effatis, ipsa suffragante experientia. Dicit sacra Scriptura: "Perversi difficila. corriguntur" 1). "Omnis, qui facit peccatum, servus est pecca ti" \*) "a quo captivi tenentur ad ipsius voluntatem" \*), qui consuetudine tanguam jugo servitutis crudelissimo premuntur. "Spiritus tunc vadit et assumit septem alios spiritus secum nequiores se et intrantes habitant ibi, et fiunt novissima hominis illius pejora prioribus"4). Quis hujusmodi peccatorum conversionem facilem, aut repentinam opinabitur? Quam difficile surgit, quem malae consuetudi- 🍱 nis moles premit! Patet autem haec veritas ex innumeris SS. Patrum testimoniis, qui de conversione peccatoris non secundum exteriorem Ecclesiae disciplinam; sed secundum verbum Dei et rationem tractarunt. Pauca nonnisi laudare juvat. Sic Origenes praeclar docet. "Si vulnus corpori infligatur, aut os confringatur, aut nervorum junctura resolvatur, sub unius horae spatio hujusmodi vul— 👤 nera solent corporibus accidere, et plurimis postmodum cruciatibus ac doloribus exactis multo vix tempore sanantur. — — Anima quoties peccat, toties vulneratur. — Hujusmodi vulnera quanto tempore putas curari? Ita et nos cupiditatibus seculi amentes effecti, vel = vitiis inebriati sentire non possumus, quantas contritiones animae peccando conquirimus. Et ideo consequentissima ratio est poenae i. e. curae et medicationis tempus extendi . . . Jam vero si accidat, ... ut in codem vulnere, vel in cadem fractura iterum et sacpius quisvulneretur, frequentiusque frangatur, quantis hoc poenis curari, et

Eccli. I. 15, Cfr. Prov. XXII. 6. Job. XX. 12. — 2) Ioan. VIII. 34. –
 II. Tim. II. 26. — 4) Matth. XII. 45.

qua antis potest cruciatibus medicari? Quanto autem tempore, si tamen potuerit, ad sanitatem perducitur" 1)?

Origeni succinit S. Ambrosius. "Non brevi, inquit, lacrimula vel levioribus fletibus, sed plurimis temporibus reconciliationem postulare oportet, secundum verbum Dei et rationem" 2). Quam difficulter et tarde procedat peccatoris conversio, prae ceteris S. Augustinus et S. Gregorius M. luculentissime non solum affirmant. sed et confirmant rationibus; ut infra patebit. - "Difficilis prorsus res et soli virtuti divinae possibilis, susceptum semel peccati jugum a Cervicibus suis excutere; quoniam qui facit peccatum, servus est peccati, nec est jam liberari, nisi in manu forti 3). - "O quantis clamoribus introrsus, quantisve exhortationibus sacris excitatur Peccator, antequam de morte seu somno delictorum evigilet? Sed et vigil effectus, o quot blanditiis, quot rationibus, quot promissionibus, quot exemplis, quot pulsatur terroribus ac flagellis, priusquam Peccandi voluntatem abjiciat? Tot quippe funibus tenetur adstrictus, quot sceleribus praegravatur, tantisque spiritualibus compeditus est vinculis, quantis caducis rebus immoderato inhaeret affectu. Captivatur itaque consuetudine delinquendi, — — repellitur suasion ibus daemonum, visibilium detinetur amore" 1).

Quae ad conversionem peccatoris inveterati vitioque addicti necessaria sunt, quandoque unico, citissimo et quasi subito actu fiunt, et hoc quidem rarius, ut in Latrone et Paulo; ceterum committe seorsim, paulatim et successive fiunt in peccatorum conversione; hoc agente nostra erga divina tarditate et pigritia, aut nimico ad peccata et ad nos ipsos affectu. Horum exemplum est in Austino, qui de sua ipsius a peccatis conversione et poenitentia, quam scilicet longo tempore, et tardo motu adimpleta fuerit, scriin sexto et septimo confessionum libro 5).

Curandum est igitur conscientiarum moderatoribus, ut periosam persuasionem tollant, qua levissimum, imo fere nullum puur negotium esse, vere poenitere, cum tamen maximum et arum reputetur a Patribus, nec unius horulae vel momenti, sed longis temporis, certaminis et laboris opus. Sicut aedificium non pente, sed gradatim assurgit, et arbor successive crescendo fert actus tempore suo, ita conversio peccatoris ordinarie non repente ri solet. Etenim animi dispositiones, quae sunt dominantes et retitis actibus fortes egerunt radices, intimoque cordi haerent, non cile subitanee mutantur, utpote congruentes corruptioni et inclitationibus naturae depravatae. Antequam consuetudinarius invete-

<sup>1)</sup> Hom. 8. in Num. XIII. XIV. — 2) In Psalm. CXVIII. v. 58. Liber de Poenit. c. 9. — 3) S. Bern. serm. 13. de Diversis. — 4) S. Laurent. Just. libr. 2. de Spir. anim. resurr. — 5) Cfr. Conc. Trid. SS. XIV. cap. 8.

ratus et insignis ad perfectam conversionem opitulante assurgi 🕳 🛣 i gratia, quis nescit eum passim cum S. Augustino semi-saucia vo luntate inter velleitates et desideria notabili tempore jactari. done tandem orationibus aliisque pietatis ac poenitentiae operibus efficacem conversionis gratiam consequatur? Sane qui dixit: petite et accipietis: quaerite et invenietis: pulsate et aperietur vobis non solet, ut experientia nos docet, inveteratis consuetudinariis efficacemana illam conversionis gratiam impertiri, nisi ferventi et multa preces petentibus, pietatis operibus quaerentibus, et in iis perseverando pulsantibus. Quis igitur post haec omnia dicet, conversionem fieri solere repente et sine difficultatibus magnis? Dicat hoc, qui SS. Patribus repugnare voluerit, dicat hoc, qui veram in se conversionem = expertus non fuerit: quisquis autem expertus est. is scit. nonnis difficultate et mora ad conversionem se potuisse venire. Quidquiautem in se quisque expertus est, id credat etiam in aliis contin gere solere.

Causae, cur perfecta conversio tarde et laboriose fieri solea

§. 235. Cur autem Deus perfectae conversionis gratiam po nitentibus non sine magno longoque labore illorum concedere soleat, S. Augustinus et S. Gregorius M. plures afferunt rationes:

ュ

- 1) Ne bonum, quod adepturus est homo, ipsi vilescat. "Di desiderata dulcius obtinentur; cito autem data vilescunt. Petequaere, insta. Petendo et quaerendo crescis, ut capias. Servat tib Deus, quod non vult cito dare, ut et discas magna magne deside rare" 1). Inde oportet semper orare et nunquam deficere. Ita fit diu desiderata magni fiunt, cito autem data vilescunt. Hanc morta lium conditionem, cum optime norit Deus, non solet magna gratia. suae dona, nisi diu desiderata, largiri. Sic mundo Salvatorem no dedit, nisi per aliquot annorum millia postulatum. Sic terram, quar Abrahamo Deus promiserat, posteris non concessit, nisi per anno. quadringentos et amplius desideratam. Sic terram urbemque Hierosolymitanam non restituit Judaeis, nisi postquam super flumina Babylonis sedentes fleverant, et per annos septuaginta in terra alienrecordati Sion ad cantandum canticum Domini in templo suo suspi 🗷 raverant. Et quid plura? Ita fit in rebus humanis omnibus, ut magn non fiant, nisi quae magno longoque labore quaeruntur.
- 2) Ut sit diligentior custodia receptae sanitatis. Solent pe riti medici non id solum curare, ut aeger sanitatem, quam amisit recuperet; sed et illud, ne sanitatem, quam recuperavit, brevi rur sus amittat. Hinc non ea remedia adhibent, quibus quam citissim. sanetur aegrotus, sed ea, quibus etsi lente valetudinem recipiat

<sup>1)</sup> S. Aug. serm. 5. de Verb. Dom. c. 5.

receptam tamen quam diutissime conservet. Ita et supremo illi ac sapientissimo animarum Medico visum est, qui etsi posset peccatores, quantumvis mente ac moribus aegros, puncto temporis curare: noluit tamen in illis curandis ea celeritate uti, ne ex facilitate sanationis negligentior esset custodia receptae sanitatis. Ita docet S. Augustinus: "Quod enim facile sanatur, non multum cavetur; ex difficultate autem sanationis erit diligentior custodia receptae sanitatis." Et S. Gregorius: "Omnis curatio quanto difficilius acquiritur, tanto acquisita cautius custoditur".

- 3) Ne viribus suis conversionem attribuat peccator. Fieri solet apud homines, ut, qui magna virium, aut industriae, aut ingenii facilitate rem aliquam asseguuntur, de seipsis superbiant. Novit illam corrupti hominis indolem Deus; et ne de ipsis gratiae suae donis, quasi de naturae suae dotibus superbiret, sapientissime providit, ut nonnisi post longas difficultates ad magna gratiae dona perveniret. Hinc S. Augustinus: "Pugnantium, inquit, vox est miserere mei, Domine, quoniam infirmus sum, etc. Vide laborantem in certamine. Et tu Domine usquequo? Quid est usquequo? Quousque probes, quia ego subvenio. Si enim cito subvenirem, luctamen non sentires: si luctamen non sentires, tanguam de tuis viribus superbires, et per istam superbiam nunquam ad victoriam pervenires. Dictum est quidem: adhuc te loquente dicam, ecce adsum. Sed Deus et cum differt, adest, et quod differt, adest, et differendo adest: ne praeproperam cum implet voluntatem. perfectam non impleat sanitatem" 2).
- 4) Ut desiderando paullatim praeparetur. Sanctus Augustinus epistola, qua Probae cuidam viduae praescribit modum, quo orandus sit Deus, docet Deum velle a nobis orari; "non quod voluntatem nostram sibi velit innotescere, quam non potest ignorare. sed exerceri in orationibus desiderium nostrum, quo possimus capere, quod praeparat dare. Illud enim valde magnum est, sed nos ad capiendum parvi et angusti sumus, . . . tanto quippe illud, quod valde magnum est, . . . sumemus capacius, quanto id et fidelius eredimus, et speramus firmius et desideramus ardentius" 3). Agit quidem hac epistola S. Augustinus de vita beata, dicitque, ad illam eapiendam nos parvos et angustos esse, atque ideo per fidem spem et okaritatem nos dilatari debere, ut tantum bonum capere possimus. Sed quid hic docet de vita beata, idem docet alibi de quovis divinae gratiae beneficio: "Diu desiderata, inquit loco supra citato, dulcius obtinentur; cito autem data vilescunt. Pete, quaere, insta. Petendo et quaerendo crescis, ut capias. Servat tibi Deus, quod non vult cito dare, ut et tu discas magna magne desiderare."-

<sup>(1)</sup> In Psalm. VI. — 2) Serm. 3. de Verb. Apostol. — 3) Epist. 130. alias 121. ad Probam.

5) Inter ceteras rationes, ob quas Deus ordinarie peccato rem repente convertere non solet, hanc etiam allegat S. Augustik 3 ea 1st nus, ut agnoscat, quanta poena impiis praeparetur, qui se noce 🗪 🕦 lunt convertere ad Deum, si tantam difficultatem convertentes pass 🕶 p tiuntur 1). Optime haec ratio congruit iis, quae habet B. Petrus and in su "Quoniam tempus est, ut incipiat judicium a domo Dei: si autera 🖘 🗷 tei primum a nobis, quis finis eorum, qui non credunt Dei Evangelio Et si justus vix salvabitur, impius et peccator ubi parebunt?)? Ho est, si Deus primum filios ac domesticos suos flagellat, quid tandem 🗢 Elei futurum est alienis et inimicis, qui non credunt? Et si justus et electurs 🗷 atu vix, hoc est nonnisi per severum Dei judicium, salutem adipiscitur as iur impius et peccator, quomodo stare ac subsistere poterit in Dei jus 🚡 🤘 iu dicio, ut non condemnetur et suppliciis addicatur aeternis? Eoder 👄 Elen sensu dicit Apostolus, quod sustinerent persecutiones ac tribulatio at tio nes in exemplum justi judicii Dei 3), hoc est, ut intelligeretur 🖅 🗷 tur quam grave impiis exspectandum esset a Deo judicium, quando and nde pios in hac vita tot persecutionibus ac tribulationibus exerceba 🖘 💶 bat Itaque vult Deus, ut difficultatem patiantur, qui se convertunt, tur 🕊 🗷 🗷 ut, qui se nolunt convertere, intelligant, quantum sibi posthac sur Es supplicium praeparetur, tum ut, qui se convertunt, agnoscant, quar 🗪 🛋 antum poenarum aeternarum per brevem, quam patiuntur in conve: 🗢 💜ersione, difficultatem effugiant.

## Corollarium practicum inde resultans.

§. 236. His expositis difficile est probare quorumdam confe. 
sariorum consuetudinem, qui nacti poenitentes criminosis habitibus bus irretitos, ex quibus emergere nunquam conati sunt, eos illico tamen absolvunt, praetexentes, se supplevisse defectum praeparationum, quae ad sacrum tribunal erant afferendae, validis adhortationibus, quas adhibuerunt, antequam illos absolverent. Profecto in his nescire videntur, subitam in corde, quod diuturno sceleris habitationes corcaluerat, mutationem communem gratiae cursum superare; termunguague praebendum esse insignibus peccatoribus, quo se ad gratiam sacramentalem recipiendam disponant. Integros ecclesia impendimantis annos, Catechumenos ad Baptismi gratiam praeparatura, et nonnismi isis multo lacrymarum imbre multisque laboribus ad gratiam poenitem entiae perveniri posse arbitrata est.

Excipi ab hac regula possent quidem poenitentes, ex ignorantia potius, quam nequitia, pravis consuetudinibus impliciti. Fortasse adolescentulus est, qui jam pridem se polluit, et qui ad comfessarii increpationes hortationesque mirifice stupore ac dolor reperculsus 'videtur, eo quod toties iteraverit facinus, quod no

<sup>1)</sup> In Psalm. VI. - 2) I. Petr. IV. 17. - 3) II. Thess. I. 4.

rasset, si ejus turpitudo et gravitas sibi explorata fuisset. Hunc son prorsus excusare animus non est, neque affirmare, invincium fuisse illius ignorantiam; ast cortum est. hunc in scelere non see perduraturum, si admonitus fuisset. Quamobrem sicut ferme k eo, sued malum ignorabat, non aegre abstinebit a confessario maptus et admonitus, nec deest credendi locus, dolorem et protationem ojus sinceram ease, ut dimittendus sit ad illud pericua faciendum. Ast in illis qui saepe contra id, quod ipsi sciunt, mant, et qui nondum animum appulorunt, ut ad frugem redeant, Messarius minime confidat adeo, ut eis absolutionem extemplo usi valida sua adhortatione jamjam conversis conferat. Si enim sycophanta atque medico circumforaneo traduceretur, qui cersime febrim curare gleriaretur, quia unum vel duos illius access prohiberet, et postea majori cum vehementia arder illius effersceret: nonne pariter jure id dici potest de confessario, qui opiur peccatorem se curasse, quia illi sceleris magnitudinem et niculum, qued subit, repraesentans, ex eo lacrymas elicit, nec a aliquod melius consilium extorquet, quod tamen dicto ferme ins evanuit? "Dei opera perfecta sunt," ait Psalmista. Quos scrira sacra resuscitates parrat, post resurrectionem suam manifee quaebuerant vitae decumenta. Puer Naim e sepulchro egress, rediit ad Matrem, Lazarus post resurrectionem comedere, et m nhis versari visus est.

Cum autem negari non possit, quin misericordissimus Domis omnipotenti sua gratia (cujus efficak operatio nullis temporum gustiis circumscribitur), inveteratissimos aliquando peccatores rdici temperis spatie ad se efficaciter convertat, uti olim conver-Mariam Magdalenam, Latronem, Paulum etc., hine prudentis Messarii munus requirit, ut cum similes consuctudinarios post disi temporis prasparationem prima vice confitentes audit, accute investiget, an forte ex iis sint, qui singulari Dei favore dereste aut certe brevissime tempore conversionis gratiam obtinueat. Quodsi ex apecialibus signis prudenter colligat confessarius, ssitentem sibi consuctudinarium, stai inveteratum graviumque minum reum, vel unius diei aut etiam brevieris temperis epatio pe ac sufficienter esse ad Deum conversum ae contritum, omnis in absolutionem differendi cessabit, nisi ferte ad pauculos dies leretur remittendus poenitens ad exactius conscientiae examen Deconfessione generali magis integre instituenda.

### Consuetudinarios tractandi modus.

§. 237. In tractandis consuetudinariis pro praxi confessarii uca quaedam monenda restant. Et quidem, ut confessarii agendi

ratio illorum conversioni cooporetur, tria ex adsuctudine peccantium genera probe distinguere oportet.

I. Dantur peccatores consuetudinarii, qui adhuc ignorant, suae et sentiendi et agendi rationi gravis peccati maçulam inhaerere; quamprium vero id resciverint, extemplo eos valde poenitet peccatorum commissorum, firmumque eliciunt propositum eadem non amplius committendi, confitenturque, quae antea tanquam vel minutiora reticuerant. Ejusmodi poenitentes confessarius doceat, a) tales cupiditates actionesque malas ab ipsorum conscientia certe non fuisse adprobatas, quapropter indagare oportuisse ipsos, utrum non graviter peccaverint. b) Commonefaciat, verum Christianum minime esse illum, qui peccata, quae ipsi minutiora tantum videntur, saepe voluntarie repetit; minimum enim peccatum etiam beneplacentiae divinae detrahit, poenamque dabit suam; pro minimis queque peccatis Christus passus est, quibuscum non licet intrare regnum coelorum. c) Ostendat porro malas consuetudinis pravae sequelas, nec non discrepantiam a lege divina doctrinaque christiana. d) Moneat noti biblici textus alicujus, aut doceat aptum; deinde Ale animi indoli adaequatam poenitentiam injungat, inprimis quotidianam breviculam meditationem illorum, quae dicta sunt, absolvatgue \_\_\_\_\_\_ hoc monito, ut quam primum ad sacrum tribunal redeant, rationenam m reddituri, utrum et in quo se emendaverint.

II. Sunt alii peccatores, qui brevi ex tempore ad haec illanpeccata committenda adsueverant, quorum gravitatem agnoscunt at. cupiuntque ab iis liberari. Tales peccatores nondum induratiani, a) gravissimo sermone turpitudinem damnumque adsuetorum peccana atorum docendi, in sua detestatione et odio ac abominatione prava ac scere non sufficere, oportere quoque, quidquid mediorum prostat = \_t, adhibere ad malam consuetudinem emedullandam. "Servus qui co gnovit voluntatem Domini sui, et non praeparavit, et non fecit cundum voluntatem ejus, vapulabit multis" 1). c) Injungat a) hunit and it les, genuinas continuasque preces ad Dei omnipotentis assistentiam 🛲 🏧 impetrandam, sine cujus numine homo bonus fieri nequit; 6) dilt 重量illi gentissimam omnium ad peccatum'illecebrarum evitationem; ?) vi vam Dei ipsius praesentis memoriam, quam primum mali cupidita 🖚 🗗 ite ebulliat; d) frequentissimum renovamen propositi non amplius f ciendi, quod jam qua peccatum agnitum est et diris devotum; free Tr quentem meditationem talium religionis veritatum, quae aptae sumu ul ad hominem deterrendum a repetendis peccatis etc.; s) inprimiz a mi frequentem Sacramentorum usum. d) Ostendat, hac imposita poe 🗢 🗪 nitentia non adimpleta, emendationis negotium indies ingravescere hominem in Deum clementissimum, qui peccatorum agnitionen == ====

<sup>1)</sup> Luc. XII. 47.

menti injecerat, ingratissimum fore; in malo progressurum in praesentissimo male moriendi periculo versari. e) Si timeat de versia paccatorum et angatur, tunc confessarius mitescat, et moneat misericordiae Dei, peccatoris mortem nolentis, moneat crudelissimi supplicii, quod Jesus Christus pro omnium peccatorum salute subierat. f) Si peccator consuetudinarius pravae suae consuetudini leponendae studuerit, atque vere doluerit, absolvendus est, monimus, ut peccandi occasiones diligentius adhuc vitare, et mediis praescriptis melius uti satagat. Si peccator sibi emendando prorsus aon studuerat, tunc absolutio differenda, eo admonito, ut mox iterum confiteatur et rationem reddat status sui.

#### Continuatio.

- §. 238. III. Dantur peccatores, quorum pravae consuctuciines jam altissimas egerunt radices, quique fors brevi ante confessionem tempore, vel postea a peccatis solitis vacant, paulo vero post in eadem recidunt, quia occasiones ansasque ad illa non evitant, et malis cupiditatibus radicitus animo extrahendis minime satagunt. Ad tales convertendos opus est multo tempore, labore, multa patientia et prudentia: neque sufficit confessio cum injunctis aliquibus precibus. Quae agendi via incunda est confessario, quae monita et hortamina facienda, quae emendationis media praescribenda, piacula injungenda, quando absolutio impertienda? His quaestionibus brevi compendio respondemus:
  - 1) Prima conditio, sine qua non, est, ut prae ceteris peccator ab ipsa peccati actione abstineat externe, perspectam habeat miserrimam animi conditionem, paratus sit ad medicinas morales praescriptas diligentissime adhibendas. Quo pertinet, ut fur et defraudator ab unoquoque bono alieno sibi adpropriando quam maxime caveant, ut fornicator vincula pravae consuetudinis cum altero sexu disrumpat, homo inimicus ab omni vindictae actione abstineat, ebrius, detractor alienae bonae famae, lusor falsus etc. ea omnia angue magis fugiant, quae in peccata solita induxerant vel inducere possunt.
  - 2) Confessarius residuam proclivitatem et inclinationem ad certum peccati genus, cujus memoria delectari assolet peccator, aliis atque aliis vehementioribus rationum momentis, indies magis debilitare, una cum radicibus extrahere, eamque odio ac detestatione sceleris commutare studeat. Phantasiae suae dominium regimenque ambiat peccator, inhonestas imagines animo protrudat reducibusque fores claudat. Quam primum in se stimulum sentiat ad peccatum illud adamatum, Deum cogitare satagat praesentem omniscium, sanctum justumque, mortem, judicium, infernum; repraesentet sibi confessarium suum, quasi sibi praesentem et dehortan-

tem. Meminerit peccator florum, quae ex ore poenitentiarii andierat, et bene ea meditetur. Nonnunquam utile esse poterit, ut seribat peccator in papyro, e. g.: "Non amplius mi Jesu, non amplius
id faciam," ponatque in leco, ubi saepe saepius in oculos incurrat
vel abbreviate: "Non amplius."

- 3) Confessarius peccatori a) in memoriam revocet fibrih, acquem a Deo creatus est; quem si velit attingere, fugiat peccatum necesse est, Deique mandata ex asse observet et scelera contractuexpiet; b) ob oculos ponat innumera divina beneficia, quibus cumu latus est, inprimis beneficentiam Dei, tempus poenitentiae clargientis; c) attentum reddat ad maximam animae suae dignitatem pro qua Jesus Christus sanguinem suum fuderat, tot tantaque su stinuerat tormenta; d) docett, quam incertum mortis momentum certissimum vero extemplo subsequum Dei judicium; e) ostenda tristes sequelas peccati soliti, quas jam in hac vita habuerat, habe reque pessit, certeque habiturum sit, nisi conversus fuerit, in futura. His omnibus fortes addat textus biblicos doceatque, quanda quomodo eos meditari oporteat sibique applicare.
- 4) Praeter frequentissimas et ferventissimas preces animstatui aptissimas, tales actiones imponat, quae percatis consuctudine contractis usquequaque sunt contrariae, et ad cam virtutem
  qua maxime ipsi opus est, adsuefaciunt. E. g. Tenaci injungut wae
  pius eleemosynam dare egenis, et quidem solo Dei amore; gulonibus jejunium; luxuriosis duritiem corporis, labores, abstinentima ceterum licitis delectamentis etc.
- 5) Peccatori, cujus peccaminosa consuctudo altissimas jar ceperat radices, per aliquod tempus, donec sufficientia genuina conversionis argumenta et signa adtulerit, differenda est abstitute Requiritur autem tempus, ut emendatio vitae perfici et prebari bo sit: negae enim propter se illud requiritur, sed tantum desideraturate ut illo tanquam instrumento emendatio procuretur, et emendation 🖛 🗢 fides adstructur. Atque hoc est, qued S. Chrysostomus docet, dune esse magno tempore, set tantummodo, inquit, magno fervore sobrietate ad ipsum accedamus rejectis secularibus curis omnibu et supernae gratiae innitamur." "Nam, inquit eodem loco, et Nimma ivitae tanta peccatorum multitudine aggravati, qui magnam et v ram poenitentiam egerunt, non indigebant ampliori, quam triu \_\_\_\_\_\_ dierum tempore ad provocandam Dei bonitatem, et antiquandar , quae adversum se lata erat, sententiam. Et quid dico Ninivita pergit idem Sanctus, Latro in cruce neque uno die opus habebassat. misericordia. Nam ubi viderit voluntatis nostrae firmum propositi

<sup>1)</sup> Hom. 27, in Gen.

um, et ferventi nos desiderio ad se accedere, non tardat, neque liffert, sed accelerat suamque solitam liberalitatem exhibens dicit: Adhuc loquente te dicam: Ecce adsum" 1). Quare extraordinaria Qenitentiae signa exceptionem permittunt, quatenus iis subnixus enfessarius poenitentem statim etiam absolvere potest. Dicimus utem, confessarium posse absolutionem impertiri consuctudinario ecidivo, quando ille per signa extraordinaria dispositus apparet. ed non dicitur teneri, quia potest etiam absolutionem differre, si ec censeat expedire, et causa gravior absolutionem non urgeat. [um autem expediat ordinarie uti hoc remedio, an non sine consensu oenitentis? S. Ligorius de hac re ita censet: a) "Non nego, quod liquando bene prodesse potest recidivo per signum extraordinarium isposito dilatio absolutionis. h) Semper proderit, quod confessarius ujusmodi recidivos terreat ostendatque, ac si non posset eos absolere. e) Ordinarie loquendo, recidivis ex fragilitate intrinseca, et er signum extraordinarium jam dispositis magis absolutionis benecium proderit quam dilatio. — — Aliter autem agendum cum o, qui relapsus est ob occasionem extrinsecam (vehementer eum mpellentem ad peccandum), quia tunc recipiens absolutionem, anequam occasionem amoverit, remanet in magno periculo frangendi ropositum factum de illa removenda" 2). Ceterum poenitentiarius romissis et affirmationibus inveteratorum peccatorum ne sibi imeni patiatur. Pollicentur absolutionis impetrandae ergo, quaecunrue pater spiritualis exigit, licet iterum peecandi foveant inclinaionem; quare eis dicatur, tunc hominem vere a Deo absolvi, si nala actione omissa etiam mala animi affectio tollatur. Momentanea poenitentiae sensio neo in se, nec confessario certum verae emenlationis argumentum est. Nil talibus proderit, si per aliquod tempus e fine peccatum assuetum intermittunt, ne absolutione extorres agantur, sed peccati intermissio intimo Dei amore oriunda sit oportet, firmoque proposito nata, ad Deum sanctissimum Patrem ex ima cordis sententia redeundi.

# Casus practici.

§. 239. 1. Adolescens per unum alterumve annum singulis fere mensibus confessus est, se voluntarie procurasse ter quaterque pollutionem, ac saepe saepius morose delectatum de re venerea. Qualibet vice absolutus fuit a confessario, et sacra Synaxi donatus. Quid agendum confessario, quem prima vice accedit? Resp. Confessiones et sacras Communiones toties sine emendatione reiteratas habendas esse tanquam suspectas, tametsi poenitens asserat, se singulis vicibus corde contrito et cum serio emendationis

<sup>1)</sup> Cfr. Ejusdem hom. 14. in II. Corinth. — 2) Prax. Conf. n. 77.

proposito fuisse confessum aliis confessariis. Hoc enim si verum esset, remedia utique adhibuisset, quibus simul cum gratia utriusque Sacramenti toties suscepti, post tantum temporis intervallum vel ex toto superasset hoc vitium, vel certe raro in illud relapsus fuisset. Quare confessarius tali poenitenti ob oculos ponere debet evidens in quo versatur, damnationis periculum, congrua illi media praescribere absolutionemque differe, donec notabili tempore a peccato abstineat. Interim in dilatione absolutionis caute procedendum, ne poenitens desperabundus recedat; quare consultum erit, si absolutionis dilatio cum consensu poenitentis fiat agnoscentis, eam sibi fore utilem.

2. Aliquis a decem annis plus minusque non frequentavit Sacramenta, eoque temporis intervallo vixit in concubinatu continuo. aliisque peccatis. Accedit prima vice confessarium, specialia et 🛥 😅 extraordinaria conversionis signa exhibens, puta: ingemiscens se 🖘 se offert ad rigorosam subeundam poenitentiam pro peccatis suis; as- - =serit se concubinam domo expulisse, et ab aliquot hebdomadibus 🖚 🛋 annos suos in amaritudine animae suae recogitasse, et pro contri- 🛋 itionis gratia impetranda Deum enixe deprecatum fuisse. Quid factura 🗗 💵 opus est? Resp. Si animadverterit confessarius, certo rarae contritionis sensa sinceraeque conversionis signa praesto esse, instarza 🗪 filii prodigi ad Patrem revertentis poenitentem benevole exciper juvat, et confessione ipsius patienter audita absque ulteriori dilatione absolvere licet, injuncta tamen prius satisfactione salutari. Iti, praescriptisque remediis ad consuetudinem inveteratam exstirpandam opportunis. Consultum erit, poenitentem absolutione sacramentali donatum, post aliquot saltem dierum praeparationem ad sacram m Communionem admittere, qua tanquam antidoto muniatur adversus 🖚 relapsus. Similibus vero poenitentibus inter cetera adversus relapsus remedia frequens confessio apud eundem confessarium. aut saltem frequens ad illum recursus consilii aut auxilii ergo convenien tissime injungitur. Solent enim hujusmodi inveterati peccatores. postquam per veram poenitentiam justificati sunt, occasione praeteritae consuetudinis pati gravissimos luctus ac stimulos peccati... 🛣 🗓 Unde fit, ut, nisi frequenti Sacramentorum usu, consilio et sanctis adhortationibus confessarii aliisque remediis identidem juventur, a violentis tentationibus aliquando superari se sinant, quin et paula- — 🗢 tim, ut proh dolor! nonnunquam videre est, ad vomitum pristinae consuetudinis ex integro revertantur.

## Relapsi ex infirmitate.

§. 240. Peccatores, quibus nil prius ac antiquius est, quam pravas suas consuetndines exuere, quique jam longiori tempore a peccatis solitis vacaverant, multasque de vitiosis cupiditatibus victorias reportaverant, occassiones peccandi sollicite declinaverant,

impositas satisfactiones adcurate adimpleverant, et nihilominus occasione inopinata praeoccupati, vel vehementius tentati, in peccatum suum reciderant, relapsi ex infirmitate audiunt.

Nisi jam peccatorem ex prioribus confessionibus noverit confessarius, ex eo quaerat, utrum ex vera infirmitate, an non ex malitiosa voluntate aut negligentia culpabili, in peccatum solitum ciderit. Interrogandum: qua occasione peccaverit? num voluntie in hanc occasionem descenderit? et peccare decreverit prius, a mala espidine orta illectus, quasi ad peccatum pertractus sit? Trum in adhibendis emendationis mediis negligens fuerit? an hanc tantum fine adhibuerit, ut absolutionis particeps fieret? quanto temporis spatio a peccato amato vacaverit? quo motivo compulsus hadies. tribunal adierit? an voluntarie, vel ecclesiastici praecepti ergo, vel alia urgente causa, hanc exomologesin fecerit? Ex responsis datis ubi confessarius didicerit, hominem non esse amplius consuetudinarium, sed recidivum peccatorem, tunc pro praxi haec

- a) Poenitenti animus addendus, spesque inspiranda est, fore, at Deo propitio bona voluntas, se vere emendandi, coelitus indita, uo tempore feliciter adimpleatur, siquidem homo Deo opitulanti cooperetur. Permittit Deus quandoque suos labi, ut suam imbecillitatem agnoscentes, sub omnipotentis Dei manu humilientur, at ad Ipsum alacrius ardentiusque convertantur. Exemplo esse possunt Petrus, qui Dominum negavit, discipuli, qui Christo relicto, quem ad mortem usque se secuturos promiserant, suae fidei et promissionis obliti fugerunt. Quare in lapsibus numquam desperandum est. "Erubesce o anima, et ne desperes! Cecidisti? resurge. Nam saepe licet pugil ceciderit, tandem adhue coronam refert. Viriliter age, et dic: Nunc coepi" 1).
- b) Divinam opem implorare quam ferventissime, nusquam intermittat relapsus, suisque cogitationibus, desideriis et cupiditatibus severissime invigilare. "Ne sibi deputarent, et virtuti attribuerent suae, quod divina operatione foret collatum, passus est Deus illis subintrare culpam, ut et ipsi adverterent divinis se auxiliis indigere, ducemque salutis suae quaerendum esse cognoscerent" 1).
- c) Quotidie conscientiae latibula perlustrare juvat, Deoque nove promittere, velle se secundum sanctissimam Ejus voluntatem et cogitare et sentire, velle et agere.
- d) Phantasia regenda, repraesentamina periculosa illico animo ejicienda, veteres occasiones peccandi diligenter vitandae, una cum nova inopinata occasione, quae in peccatum induxerat.

<sup>1)</sup> S. Ephraem. Paraen. 42. — 2) S. Ambr. Apolog. David. c. 2.

- e) Pergat poenitens relapsus diligenter uti remediis salutis praescriptis suaque jam experientia probatis, peccatis olim assuetis adversarias ponere actiones, frequentare sacramenta Poenitentiae et SS. Altaris. Quodsi nihilominus id infortunii ipsi acciderit, ut relaberetur, statim quam vehementissime possit, doleat Deumque deprecetur, cum firmissimo preposito, hoc peccatum non amplius committendi.
- f) Absolutio, medo aliunde appareat sufficienter contritus\_danda est absque dilatione. Ratio est, quia talium ex fragilitate re— :— labentium conversio neque solet adeo esse difficilis, neque proinderada. Huc facit, quod S. Thomas 1) tradit: "Dicendum, inquit quod in eo, qui peccat ex infirmitate seu passione, voluntas inclinatur in actum peccati, quamdiu passio durat, sed statim abcunt passione, quae cito transit, ab illa inclinatione redit ad propositum boni, poenitens de peccato." Item "quia passio, quae inclinat vo— luntatem ad peccandum, cito transit, et sic homo cito redit ad bo— num propositum, poenitens de peccato."

#### Neoconversi.

§. 241. Angeli in coelis, teste Scriptura, de peccatoris conversione gaudent; quidni gaudeat confessarius, si sacro tribunames e sistunt vere poenitentes? "Qui nullis se oppressos peccatorus molibus sciunt, stant quidem in via justitiae, nulla illicita perpetrant, sed tamen ad coelestem patriam anxie non anhelant, tanto que sibi in rebus licitis usum praebent, quanto se perpetrasse null illicita meminerant. Et plerumque pigri remanent ad exercenda be na praecipua, qui valde sibi securi sunt, quod nulla commiserin mala graviora. At contra nonnunquam hi, qui se aliqua illicita egis se meminerint, ex ipso suo dolore compuncti inardescunt in amerem Dei, sese in magnis virtutibus exercent, cuncta difficilia sance certaminis appetunt, omnia mundi derelinquunt, honores fugiunt acceptis contumeliis laetantur, flagrant desiderio, ad coelestem patriam anhelant, et quia se errasse a Deo considerant, damna praecedentia lucris sequentibus recompensant".

In his dirigendis labor confessarii sane est suavis atquamoenus, nec indiget nisi discretione, ne poenitens vel nimio de lore et tristitia, vel fervore modum excedat. Ast non semper confessario tam felici esse contingit, ut vere poenitentes sint, quo confitentes habet, sed saepenumero ejusmodi comparent, quibudirigendis operam haud exiguam impendere est necesse, ne denu o

<sup>1)</sup> Quaest. 3. de malo a. 13. - 2) S. Greg. hom. 34.

elabantur, ad pristinum peccatorum vomitum redeuntes. Quare onge abest, ut confessarius divinae gratiae cursum interrumpat. lus justo poenitentiam extenuando, ut potius eos contra relapsus raemuniens, ad virtutis indies mejoris ducat profectum. Hinc moeat confessarius hujusmodi poenitentem a) ingrati animi sensus. i, postquam a peccatorum sordibus absolutus existit, non vereatur retiosum Christi sanguinem gravi peccato conculcare pedibus, psumque Christum, teste Apostolo, rursus crucifigere 1). b) Ostenat detrimentum gravissimum, quod per relapsum in peccatum morale animae inferetur spoliando illam omnibus gratiis in justificatiole acceptis. c) Attenta mente ob oculos ponat poenitenti. relapsum n neccatum mortale longe deteriorem et periculosiorem esse primo pecato mortali. Ait enim Salvator optimus: "Novissima hominis illius relabentis scilicet in peccatum mortale), fieri pejora prioribua" 2). tem paralytico, quem a morbo tam animae, quam corporia sapaperat: "Jam noli peccare, ne deterius tibi aliquid contingat" 3). Etenim per relapsum major in pecceatum nascitur propensio, majusque obstaculum ponitur influxui gratiae divinae, atque adeo, quanto plus augetur peccatorum numerus, tanto magis creseit difficultas consequendae salutis. Nihil profuit Samsoni 1), saepius rupisse funes, demum vinctus periit. Ita nihil peccatorem juvabit, aliquoties antehac excussisse catenas et compedes, si miser ruraus se tis induat. Forsitan dedignabitur Deus hoe modo offensus, ei submittere auxilium, aut non suppetet tempus ad confitendum, aut, cum habuerit, non succedent contritio et propositum. Denique d' utiliter admodum confessarius poenitentem docebit verba concilii Tridentini de perseverantiae munere: "Oui se existimant stare, videant, ne cadant, et cum timore ac tremore salutem suam operentur in laboribus, in orationibus, in vigiliis, in eleemosynis, in orationibus, in jejuniis et castitate: formidare enim debent (scientes, quod in spem gloriae, et nondum in gloriam renati sunt), de pugna, quae superest eum Carne, cum Mundo, cum Diabolo, in qua victores esse non possunt, nisi cum Dei gratia. Apostolo obtemperent dicenti: "Debitores sumus non carni, ut secundum carnem vivamus, si enim secundum carnem vixeritis, moriemini: si autem spiritu facta carnis mortificaveritis, vivetis« 5).

\*Dantur poenitentes, qui continuo dessent peccata sua et nimio dolore conteruntur. De his plura sapienter dicta occurrunt in libro Ambrosii de Lombez: Ueber den innern Frieden.

Hebr. VI. 6. X. 29. Rom. II. 4. — 2) Matth. XII. 43. 44. — 8) Joan. V.14.
 Jud. VI. 10. — 5) Sess. IV. c. 13.

C. Pro varia peculiarium animi affectionuz -m indole.

### Melancholici.

§. 242. Quum in animi affectiones plurimum influant tempes apperamenta, indolem eorum confessarium nosse oportet, ut poenitemas der tes pro diversa illorum animi indole ad christianam perfectioners ane formare queat 1). Non supprimendum temperamentum, sed regents sed dum est quodlibet ad alias virtutes aptum. Ex recepto plerorumques paq more distinguuntur temperamentum melancholicum, phlegmaticum anguinicum et cholericum. Et quamvis haec in singulis mixta resultationers periantur, unum tamen illorum praedominari solet.

Vitia melancholicorum praecipue in officiis erga alios laeden seledis sese manifestant. Vere melancholici nesciunt gaudere cum gauses adentibus, flere cum flentibus; imo gaudent, aliorum animos violares are taegre ferunt, ubi alios viderint laetantes; non facile laudant an quod laudem meretur, ast subito in opprobria et convicia erumpunant suun et erga benefactores quoque ingrati inveniuntur. Amicitiam iniral amir vix valent, quum omne cum hominibus consortium sedulo vitenas emparum aut paucis verbis loquantur, et solitudinem ament. Ceterur an run pertinaces sunt in suis praeconceptis judiciis de aliorum agendi ratione, neque facile in aliam flectuntur sententiam, ubi jam offers ensum erga alios animum conceperint. Confessarius advertat ans anteralia omnia:

- a) Sibi cavendum esse ab omni vel levissima suspicione, ac si minus sincere rem cum ejusmodi homine aggrediatur; nam melam ancholici ex omni circumstantia quaerunt ansam, unde aliorum agene indi ratio suspecta ipsis compareat.
- b) Lente progrediatur in instructione et monitione, quia plerumque observatur, melancholicos neglecta vel laesa erga proximum officia nequaquam in peccatorum censum referre, aut, si id perviderint, in aegritudine sua excusari se credunt.
- c) Quapropter potius omni cum *charitate* eos attentos redde dat ad malum animi statum, ut eorum fiduciam sibi conciliet. Sed et
- d) agat suavi cum modestia, atque concedat eis, difficillimas am esse variorum officiorum e. g. mansuetudinis, patientiae etc. obserservationem, attamen moneat, nihilominus gratia Dei opitulante, ii in eorum viribus esse, paulatim difficultates vincere, et ad exemplus um proborum hominum in omni bono proficere. Nam quod est difficiles e, non simul est impossibile.

<sup>1)</sup> Petri Scavini Theol. mor. Tom. III. Edit. V. Neapoli. p. 370.

e) Tandem quasi prudens consiliarius proponat eis media, quibus adhibitis feliciter ad metam perveniant, e. g. ut vitent solitudinem, fugiant otium, etc. Sed haec proponantur in modum consilii, non autem praecepti, ne animus eorum irritetur et laedatur."

## Phlegmatici.

§. 243. Vitium phlegmatici praecipuum est segnities seu acedia in omni bono; difficillime excitari valet ad bonum, et ubi graviori aliqua impressione, e. g. infortunii, fuerit excitatus, in tarditatem priorem mox iterum relabitur. Pessimum est, quod pacem et affectuum suorum malaciam virtuti suae adscribens ad perfectionem parum sibi deesse opinetur, dum vero acriter reprehenditur, animum abjiciat et desperet. Si quae consilia sunt capienda, nescit, in quam abeat partem, et hinc totus quantus acquiescit aliarum opinionibus.

Quapropter confessarius, a) charitate et aestimatione sibi paret aditum ad animum phlegmatici. b) Instruat eum successive, et temperet opera satisfactoria ita, ut videat phlegmaticus, sibi inesse vires ad illa monita et opera exsequenda. c) Saepe in phlegmatico recondita latet major quaedam voluntatis potentia, quae per seriam confessarii monitionem est excitanda, et continuo novis stimulis urgenda, ita tamen, ut congenitae illus inertiae in rebus saltem non graviter praeceptis aliquatenus indulgeat.

# Sanguinei.

§. 244. Sanguineus amat delicias, horret labores et moletias; non arridet ei sui abnegatio, poenitentia, jejunium etc. Laetabundus et levis init amicitias, et tollit eas, amicus est omnis consortii, ubi joci et gaudia inveniuntur; non minori cum vivacitate apprehendit bonum, uti et transilit in malum. Confessarius hominis sanguinei sit a) admodum affabilis et benevolus, et praecipue eo laboret, ut dimissis vanitatibus, amicitiis et periculosis conversationibus mores graviores induat. b) Virtutem ipsi tanquam plenam solatii et internae tranquilitatis, imo superatis initiis omni exspectatione faciliorem depingat. Illius attentio saepius ad gaudia patriae coelestis dirigatur. c) Tum vero suaviter urgeri debet, ut SS. Sacramenta pie frequentet; historias Sanctorum, aliosque devotos libros legat. d) Demum inducatur, ut voluntarie a rebus etiam licitis sibi temperet, opera quaedam poenitentiae obeat etc.

#### Cholerici.

§. 245. Cholerieus pronus est in iram et aestum, multa sibi 🛥 🕳 proponit et exseguitur pertinaciter; prima radix actionum sunt superbia et vana honoris cupido, unde multa peccata contra amorem proximi proveniunt; in vituperiis copiosus non parcit bonae 🖘 🖪 aliorum famae, dummodo ipse reliquos omnes superemineat: ve- 🕳 rum ubi sui ipsius vanae cupidini impedimenta objiciuntur, et famassa prepria in periculum adducitur, conturbatus animum abjicit, et supra modum se judicat infelicem. Ceterum non minus premtus este and ad malum, quod egit, agnoscendum et in se sat severe castigandum. Confessarius a) cum eo agat admodum mansuetus, patiens, em et modestus: has enim virtutes, quae cholerico sunt persuadendae. suo exemplo magis, quam verbia ei commendat. Et ne poenitens has s mansuetudinis et patientiae actus in censum debilitatis animi acci- 1. piat, confessarius eum attentum reddat, suam agendi rationem ni- \_hil commune habere cum animi debilitate, verum ad salutem tantun poenitentis tendere. b) Praecipue ob oculos ponatur ei benignita et humanitas Salvatoris, qui et suos asseclas ita invitat: "Discitere a me, quia mitis sum et humilis corde." c) Quia nimia choleric == 1 actuesitas est justis limitibus restringenda et temperanda, confes- -sarius non excitet eum ad multa et longius protracta opera poeni- 🍱 tentiae; sed eo potius est adlaborandum, ut omnia, quae agit, considerate et recto in ordine juxta mandata divina perficiat. d) Cum facile sibi persuadeat cholericus, peccata sua non tam veluntat suae, sed praecipiti suo temperamento deberi, adeoque esse excusanda, confessarius eum moneat et attentum reddat ad poenitentia -et contritionis sensum, quem ipse cessante animi aestu experiatur in signum se non necessario et vi quadam inevitabili, sed libero vo- 🔷 luntatis actu in tantam abripi affectuum voraginem. Insuper excitetur et doceatur, non esse desperandum, ubi subito et absque considerantia in eosdem inciderit affectuum motus; humiliet semetipsun coram Deo, et eo instantius petat auxilium divinum. e) Quapropte edeceatur poenitens, sibi fugiendam esse omnem externam ansan et oceasionem, qua interni mali habitus magis magisque excitantum 🕶 et roborantur. Sit in conversatione et suis sermonibus modestus et prudens, nullas quaerat rixas et controversias, et si exortae fuerint, non ohtrudat aliis suam sententiam in rebus indifferentihus: quaerat conversationem cum hominibus, qui pacato et aeque sunt animo, quorum aemulator existat.

#### Poenitentes tristitia et moerore affecti.

§. 246. Inter diversas animi affectiones pro praxi confessari primo notari meretur tristitia, qua non pauci affecti pedibus con-

fessarii advolvuntar. Verum antequam ad singulos casus descendames, de tristitia in genere cum S. Francisco Salesio notamus 1):

"Tristitia, quae secundum Deum est, inquit Apostolus, poenitentiam in salutem operatur: saeculi autem tristitia mortem operatur."

Tristitia ergo potest esse et bona et mala, pro varietate affectuum et motuum, quos in nobis progignit, quamquam fatendum sit, plures eam malos quam bonos effectus producere; nam duos tantum bonos producit, misericordiam videlicet et poenitentiam; sex autem malos, anxietatem, acediam, indignationem, zelotypiam, invidiam et impatientiam, unde dicit Sapiens: "Multos occidit tristitia, et non est utilitas in illa."

Trictità velot instrumento hostis animae nostrae utitur ad tentundos et exagitandes bonos. Sicut enim omni ope connititur, ut imprebes suo in peccato exaltare et gaudere faciat, sic bonos, ut bonis operibus suis contristentur, animumque dejiciant, indutere adlaborat; et sicut malum non aliter procurare potest, quam suggerendo, ipsum dulce et suave esse, sic nec a bono aliquem potest divertere aut retrahere, quam ipsum insipidum et injucundum esse ostendendo.

Tristitia mala animam turbat et inquietat, inordinatos ei injicit timores, orationem insipidam reddit, cerebrum consopit et obruit, animam privat consilio, judicio, animo, et vires ac robur eripit; et donique cen rigens quaedam bruma omnem terrae pulchritudinem demetens et animalia omnia torpida reddens: omnem namque animae sanitatem tollit eamque impetentem reddit.

Confessarius igitur, nactus poenitentem tristitia moeroreque affectum, doceat adhibere a) remedium illud S. Jacobi: "Tristatur aliquis vestrum, oret" ). Oratio quippe praesentissimum illius curandae remedium est, spiritum namque sustellit in Deum, qui unitum nostrum gaudium et consolatio est. Videndum tamen est, ut prier orandum ils affectibus et verbis tam mentalibus quam exterioribus utamur, quae fiduciam quandam et Dei amorem spirent.

- b) Moneat poenitentem, ut inclinationibus ad tristitiam magna nimi contentione se objiciat, et quamvis omnia, quae illo tempore refet, sibi frigide cum tristitia et negligenter fieri videantur, motramen ab iis faciendis deterreri. Etenim inimicus, qui per tristium languidos nos et torpidos bonis in operibus reddere comatur, bi nos nihilominus illa peragere viderit, (quia illa aliqua cum refistentia et animi adversione peracta, longe majoris sunt meriti), atteriats non vexare et affligere cessabit.
- c) Consultum praeterea, exterioribus operibus bonis intenlere, caque, quam possumus, diversissima obire: ut hac ratione

<sup>1)</sup> Philoth. P. IV. c. 12. - 2) V. 13.

anima a tristitiae illo objecto divertatur. Exteriora autem illa opera ferventer peragere oportet, etsi nullum in iis gustum sentiamus; crucifixi Domini imaginem intuendo et complectendo, pedes manusque exosculando; oculos manusque nostras in coelum sustollendo et Dominum verbis, amorem et fiduciam insignem spirantibus, iden tidem compellando etc.

- d) Ad hace, sanctae Communionis frequentatio huc quam maxime conducit: hic quippe coelestis panis animum corroborat et spi
  -i.
  ritum exhilarat.
- e) Denique utile erit suadere poenitenti, ut omnes tristitia esensus, affectus et suggestiones humiliter et fideliter confessari io communicet; hominum spiritualium consortia quaerat, eosque tunne temporis potissimum, et quam possit maxime, frequentet. Ceterum convenit, ut resignemus nos in manus Dei atque disponamus ad molestam et taediosam hanc tristitiam magna cum poenitentia ceu justam vanorum gaudiorum punitionem tolerandam, minime dubitar netes, quin Deus, postquam aliquantisper nos probaverit, ab hoc sit malo nos liberaturus.

#### Ob varia vitae infortunia contristati.

§. 247. Cum vero causae tristitiae multiplices esse solea ant, confessarius, ut muneri suo, quo admoneat et consoletur poenites entes, satisfaciat, prae ceteris inquirat in causas, unde tristitia preveniat. Hae vel esse possunt a) inopia bonorum fortunae, jactura bonae famae, aliaeque humani generis miseriae, b) vel consolat internarum defectus, sive desolationis internae, c) vel tentat uma crebriorum vis et vehementia.

Si causa est egestas, vel bonorum fortunae jactura, sugger et, confessarius ad poenitentem moerore ob id affectum consoland — 🛲 um loca Scripturae sacrae, quibus jubemur, jactare cogitatum nostr in illum, qui Ipse enutriet nos; qui, cum dives esset, factus propter nos egenus. Difficile est divitem intrare in regnum coe -elorum, hinc vae dicit Dominus divitibus. Ast oculi ejus in pauperrespiciunt. Ipsi derelictus est pauper. Numquid oblivisci potest memu lier infantem suum? quodsi illa oblita fuerit, ego tui non oblivi 🕶 👊 car. "Non habeamus spem, nisi in Domino tantum . . . . non die 🗲 🗓 ici mus: Si senuero, unde habeo vivere? Si infirmus factus fuer ======= unde vivo? Christum habes et times? Si volatilia coeli pascit, du tas, quod possit te pascere? Diabolus pascit suos homines, et Chr. hr stus non pascet servos suos? Diabolus dat aurum et gemmas, Christus panem non potest dare? Nos omnem sollicitudinem pro ciamus de cordibus nostris, et dicamus: In Deo faciemus virtuter = en Ipse erit virtus nostra, ipse panis noster, ipse erit rector no

pter" 1). Porro instruendi sunt pauperes, ut sorte sua contenti gratulentur sibi, quod Christum proximius imitari valeant exemplo sorum, qui relictis rebus et spebus omnibus elegerunt vitam pauserem, ut essent similiores Filio Dei, unice inhiantes bonis nunquam perituris. Et recte, nam non ille est ditior, qui plures pecunias possidet, sed qui plura sibi comparavit bonorum operum merita. Et quantum periculum gignunt nimiae divitiae! quantorum bonorum occasio est paupertas! "Beati pauperes, quia vestrum est egnum Dei" 3).

Quid vero, si poenitens de jactura famae et honoris contritetur? Monendus est, ut cogitet, talem et tantum esse quemlibet, qualis et quantus est in oculis Dei non hominum: "Quantum unusquisque est in oculis Tuis, tantum est, et non amplius," ait humilis Franciscus Seraphicus. Consideret, quanto honori sibi duxerint Apostoli, si contumelias paterentur pro nomine Jesu.); quod in exremo judicii die, aut forte etiam in hac vita plurimum confundentus sit injuriam alicui inferens, injuriam vero patiens propter Deum Falde honorandus.

Qui affliguntur ob corruptos mores suorum subditorum. monendi veniunt, ut non nimis apprehendant errores subditorum. sed Dotius eos considerent tamquam caecos et aegros, quibus minime rasci, sed compati et salutis remedia applicare solemus in his autem applicandis error contingit non infrequens multis, qui errores quosvis corripiunt et minimos. Et Deus nec toties, nec statim, ac pieccamas, nos punit, sed viscera misericordiae suae exhibet, ut resipiscentiam nobis persuadeat. Adhibet quidem subinde acerbiora remedia, sed etiam tunc non obliviscitur clementiae, sique nec ista nec illa ratione nos emendemur, minime turbatur, sed sibi semper similis semperque felix est. Ita ut se gerant, hortandi sunt quibus cura aliorum incumbit, cum nisi hoc observent, plurimum affligentur. quin errantes subditos reducturi sint in viam rectam. Ergo obligationi quisque satisfaciat suae, et fratrem delinquentem, maxime subditum corripiat, aut secundum ea, quae §§. 107. et 112. diximus. Ubi vero correptio fuerit adhibita sine fructu, retinenda est pax animi; cum Deus a nobis non exigat, ut re ipsa proximum convertamus, sed solum ut praestemus ea, quae ex praecepto charitatis vel alterius virtutis facere debemus, ad illius emendationem procurandam. Forte haec ipsa tranquillitas in Domino conservata, tantum valebit, ut Deus sit proximo daturus uberiores gratias ad meliorem vitam instituendam, maxime si non cessemus orare

Quoniam autem miseriae, quae hominem affligunt, variae et multiplices sunt, quibus consolationes afferre confessarius vi mu-

<sup>1)</sup> Hieron. in Psalm. X. -2) Luc. VI. 20. -3) Act. V. 41.

neris tenetur, quas vero singillatim enarrare instituti nostri ratio non permittit, generatim pauca quaedam in hunc finem notare juvat, nnde pateat, quomodo confessarius cum illis agere debeat, qui existunt in quacunque demum afflictione. Nimirum deceat confessarius; a) Quod nemo sit in hac vita sine aliqua afflictione, nam ho- -- - mo natus de muliere brevi vivens tempore multis repletur mise- - - -data sit, sed ad laborem, hoc est, ut hic laboret, et in posterum impleta est. ut comparatione eius mors remedium putetur. nome 🖚 📲 poena. Nam ideo brevem illam Deus fecit, ut molestiae ejus, quianta a prosperitate non poterant, temporis exiguitate finirentur" 2). b) Quodin - -premat, dupliciter vero, si quis invitus cam ferat. "Transient ista. quae te premunt, et veniet, quem sustines, et exterget sudorem. siccabit lacrymas, ultra non flebis" 3). c) Quod melius sit, gravissime quaeque pati in hac, quam in altera minimam poenam ambire Onantae vero utilitatis sit afflictio in hoc mundo, S. Ambrosius praeclare docet. "Mulctamur, ut Deum, quem beneficiis non cognovimus. malis ingruentibus requiramus, et adversis stimulemur ad rogandum qui prosperis gratias non egimus ad fruendum" 4). Et S. Augustinus "Prosunt mala, quae fideles pie perferunt, vel ad emendanda peccat= vel ad exercendam prebandamque justitiam, vel ad demonstrandamhujus vitae miseriam, ut illa, ubi erit beatitudo vera atque perpetuame a, et desideretur ardentius, et instantius inquiratur. Sic mittit ses Den in fornacem tribulationum, ut coquatur vas, non ut frangatur"

## Ob desolationes internas contristati.

§. 248. Generatim divina providentia cum iis, qui vitam per fectiorem meditantur, ita disponere consuevit, ut iisdem ac recence conversis dulces acque ac abundantes consolationes clargiatur, qui nibus suaviter illecti a terrenis voluptatibus abstrahantur, degustat to coclesti manna viles Aegypti cepas fastidiant, et ad virtutes ardua as excitentur. Ubi vero non nihil prefecerunt, ab his quoque delicii introduce acque delicii inhacrere discant. Tumque alternis vicibus pro infinita sua sapien inhacrere discant. Tumque alternis vicibus pro infinita sua sapien ita dilectas has animas nunc de novo recreat, ne forte in via deficiant, nunc iterum desolatas relinquit, tum ut infirmitatem identi dem experiantur, tum ut firmiores agant radices. Ita hortulanus plantas suas tenellas irrigare atque ab aura asperiori tueri solet

<sup>1)</sup> Job. XIV. 1. — 2) S. Ambr. libr. 1. in c. 7. Serm. — 3) S. Aug. it 2 de Trinit. c. 16.

irmiores vero tempestati et ventis exponit, ut inter ipsos hos turines plus vigoris et roboris acquirant. Pariter desolationes ad perectorum virtutem probandam, roborandam et augendam plurimum
alent. In frigore planta dilatat radicem profundiusque mittit; in
alore fructum protrudit: desolatio est frigus, consolatio calor,
trumque necessarium est, ad mittendam radicem deorsum et faiendum fructum sursum.

Saepe vero non dat, et subtrahit Deus provectioribus consoationes, vel a) quia nobis expedit non habere, eo quod nesciamus iti, aut quod in vitium essent abiturae, aut in valetudinis detrimenum. b) Quia similibus abutimur, aut antehac abusi sumus ad vaniatem vel gloriam propriam; nam difficile est, haec Dei dona modete amplecti, et saltem anima saepe illis utitur ad gulam quandam piritualem, aut ad inanem de se opinionem; ex quo fit, ut sit in gratiarum actione parca et parcior in practico talium bonorum usu, um tamen familiaritas divina humilem Dei adorationem procreare leberet, ac menti humanae ingenerare tum reverentium erga opus 10c solius Dei, tum fervorem majorem in obseguio divino. Praeclare de hac re docet S. Bonaventura: "Si consolatio spiritualis 101 subtraheretur homini aliquando, nimis extolleretur, et gratiam perderet, ac periret; subtrahitur ergo ei, ne amittat et perdat: sieut pater parvulo filio nummos negat, ne de ipsis ludat, et perdat; donee proficiat in prudentia et sciat provide conservare" 1). Et S. Laurentius Justinianus: "Ad reprimendam hominis audaciam sapientissime interdum se subtrahit Sapientia, non odiendo, non contemnendo sed amando. Quis autem, nisi quandoque derelictus propriam agnosceret fragilitatem? Continuus successus occasionem parat elationis. Vix quippe flagellis eruditus animus, et tentationibus attritus, suam valet intelligere infirmitatem" 2). c) Quia socordes sumus in mortificatione, avulsione a creaturis, abnegatione sui ipsius, in recollectione interna; impleri enim non potest visitationibus internis anima, quae impletur detractionibus et curis saecularibus, quia ubi "vas vacuum non adest, stat oleum" 3). d) Quia in exercitiis ordinariis necdum sumus perfecti.

Ex dictis jam liquido constat agendi ratio, quam confessarius cam poenitentibus ob desolationes internas contristatis inire debet. Etquidem nunquam non Dei consiliis in subtrahendis consolationibus conformis sit oportet. Nobiles animae in moeroribus quandoque relinquendae sunt; nam singulare est hoc Dei consilium, tum ut expict conversorum peccata, tum ut in humilitate mentis contineat, quae adhuc contaminatae ad amplexus divinos anhelant, tum ut fortes animas ad magna praeparet et quis poenas a Deo sancitas consolatione sua minuere attentet? aut fortasse non aeque divinae ju-

<sup>1)</sup> VII. Process. Relig. c. 1. — 2) Cast. connub. c. 15. — 3) IV. Reg. VI.

stitiae litandum est ac elementiae? Quin et perfectorum virtus in moerore probanda est et augenda, ut etiam discant Dei dona majori cum puritate conservare. Cum Deo placet quiescere vel dormire, quis servorum ejus interpellare audeat? Etiam assuescat anima tum interiori silentio, et ita Deo propter Deum, non propter divina dona, amor purior probatiorque deserviet.

## Regulae in desolatione tenendae.

- 1. In nulla desolatione undequaque orta despondeas animum, sed in Dei dispositione te totum resigna, et certo tibi persuade, quod Deus, cujus voluntas est sanctificatio nostra, sic te velir purgare ab amore proprio, et ad solidam virtutem perducere, quo plurimum desolationes, si eis bene utaris, conferunt. Siquidem desolationes desiderium consolationum accendunt, superbiam et vanam gloriam reprimunt, humilitatem fovent, orationis studium nutriunt, ad fidem excitant, spem et charitatem purificant, atque amore inordinato affectu spiritualis dulcedinis abstrabunt.
- 2. In desolatione mentisque ariditate constitutus te examina citra tamen animi perturbationem et curiositatem, num ex culpa tusse ortum habeat? Si excussis omnibus nihil in te culpae reperias, e quo oriatur, gratias age Deo, et noli curiosius ultra inquirere, sed sine ulteriori examine cum omni candore et sinceritate, coram Dec te humilia, indignum te reputans omni ejus dono, et fatere, te a Dec tractari ut mereris ob delicta praeterita, imo graviora meritum esse. Decet nos ipsos velut tacitas hostias immolari, amantique animae satis sit, sic Deo placere. "Haec mihi sit consolatio, libenter" velle carere omni solatio mundano" 1). Si tamen sentias to satisfacere, confidenter recurre ad Deum, ut tibi reddat lactitiam salutaris sui, et transferat calicem istum a te, plena tamen cum resignatione in sanctam Ejus voluntatem. Quodsi reperies ex defectu tra ortam desolationem, sincere dole de culpa, veniam posce, et velu justam poenam desolationem de manu Dei humiliter admitte, plenus fiducia, fore brevi, ut a Deo benigne recipiaris.
- 3. Cave magnopere, ne tempore desolationis ullum devotionis exercitium omittas vel negligas; sed potius aliquid addendum quamdemendum est, quia in taedio tali sunt gratiora Deo et magis moritoria. S. Franciscus Salesius scribit: "plus valere coram Deo un ciam unam orationis in medio desolationum, quam libras centum immedio consolationum."

<sup>1)</sup> Thom. Kemp. libr. 3, c. 16.

- 4. Persuade tibi, quod S. Ignatius docuit non esse compeniosiorem viam ad perfectionem, quam magna et multa pati pro more Dei; et lignum ad excitandum divini amoris ignem aptius on esse, quam lignum Crucis, quia anima hoc modo ab omni creatura et solatio suo abstracta, soli Deo adhaerere debet. Magni Santir magnas passi sunt desolationes, et eas tollerando vivam Jesu in cruca desolati imaginem in se expresserunt. Deus dilicentes se diligit. Amorem magis probat filius, qui in duris se accommodat voluntati, quam qui in iis non asquiescit, sed vult patrem mae voluntati obsequi.
- 5. Si desolatio, ut quandoque contingit, ex corporis defatigaione oriatur, optimum est medium, honesta recreatione corpori robur restituere; et interim actus virtutum sine violentia exercere 1).
- 6. Denique recursus ad directorem spiritualem, cui intima cordis sincere pandere oportet, plurimum juvat \*).

## Ob tentationes varias contristati.

§. 250. Ipsa impugnatio virtutis a S. Thoma Aq. dicitur tentatio. Est autem vel a principio intrinseco, scilicet a corruptione earnis; et sic dicitur tentatio a carne: vel a principio extrinseco. et hoc dupliciter, quia illud, quod exterius est, vel impugnat per modum objecti, et sic tentatio est a mundo, cujus rebus corda hominum allieiuntur ad peccandum: vel per modum agentis, qui trahit ad peccatum persuadendo, terrendo, blandiendo, et sic de aliis; et sic dicitur tentatio esse ab hoste, scilicet diabolo, et ab his, qui sunt membra ejus. Non raro autem contingit, ut poenitentes ob tentationes, quas crebro et vehementer patiuntur, animo decidant. Hos jam primo docere oportet perpetuo decertandi necessitatem et tentationum fines. — "Caro concupiscit adversus spiritum" 3). "Unusquisque tentatur a concupiscentia sua" 1) "Militia est vita hominis super terram" 5). "Fili accedens ad servitutem Dei, sta in justitia, et. praepara animam tuam ad tentationem" 6). Et de pio Tobia Scriptura dicit: "Quia acceptus eras Deo, necesse fuit, ut tentatio probaret te" 7). Licet enim Deus neminem tentat ad peecatum, probat tamen tentationes in malum inclinantes permittendo, juxta illud: "Pentat vos Dominus Deus noster, ut palam fiat, utrum diligatis cum. an non, in toto corde et in tota anima vestra" 8). Proposuit Deus vitam immortalem velut coronam, ad quam contendimus pervenire; non datur autem corona sine victoria, nec victoria sine cer-

<sup>1)</sup> S. Theres. in Vit. c. 11. — 2) Cfr. Philoth. P. IV. c. 14. sq. — 3) Gal. V. 17. — 4) Jacob. l. 14. — 3) Job. VII. 1. — 6) Eccli. II. 1. — 7) Tob. XII. 13. — 8) Denter. XIII. 3.

tamine, nec certamen sine hoste tentationis. "Nemo coronabitur, nisi, qui legitime certaverit" 1).

Neque sapientissimi desunt fines, ad quos animas sibi addictas taliter exerceri permittit Deus. Tentationes enim occasionem praebent, qua virtutem nostram singulariter testatam reddimus. "Ut gubernatorem navis tempestas, athletam stadium, militem acies, magnanimum calamitas, sic christianum hominem tentatio probat" 2) - Per tentationum vim virtus nostra firmiores agit radi- - I ces. Sicut arbores profundius radicantur, si ventis agitantur et = = = tempestatibus, sic "virtus in infirmitate perficitur" 3). — In tenta— \_ \_ tione videntes periculum ruendi in interitum, agnoscimus fragilitatem nostram, indigentiam divini auxilii, atque ita humiles conser----vamur. Hanc rationem discimus ab Apostolo Paulo dicente: "Ne magnitudo revelationum extollat me, datus est mihi stimulus carnis, angelus Satanae, qui colaphizet me" 4). "Hic monitor, ait 8. - -Hieronymus, Paulo datus est ad premendam superbiam; ut in curru triumphali datur monitor, suggerens: Hominem te esse memento" 5). "Tentatio, ait S. Augustinus, probatio est, non ad peccatum. seductio, nec ideo probatio, ut Deus noverit, sed ut ipsis hominibus ostendat, qua humiliores fiant ad petendum adjutorium, et agnoscendam gratiam Dei" 6).

- 1. Animum igitur nullatenus despondere, vel nos a Deo derelictos autumare licet, si tentationibus agitamur. "Ne existimemus esse signum, quod nos dereliquerit, vel despiciat Dominus, si tentationes nobis inferantur, sed hoc maximum sit nobis indicium, quod Deus nostri curam gerat" 7). "Beatus vir, qui suffert tentationem" 8). "Penes te est victoria, modo velis." "Diabolus alligatus latrare potest, mordere non potest, nisi accedentem ad se" 9). Non nocet sensus, ubi non est consensus" 10). Fidelis autem Deus est qui non patietur vos tentari supra id, quod potestis sed faciet etiam cum tentatione proventum, ut possitis sustinere" 11). Novit figulus quanto tempore oporteat vasa relinqui in fornace, ne perdantur—Quidni Deus sapientissimus, salutis nostrae amantissimus provideat et accommodet vires tentationibus, ut cum tentatione possimus facere proventum?
- 2. Tentationes graviores post conversionem indicium sunt quod homo evaserit e servitute diaboli: quos enim captos habet minus tentat, ut venator feram jam captam non persequitur, securigientem. "Omne gaudium existimate fratres, cum in varias tenationes incideritis" 12). Poenitentes, qui relicta iniquitatis via semi-

II. Tim. II. 5. — <sup>2</sup>) S. Bas. orat. 11. de Pat. — <sup>3</sup>) II. Cor. XII. 9. Cfr. Jacob. I. 2. 3. — <sup>4</sup>) II. Cor. XII. — <sup>5</sup>) Ep. 25. ad Paulum de obitu Bas. — <sup>6</sup>) Quaest. 58. in V. T. — <sup>7</sup>) S. Chrys. Hom. 33. in Gen. — <sup>8</sup>) Jacob. I. 12. — <sup>9</sup>) S. Aug. — <sup>10</sup>) S. Bern. — <sup>11</sup>) I. Cor. X. 13. — <sup>12</sup>) Jacob. I. 2.

n virtutis ingressi, tentationibus impetuntur, edocendi sunt, ut lestias continuae pugnae patienti animo perferant, ad expianda stina pecata in poenam scelerum recursant malae gaudia vitae.

3. Pariter observatu dignum est, sanctificatos saepe saepius tationibus molestari. Pirata navim thesauris onustam, non vero uam impetit. "Tentatur, ait S. Hilarius, statim post baptismum minus, tentatione sua indicans, in sanctificatis nobis maxime diatentamenta grassari, quia victoria ei est magis exoptata de etis". Diabolus semper primordia boni pulsat; tentat rudimenta utum, sciens quod ea subvertere fundata non possit". Absit o, ut personae piae animo cadant, dum impiis, immundis nefanque cogitationibus et aculeis divexantur, potius hoc ipso Deo secharas esse cogitent, quia hostis tartareus tot impetus in illas ret. 3).

## Modus tentationibus resistendi.

§. 251. Media generalia contra tentationes sunt humilitas, sio et fortitudo. Humilitas removet impedimenta gratiae auxiliatis: Deus enim superbis resistit, humilibus dat gratiam. Saepe edam occulta superbia, et subtilis complacentia et fiducia in vias propriis causa est, cur cetera remedia, ceteroquin praestannihil proficiant. Oratio impetrat gratiae auxilia ab Eo, qui di: "Petite et accipietis; et si quid petieritis Patrem in nomine dabit vobis" 4). — Fortitudo iis utitur, removet pusili animi sum, cavet, ne quis se temere periculis exponat.

Regulae generales pro praxi, ubi convenire videbitur, in m poenitentium a confessario adhibendae sequentes statuuntur:

1. Si te tentatio adoriatur, sequere praeceptum Domini dicen: "Orate, ut non intretis in tentationem," et statim animo ad mm confuge. Ejus misericordiam implora, tuam confitens infirmime. "Quemadmodum parvuli perterrefacti statim confugiunt ad mm matris, sic nos cum aliqua tentatione pulsamur, per preces Deum confugiamus" 5). Vel converte animum ad honestam occuionem externam, vel ad actum virtutis, v. g. charitatis, contrisis, virtutis oppositae. Orta igitur tentatione, signa tibi dari exima, ut ames Deum, et animae brachiis amplectaris Jesum tuum, te crucifixum. Cavendum tamen est, si velis actum tentationi eete oppositum elicere, ne id perturbate vel pertinaciter facias, sic tentationem vel augebis vel caput debilitabis. Unde si non is placate et facile eum elicere, contemne hostem, et converte

<sup>)</sup> In Matth. III. — 2) S. Petr. Chrysol. Serm. 11. — 3) Cfr. Alphons. Rodriguez. S. J. Exercitium Perfectionis P. II. tract. 4. Aug. Vind. 1761. — 4) Joan. XVI. — 5) Chrys. libr. de Provid. c. 3.

te ad alia honesta, vel paucis actum charitatis elice et fiduciae in

- 2. Divino fretus auxilio magno sis in tentationibus animo memor, quod possis omnia in Deo. "Resistite diabolo, inquit Apo—ostolus"), et fugiet a vobis." Felix haud dubie conditio hujus belli ilicet alioquin periculosi, in quo certi sumus de victoria, dummodo do contra hostes pugnare et ipsorum insultibus resistere velimus s. Quam multos hac spe et animo praeditos ex hiantibus Satanae fau cibus liberavit Deus! Annon Joseph") undique circumdatum arden intibus insanae mulieris facibus e summo ereptum periculo ad glocaloriam extulit? Nonne Susannam a Satanae ministris obsessam ser vavit incolumem? Neque mirum. "Erat enim, inquit Daniel, coacior ejus fiduciam habens in Domino"3). David regius propheta, divinam no fretus patrocinio, continuo volutabat corde et ore: "Deus refagium mom meum"4). Et S. Augustinus ait: "Ideo tentatus est Christus, man ne vincatur a tentatore christianus"5).
- 3. Cave altercationem cum hoste, nec verbum ei repone, ni isiforte illud Salvatoris: "Recede, scriptum est: Deum tuum adorabisis, et illi soli servies" 6); sed velut responso indignum neglige, no esigna externa ede, sed, ut dixi, confuge ad Deum, et illi soli fid delitatem offer. Alias enim augebis tentationem, turbabis animum mm, persuadebit sibi superbus hostis, se a te aestimari, et animum turbatum magis laborabit involvere tenebris. Optima vincendi ratio est minime turbari. Molestiam possunt inferre tentationes, sed no nocere, si persistas in proposito Deo serviendi. Proinde illas co ontemne, imo nec dignare reflectere ad id, quod oggerunt, multi milto minus singulas excute, quales sint, quia singulas excutiendo e te conficeres, et nihil proficeres.
- 4. Virtutem tentationi oppositam constanter exerce, adiribhendo media tam indirecta ad peccata singula eradicanda, quam directa ad virtutem comparandam.
- 5. Generale porro et efficacissimum contra tentationes medium est, ut tentationes, praesertim molestae sincere exponant two confessario, vel directori spirituali. Nam nihil magis odit salut utinostrae hostis, quam suas machinationes non manere occultas, milis libidinoso, qui dum tentat honestam mulierem secum ad flague stium pertrahere, sua molimina maxime optat viro esse occulta. Dei del Deus hanc humilitatem solet gratiae auxiliis remunerare, quo fit teste experientia, ut tentationes etiam vehementissimae statim, directori detectae fuerunt, infringi consueverint. Atque hasteremedia sunt generalia, et non tantum de iis tentationibus, que su medium de secum que su medium sunt generalia, et non tantum de iis tentationibus, que su medium su mediu

<sup>1)</sup> Jac. VI. — 2) Gen. XXXIX. 40. 41. — 3) Dan. XIII. 35. — 4) Psalr = 1m. XXII. — 5) In Psalm. XC. — 6) Matth. IV. 10.

and peccata graviora alliciunt, sed de illis quoque valent, quae, quo minoris sunt momenti, eo frequentius recurrunt 1).

## Continuatio.

§. 252. Pro diverso autem tentationum genere, speciatim, diversa certandi ratio obtinet, prout videlicet certa tentationis objecta indignationem nobis et nauseam creant, aliquando autem suaviter sensus nostros titillant et attrahunt. Contra tentationes prioris generis non solum defensive, sed et offensive progredi utile est, v. g. contra impatientiam, iram, taedium etc. Ast aliter pugnare oportet, ubi de tentatione ad libidinem agitur; hinc nimirum non ad blanda ejusmodi lenocinia accedere licet, sed ab illis nos proripere, quantum possumus, ab illis nos removere tenemur. "Exercitare se dicit S. Bonaventura, ad pugnam spontaneam contra spiritualia vitia, videlicet iram, invidiam, vanam gloriam etc., aliquando utile est ei, qui inter alios morari eligit, qui eum persequantur et offendunt, ut sic discat patientiam; et ei, qui sub discreto Magistro vivit, qui in omnibus frangit ejus voluntatem, ut sic assuescat esse humiliter obediens, et promte, et sic de ceteris vitiis spiritualibus expugnandis. . . . De carnalibus autem vitiis hoc periculosum et stultum est, sed sunt fagiendae eorum pugnae, et a memoria excludendae, et occasiones earum tollendae" 2). "Si vis, ait S. Augustinus, invenire victoriam, apprehende fugam." Ceterum speciali cautela in hac tentationis specie opus est, videlicet, ne turberis, timens inordinate, aut ad turpitudinem etiam ejus considerandam animum applices, sed statim confuge ad Deum, ad vulnera Christi, et aliis honestis applica mentem serio. Si oriatur rebellio carnis, expedit loco cedere, Jesum Christum meditari crucifixum, et in mortem se potius offerre, quam in consensum. Curandum, ut solum Jesum intuearis, et non tentationem, alias enim auges. Juvat quoque recurrere ad beatam Virginem Mariam, mundissimam Virginitatem, ut adsit suo patrocinio, ne offendas dilectum ejus Filium tanta pro anima tua salvanda passum, et Angelum Custodem. B. Josephum, S. Aloysium, S. Stanislaum obsecrando per amorem Christi. "Sit. juxta illud S. Cypriani, ante oculos divina lectio, in manibus bona operatio, in sensibus Dominica cogitatio. Oratio non tesset, spiritualibus semper actibus occupemur, ut quotiescunque inimicus accesserit, et clausum adversum se pectus inveniat, et armatum" 3). Et S. Bernardus tentatis regulam vincendi praebet hujusmodi: "Si te libido ad peccandum invitat, objice tibi memoriam mortis tuae, propone tibi futurum judicium, reduc ad memo-

Cfr. Philoth. P. IV. c. 8. et Certamen spirit. V. Scup. — 2) IV. Proc. Relig. c. 12. — 3) Libr. de Zelo et livore.

riam futura tormenta, propone tibi aeterna supplicia; memoria ar- — doris gehennae extinguat in te ardorem luxuriae" 1). Momenta- — neum, quod delectat, aeternum, quod cruciat.

Quemadmodum tempore tentationis turpitudinem et sequelasluxuriae perpendere non juvat, ita post tentationem sollicite ruminari, utrum in illam consenseris, minime expedit.

In Absicht auf die Uebung in der Sanstmnth und Geduld ist für solche die schon Fortschritte gemacht, das Nichtsliehen alles des Widerlichen worin die Geduld und Sanstmuth sich üben können, allerdings gut, wenne es wahrscheinlicher ist, dass der Nichtsliehende siegen werde. Sogarsich in solche Gelegenheiten begeben, oder solchen Wichelichkeiten sich selbst unterziehen, kann zum Exercitium rathsam sein. Hierübersich besonders Scupuli lesenswerth, wie überhaupt in der Anweisung zum Siege über Versuchungen er gründlich ist. Waibl's Mystik p. 80.

## Monita post tentationem.

§. 253. Victoria de tentatione reportata nemo sibi placeat\_
nemo se efferat, ut se suis viribus tentationes superasse confidat
sed Deo victoriam in ácceptis referat, cujus quippe beneficio arcus
fortium superatus est, et infirmi accincti sunt robore; qui docemanus nostras ad praelium et digitos nostros ad bellum, adeo u
uni Deo pro victoria sint agendae gratiae, quo uno et auctore e
adjutore vincere possumus; quod fecit Apostolus: "Deo autem, in—
quit, gratias, qui dedit nobis victoriam per Dominum, nostrum—
Jesum Christum" <sup>2</sup>).

Pari modo cavenda est falsa securitas, qua victor se securun existimet, atque ad novos hostium insultus torpescat. Non enin cessat ab insidiis suis serpens antiquus, qui vocatur diabolus et satanas, qui seducit universum mundum" 3). Quapropter: "Vigilate state in fide viriliter, agite et confortamini" 4). "Qui autem perseveraverit usque in finem, hic salvus erit" 5).

Quodsi quis a tentatione victus ceciderit, culpae suae conscius, de lapsu suo poenitens mox iterum resurgat. "Filioli mei haec vobis scribo, ut non peccetis. Sed et si quis peccaverit, advocatum habemus apud Patrem, Jesum Christum justum" 6). Attamem ita lapsus hos detestari oportet, ut non turbemur, neque animum despondeamus. Etenim tales animi affectiones, abjectio scilicet et confusio, non impediunt solum, quo minus semitam justitiae ingredi valeamus, dum plane impares nos reddunt exsequendis propositis bonis, sed etiam Dei bonitati et misericordiae adversantur, quam Scriptura quam plurimis modis extollit. Audi prophetam: "Qui propitiatur omnibus iniquitatibus tuis: qui sanat omnes infirmitates

<sup>1)</sup> De Modo bene vivendi c. 7.—2) I. Cor. XV. 57.—3) Apoc. XII. 9.—4) I. Cor. XVI. 13.—5) Matth. X. 22.—6) 1. Joan. II. 1.

Miserator et misericors Dominus, longanimis et multum misericors. — Non secundum peccata nostra fecit nobis, neque secundum iniquitates nostras retribuit nobis. Quoniam secundum altitudimem coeli a terra, corroboravit misericordiam suam super timentes se. Quantum distat ortus ab occidente, longe fecit a nobis iniquitates nostras. Quomodo miseretur pater filiorum, misertus est Dominus timentibus se, quoniam ipse cognovit figmentum nostrum 1). Audi, quid Deus ipse annuntiat: "Sic locuti estis dicentes: Iniquitates nostrae super nos sunt, et in ipsis nos tabescimus. Quomodo ergo vivere poterimus? Dic ad eos: Vivo ego: dicit Dominus, nolo mortem impii, sed ut convertatur, et vivat".

Simul vero ita de lapsu surgere oportet, ut hac tristi experientia cautiores fiamus, ut de nobismet ipsis diffidamus, ut occasionem hanc vel illam declinemns, et ut aliis, dum sternuntur, rite compatiamur: "Qui non est expertus, pauca recognoscit. — Multa vidi errando, et plurimas verborum consuetudines. Aliquoties usque ad mortem periclitatus sum horum causa, et liberatus sum gratia Dei".

# Poenitentes desiderii inordinati inquietudine agitati.

§. 254. Inquietudine nullum, unico excepto peccato, accidere gravius malum potest. Nam, ut ait S. Franciscus Salesius 1), quemadmodum reipublicae seditiones et intestini tumultus prorsus eam destruunt et evertunt, atque impedimento ei sunt, quin externis hostibus resistere valeat: sic, ubi animus noster in se ipso turbatus et inquietus est, vires ad virtutes, quas jam sibi comparat, conservandas, nec non inimici omni ope connitentis tentationibus resistendum necessarias amittit.

Nascitur autem inquietudo ex inordinato quodam, ut a malo, quod quis sentit, liberetur, aut ut bonum, quod sperat consequatur desiderio: nihil tamen est, quod magis prius malum adaugeat, aut bonum speratum magis recedere faciat, quam inquietudo et sollicita illa anxietas. Aviculae ideo retibus et laqueis captae manent, quod, misdem se implicatas sentiunt, nimio quodam corporis motu et sitatione sese explicare et expedire gestiant, quod cum faciunt, mper magis magisque iis se intricant.

Hinc confessarius ad hanc animi affectionem emedullandam, ceat poenitentem primo animum serenum et tranquillum reddere, dicium et voluntatem ad moderationem componere, ac deinde eviter et leniter desiderium suum exsecutioni mandare, conve-

Psalm. Cli. 3. 4. 8. 10. — 14. — 2) Ezech. XXXIII. 10. — 3) Eccli. XXXIV. 10. — 4) Philoth. P. IV, c. 11.

nientia ad haec media modosque, idque certo quodam ordine, adh bendo. — Ne vero animus hujusmodi perturbationibus abripiatur curandum est sedulo, ut, quam primum inquietudinem aliquam in persentiscat, Deo se commendet et firmiter secum statuat, nil penitus exsegui eorum, quae ut faciat, desiderium suum ab ip requirit, priusquam inquietudo prorsus evanuerit, nisi forte rehujusmodi foret, quae commode differri non posset; tunc quipme suavi et tranquilla quadam violentia desiderii impetus et cursus in bendus est, ut tantum ipse temperetur, quantum erit possibile. dein rem non pro desiderii impulsu, sed ex rationis praescripto ductuque exsegui juvat. - Utile quoque erit, poenitenti suadere, inquietudinem confessario vel animae suae directori, vel saltem cui fido ac devoto amico detegere non vereatur, quandoquidem he oc omnium est remediorum praestantissimum. Unde S. Ludovicus R. C. inter alia multa documenta etiam hoc filio suo praescripsit: 👡 🕏 quam in corde pressuram aut inquietudinem sentias, confessa rio tuo, aut alteri cuipiam viro bono quam primum eam detege, ita fact. ut per illud, quod ille tibi suggeret, consilium, malum tuum aequanimius et levius portes."

## Poenitentes scrupulosi et pusilli animi.

- §. 255. Praecipua animi affectio, quae confessario non raro multum negotii facessit, est illa animi scrupulosi et pusilli, qua poenitentes nonnulli constricti sunt. Prae ceteris intendat confessarius, num poenitens revera sit scrupulosus, nec ne. Neguaquam enim cuncta, quae de conscientiae suae statu anxii in confessionali proferunt, meris scrupulis sunt accensenda. Datur e min justa animi formido, seu quae ex solida ratione descendit. Sic v 6.
- a) sunt, qui dubiis anguntur de remissione peccatorum = 80 8Ccommissorum jamque confessario expositorum, at vero si rem curatius inspexeris, apparebit, illos verum sincerumque dolo non concepisse, pravam mentis affectionem non exuisse, et no sequelas, in quantum hoc ipsis licuit, nondum compensasse. atob id ipsum internae pacis non esse factos participes. Hujusmodi poenitentes, quorum animum inquietum et tristem non temere tum esse intelligit confessarius, ad omnimodam mentis immuta nem studeat perducere. Ostendat ipsis errores in conversione L cusque admissos, excitet firmum propositum eos removendi. h. tetur ad filialem fiduciam in Deo, cujus solius gratia grave conv sionis opus in eis et coepit et perficiet; inculcet denique, eos ten cum hac gratia cunctis e viribus cooperari, nec non solatium ad. injecta spe, Deum ipsis esse propitium, atque tristem animi stat in laetitiam conversurum.

- b) Sunt porro, quibus religionis pietatisque amor inesse videtur, ast fovent adamatum aliquod peccatum, cui non valedicere, sed simul cum reliqua animi affectione, utique bona, et devotionis exercitiis illud retinere volunt. Itaque animi quiete sunt destituti, et secum ipsis discordes: haud temere Confessarius si tale peccatum detexit, poenitentibus eis persuadere conetur, quantopere sese fallant, quam necessarium sit, ut omnibus omnino divinis legibus, nulla excepta, satisfaciant, nec posse pacem redire in corda eorum, quousque non studuerint, quamlibet illicitam voluptatem aversari, quamlibet culpabilem actionem omittere.
- c) Alii denique poenitentes, quibus solum quoad nonnullas res vel actiones anxia est conscientia, quoad alias vero laxa, reperiuntur scrupulosi in minus gravibus, levis autem animi et plane imcurii, ubi agitur de vitandis peccatis omnino gravibus. Istiusmodi momines cautissime sunt tractandi. Confessarius liberet eos a scrupulis, circa res, in quibus temere anxii haerent, discrimen exhibat inter minus gravia, et secundum tempora adjunctaque mutabilia, tque ab his diversa demum intercedens dehortetur ad bonae concientiae curam, majoremque diligentiam attentionemque in actionibus, quae iis levioris momenti, vel imo licitae videantur, quum camen sint graves, nec non illicitae.

Multo minus conscientia tenera et timorata eum scrupulosa confundenda est, prout hominibus profanis usitatum est, qui eos, tos magna conscientiae religione duci, et ab ipsis, ut ita dicam, peccatillis abhorrere conspiciuut, mox ut scrupulosos rident.

Est vero scrupulus suspicio levis cum parvo fundamento, sive 
Fimor et apprehensio inanis, alicubi esse peccatum, ubi non est.

Vera scrupulosi animi affectio, ex timore inani et tumultu phantaniae nata, efficit, ut quis legem aeternam ad suas relationes ex
mera trepidatione haud applicet, eo quod ad dictamen rationis ob
vesanam timiditatem non attendat. Qui scrupulis agitantur, ceu
spiritualiter infirmi tractari debent, utpote quorum judicium per
imaginarias illusiones tam dire opprimitur, ut imperium rationis
conticescat, vel certe prae strepitu phantasiae audiri nequeat.

Vere scrupulosi dignoscuntur plerumque ex criteriis sequentibus:

# Criteria animi scrupulosi.

- §. 256. 1) Si poenitens temere, vel nonnisi leves ob suspiciones timet, ne hoc illudve sit licitum, et circa hoc ipsum, sitne licitum, aut non, sententiam suam continuo mutat.
- 2) Si poenitens eadem dubia saepius profert, si de integro dubitat, an dubia jam prolata satis explanarit, solutioni difficultatis a confessario sibi propositae non acquiescit, et potius novis inde

dubiis movendis ansam capit, atque varios, et iterato de cadem r —e consulit, quin ullius consilio acquiescat.

- 3) Si poenitens tum, quum nemo vere Christianus peccaturaliquod praesagit, cui et ipse Deus ejusque praecepta cordi sun tillud vel committendum vel jam commissum expavescit.
- 4) Si poenitens in agendo inconstans, modo hoc, modo illundaggreditur, et mox iterum timidus desistit; diversissimos casus a que obligationes pene ridiculas sibi imaginatur: cumque in h his phantasiae reticulis sibi haerere videtur, se graviter peccasse autumat; in confessionali hinc inde alget sudatque, et post molesti simam expositionem adhuc turbidus manet.
- 5) Aliqui internas anxietates etiam per gestus et motus riculicule produnt, v. g. tristes torvosque vultus praeseferendo, capant ridicule movendo, saepe ingemiscendo insoliteque gestiendo etc.

#### Causae.

- §. 257. Quemadmodum diversa existunt signa externa, ita-et causae sunt diversae, quarum primariae sunt sequentes:
  - a) Temperamentum melancholicum.
  - b) Timiditas innata, nec non educatio animum deprimens.
  - c) Corpus perpetuo infirmum, nervi debiles irritabilesque \_\_\_\_
  - d) Jejunium severius, et vigiliae nimiae.
- e) Frequentior contemplatio mentisque defixio nimia in reserviciosas.
  - f) Imaginatio praepotens.
  - g) Animus contumax et suis opinionibus pertinaciter addict us.
- h) Nimia sollicitudo apparentiam peccati fugiendi et plen ertitudinem habendi, quod hoc vel illud non sit peccatum.
- i) Religio fere plane incognita, aut non bene perspecta, delicet erronei conceptus de Deo et vera officiorum indole, de consensu in peccatum etc. Exinde fieri solet, ut ejusmodi meticul homines officia ab officiorum subsidiis, sensum a consensu, et phantasticas illusiones ab animi decretis discernere nesciant, sicq decumanis semper fluctibus jactentur.
- k) Lectio librorum asceticorum, quorum usus practicus ha decilis, nec non aliorum librorum metum incutientium, vel phant siam plus justo incendentium, ac nonnisi terribilibus imaginibales replentium.
  - 1) Conversatio anxiorum tristiumque hominum.
- m) Denique ut alia multa praetermittam, haec mentis terriculamenta etiam a malo daemone excitari possunt, qui (Deo sico permittente) noxiis scrupulis intendit pacem conscientiae turbaro virtutis exercitium reddere insipidum, ad pussillanimitatem, imo ad desperationem inducere.

Suapte natura liquet, has aliasque causas a confessario in scrupulosis prius esse explorandas, exploratas vero, quantum fieri potest, remediis aptis removendas. — Praeterea in tractandis scrupulosis sequentes regulas generales in cautum rerumque adjunctis accomodatum usum convertat.

# Regulae generales in tractandis scrupulosis.

- §. 258. Primo statim initio a) confessarius cuncta perspicue sibi explicari sinat, patientia accedente, atque singula accurate perscrutans temporis jacturam ne reformidet, ut eam in posterum possit effugere.
- b) Pro communibus horum scrupulosorum confessionibus longo examine non est opus, et confessarius temporis spatium in illis impendendum praescribet. Imo saepe opus est, ut, cum per se examen facere nequeunt, ipse defectum interrogationibus suppleat. Et sane hujusmodi scrupulosi, sibi traditi, quodnam examen instituere possunt? Eorum conscientia est veluti aqua rivuli, in cujus ima parte lutum subsidet, pellucida est, si quiescere sinitur, sed turbatur, statim ac incipit agitari. Quo minus scrupulosi retroacta tempora cogitant, lumina eorum puriora sunt, sed expertum est, illos conscientiam suam excutientes, elapsamque vitam considerantes, confundi, atque in eum statum adduci, ubi vitae suae rationem confessario reddere nequeunt.
- c) Curet, ne eorum dubia dijudicans, parum constans haesitansve appareat, sed magna procedat libertate, nullo ambiguitatis aut haesitationis signo edito; et quod semel respondit, firmiter urgere pergat. Credi vix potest, quam ingeniosi hujusmodi homiues aint, tum in perpendendis confessarii dictis, tum in extundendis novis dubiis, nisi per invictam constantiam omni modo coërceantur. Tametsi non consultum sit, ordinarie scrupuloso aperire rationes illius, quod ei praecipitur, nihilominus capaciori proderit, eas exponere ad convincendum, si fieri potest, intellectum, qui postremus omnium in his afflictis se solet subjicere.
- d) Studeat rectas veritatum religionis notiones eis injicere, Praeprimis de justitia, benignitate et misericordia Dei, de morte Christi redemtoria, de praeceptis ecclesiae aliisque; eos edoceat, ne-que Deum, nec Ecclesiam exigere, quae vires nostras transcendunt, nec a Deo, nec ab Ecclesia obedientiam tristem et anxiam, sed Quietam, et hilarem et laetam desiderari.
- e) Constanter commendet eis, ut in animi doloribus humiles

  Patientesque perseverent, nec timore servili, sed filiali in Deum

  fiducia animati precibus vacent. Cum enim in omni navigatione ne
  cesse sit, stellas respicere, eo praecipue opus habet tempestuosa.

  Quapropter utilissima erit industria docendi illos, qua ratione per

diem quosdam devotos affectus repetant, qui mixtis humilibus precibus cum fiducia valeant suo tempore divinam implorare opem, spem eam consequendi animare.

- f) Suadeantur ipsis (pro rerum adjunctis) modica occupation, prudens gerendorum per diem distributio, conversatio sapientium medinum, leves distractiones, lectio mentem exhilarans, deamblatio, et quae sunt hujusmodi. Quandoque etiam ars medica in susidium vocari debet.
- g) Inculcet eisdem pro ea, in qua nune constituti aunt, com additione, esse corum, ut dociles sese exhibeant aliisque regendant committant, quia juste dijudicandi facultas in eis repressa committant, quia juste dijudicandi facultas in eis repressa committant, quia juste dijudicandi facultas in eis repressa committant, eos, si spirituali directori suo morem gerant, ad tranquillitatem redituros, et consoletur asserens, etiamsi errone cam actionem admitterent, eos tamen coram Deo culpa vacare, si quidem circa talem actionem anxii consilio prudentis probique confessarii obedierint.

Ad scrupulosorum consolationem, qui confessarium nullo infallibilitatis jure frui causantur, monendum erit, confessarium, quem ceteroquin pium, prudentem ac doctum satis esse supponimus, etsi quoad se decipi possit, non tamen quoad scrupulosum, cum isti nullum aliud ad animi pacem suppetat, quam strictae obedientiae remedium. Hinc S. Bernardus 1): "Quidquid vice Dei praecipit homo, quod non sit tamen certum displicere Deo, haud secus omnino accipiendum est, quam si praegipiat Deus. Quid enim interest, utrum per se, aut suos ministros, sive homines sive angelos, hominibus innotescat placitum suum Deus? Sed konnnes inquis. faeile falli in Dei voluntate de rehus dubiis percipienda, et praecipiendo fallere possunt. Sed enim, quid hoc refert tua, qui comecius non es? praesertim, cum teneas de Scripturis: noued labia sacerdotis custodiant scientiam, et legem ex ore eins requirant "" Ipsum proinde, quem pro Deo habemus, tanquam Beum: in his, que aperte non sunt contra Deum, audire debemus." Et: "Imperfecti cordis et infirmae prorsus voluntatis indicium est, statuta senior studiosius discutere, haerere ad singula, quae injungantur. exist de quibuscunque rationem, et male suspicari de emni praecepto, cujus causa latuerit, nee unquam libenter obedire, nisi cum audi contigerit, quod forte libuerit, aut quod non aliter licere seu experdire monstraverit vel aporta ratio, vel indubitata auctoritas. Della cata satis, imo nimis molesta est hujusmodi obedientia." Ita doc runt etiam S. Franc. Sal., S. Philippus Ner., S. Antoninus allique Doctores et Magistri spirituales. Expedit, ut contenti simus. si patre spirituali sciamus nos bene incedere, quin causam investig. mus. Nunquam periit vir obediens. Melius, ait S. Franciscus Saler

<sup>1)</sup> Libr. de Praec. et disp. c. 9. et 10. - 2) Mal. II.

- s, clausis oculis incedere sub divina providentia inter tenebras perplexitates in hac vita. Obedientia, ait P. Segneri, huic aegriini adeo singulare est remedium, ut qui cuperet absque ea curascrupulosum, is videretur navem velle subducere in portum sine pernaculo. Ad obtinendam hanc obedientiam utere ea arte, qua acipes in exstirpandis praedonibus, qui quosdam illorum stipenconducunt, ad tollendos e medio socios. Similiter serviant tibi apuli contra scrupulos. Et expone ei, quantam teneatur Deo rasem reddere inobedientiae erga patrem spiritualem, unaque daam, quod ipsemet sibi consciscit, dum pugnat cum hostibus imaariis, neque sibi cavet a veris, quasi rem praeclaram existiet, imitari Domitianum, qui tempus impendebat confingendis acu ea muscis, dum interim Parthi ab imperio integras avellerent vincias" 1). Hinc ut scrupulosis persuadeatur docilitas et medioa necessariorum usus, eis etiam exhiberi possunt gravissima eque secutura. Nimirum a) Scrupulosi ipsi tempus perdunt, effiatque, ut etiam alii eo priventur; munera sua perperam explent, is morosisque cogitationibus graves domesticis evadunt B) Viilli suas tristibus id genus cogitatis conficiunt, augent moeroa, corpus debilitant, animos despondent, et naturae sub tot maam pondere oppressae, quaerenti solatium atque voluptatem suvenit tentatio, quae nullam invenit oppositionem. Hoc pacto upulosi laxatis conscientiae habenis ex animi dejectione in grasima decidunt nonnunguam peccata.
- h) Ceterum scrupulosi tractentur animo mansueto, amante, senevolo, ac nonnisi, ubi vel morem non gerunt, vel gerere not, severitas paterna rigidioraque monita accedant. Quamvis enim as generis poenitentes confessario prae reliquis esse soleant esti, nostram tamen commiserationem quam maxime efflagitant, ste quorum conditio adeo miseranda est, et nisi fidum amicum tanciscantur, tantis periculis obnoxii sunt. Praeterquam quod tinuis aculeis pungantur, fieri potest, ut in ipsam desperationis esum ruant! Quare "vos, qui spirituales estis, hujusmodi intite in spiritu lenitatis, considerans te ipsum, ne et tu pris"<sup>2</sup>)

# Monita specialia in tractandis scrupulosis.

§. 259. His jam praemissis pro diversis scrupulosis specialia edam monita subjicere juvat, prout confessarius eos vel instruat, consoletur, vel ad quietem perducat secundum individualem conntiae eorum conditionem, et scrupulorum rationem.

Instr. Conf. Dilingae 1699. pag. 224. — Der Beichtvater, von Alphons Maria Liguori. Achen 1836. S. XLVII. — LI. — Homo Apostolicus Tom. 1. tract. 1. n. 8. 11. — <sup>2</sup>) Gal. VI. 1.

I. Nonnulli poenitentium, qui priora peccata amplius non committunt, perpetuo timore cruciantur, num cuncta eaque rite commente fessi fuerint.

Primo confessarius causas dubii eorum inquirat, quas, si su-if. ficientes invenerit, suadet repetitionem, imo confessionem generalem. Quodsi vero confessarius intelligeret, prudens dubium circa integrai. tatem et sinceritatem confessionis priorum peccatorum non obtiner\_\_\_\_e iterationem confessionum, praeprimis si poenitens post conversion confessionem suam generalem jam peregerit, neguaguam concednam nonnisi recens scrupulorum anxietatumque fons ipsi foret; ad eum animi habitum, ut officiis nunc sibi iniunctis in dies acconratius, hilarius, ac sincera in Deum charitate satisfacere. et firmana in divinam gratiam fiducia melior evadere studeat, hortari et perducere conetur. Suadeat proinde, ut omnium, quae retro su nt. cum S. Paulo obliviscens, ad anteriora se convertat, et ex practieritis peccatis triplicem hunc fructum, scilicet: ruborem (humi lationem), dolorem et fervorem, quo praeteritas negligentias remarkationem cire, et tempus elapsum maleque impensum quasi redimere student, plene retineat. Poenitenti, qui nihilominus repetendam confessionem generalem constanter et enixe postularet, quia eam ad armimi quietem omnino necessariam putat, forsan concedi posset, adjecta tamen conditione, ut eam fixo tempore examini dato peragat, pometea priorum delictorum prorsus non meminerit, sed abinde relationa religionis christianae officia eo accuratius explere satagat.

II. Alii ideo quidem non anguntur, num priora peccata perfecte confessi fuerint, sed utrum remissionem a Deo obtinue int, quum non satis se emendarint. Licet pravam mentem mutar nt, sequelas delictorum pro facultatibus removerunt, eos tamen an ceactae vitae memoria (quin adsit ratio sufficiens) cruciat, atque fidencia in Dei misericordiam amoremque admodum est debilis, et fluctuamns.

Scrupulosis hujusmodi, a) confessarius inprimis magnit - ndinem misericordiae divinae tum aptis ex S. Scriptura sententiis. exemplis illustribus SS. Mariae Magdalenae. Augustini. Mammiae Aegyptiacae, Margaritae de Cort., Afrae et sociarum, aliorum plurium repraesentet. — Pariter ostendat, quam grata sit fiducia de bonitate et misericordia illius concepta, et e contraprio, quantopere diffidentia et desperatio ei displiceat. "Qui de venia peccatorum desperat, negat Deum esse misericordem, magnam- que injuriam Ei facit." Consolatoria sententia V. Blosii eis proponatiur. "Praestat, inquit, omnino post peccatum admissum mox reves arti, quam diu in peccato discutiendo occupari detinerique. Revera c um sit Deus infinitae misericordiae fons, non potest non succurrer et i is ignoscere ei, qui ipsum humiliter et confidenter invocat, etiams: onpeccata totius mundi commisisset. Fasciculus ligni in ignem c jectus, non tam repente incenditur, quam paratus est Deus ven am

dare pro peccatis suis vere dolenti" <sup>1</sup>). b) Confessarius justos ingerat conceptus de essentialibus poenitentiae, ostendatque vitam emendatam et pravam mentem abjectam esse certissimum sincerae poenitentiae characterem. c) Serio eis exponat, Christiano, Dei gratia favente, converso continuo in bono esse progrediendum, huic vero irremissam anteactorum memoriam impedimentum struere. d) Jubeat eos in id attendere, quod nonnullorum objectorum reminiscentia (praesertim quod attinet peccata contra castitatem), ob vim, quam in phantasiam exserunt, praesenti eorum animi conditioni facile periculum creare possunt. Revocatae imagines perceptorum sensualium voluptatum non carent suis illecebris, quae sensua-htatem, quin id sentiatur, denuo excitant, et poenitentem sensim sensimque ad consensum in prius peccatum haud inculpatum, imo ad relapsæm perducunt.

III. Quidam poenitentes scrupulosi anxiique reperiuntur, quoties pro hic et nunc confessionem peragunt. Timent perpetuo, num conscientiam satis explorarint, et peccata, prout oportuisset confessi sint; delicta jam exposita denuo exponunt, et absque necessitate repetunt, postulant, saepius confessionem generalem, atque tam seipsos, quam confessarium sine ratione sufficiente divexant. Hos benevole patienterque tractabit confessarius, ast severitate simul prudenter adhibita. Juheat eos a) peccata absque prolixitate paucis recitare; b) hisque recitatis, praetermissis reliquis omnibus. solummodo ad ejus doctrinas et monita attendere. Postulet, c) ut absolutione obtenta de integritate confessionis ne cogitent quidem. Si vero absolutione ipsis impertita nova dubia, quae vana esse cognitum habet, proferunt, d) dictis eorum faventes deneget aures. Quoniam in ejusmodi hominibus phantasia agitatis utique est, quod confessarius credat, nihil plane gravioris momenti ipsis esse aperiendum, e) flagitet, tanquam specimen debitae obedientiae edendum, ut omnem timorem opprimentes, ad sanctissimum Eucharistiae Sacramentum percipiendum accedant.

IV. Alii ob sic dicta peccata infirmitatis humanae, in quae totics relabuntur, anxii et pusilli animi sunt.

His inculcet, a) multum interesse inter peccata, quae ex fragilitate descendunt, et ea, quae consulto committuntur; b) nemini his in terris contingere virtutem absque macula, eosque superbia agitari, si id sibi exspectarent: justum quoque, adstipulante sacra Scriptura, saepius per diem cadere; de levibus erratis affiigi indicium esse hominis semet ignorantis, hunc enim si norit, non posse esse nescium, hortum suum tribulorum ac spinarum suapte natura feracem esse; c) tantum abesse, ut in fragilitatis humanae peccata relabentes anxii evadere debeant, ut potius hoc ipsum eos ad preces

<sup>1)</sup> Institut. spir. c. 8.

majori fiducia fundendas, ad semetipsos coram Deo sanctissimo humiliandos, ad fervorem optima quaeque aspirantem, denique ada 🗻 desiderium illius loci, ubi nullum amplius erit peccatum, hortari et \_\_\_\_\_\_, excitare debeat. — Praeclara sunt verba Scraphici Doctoris S. Bonaventurae: "Ipsa quoque quandoque retardatio proficiendi est vizza 🧃 🧃 profectus, dum humiliat. Et ideo Deus pie cursum temperat no strum, ut longius procedat, et per hoc melius a superbia desendi mur; quia saepe nimia proficiendi securitas, et fervor continuatu vires corporis exhaurit" 1). Et illa V. Blosii 2). "Quia et excellen tissimi Apostoli et amici Dei ipsas quidem virtutes omnes vole Ile bant, atque appetebant seu desiderabant optimo et supremo modes ado perficere, sed hoc in ista vita sine aliqua imperfectione praestar non poterant. Unde et dicebant: "In multis offendimus omnes" 3 Itemque: "Si dixerimus, quoniam peccatum non habemus, ipsi no seducimus et veritas in nobis non est" 4). . . . . "Plerumque et electissimis amicis suis aliquid semper vitii Deus permittit rea esi. dere: et ut plurimum ad iram et vehementiam proniores sunt, q et sibi ipsis innotescant et aliis: atque per hoc gratia sua, qua am illis infundit, velut ignis sub cineribus occultetur et conservetur. -Nec est, quod inde terreantur Christi servi; modo in suum se ni ihilum amplius demittant, et se ipsos penitus cognoscant, facile L defectibus mederi poterunt, fietque, ut deinceps cautiores fiant" Pariter lectu meditatuque digna sunt, quae venerabilis Thomas as a accingere. Non est totum frustratum, si te saepius percipis trim. ibulatum et graviter tentatum. Homo es, et non Deus, caro es, et n angelus. Quomodo tu posses semper in eodem statu permanen == re, quando hoc defuit Angelo in coelo, et primo homini in paradis Ego sum, qui moerentes erigo sospitate, et suam cognoscentes firmitatem ad meam perveho divinitatem" 6).

V. Anxiorum alii timent, ne peccata leviora eos sensim sensu ad graviora, tandemque eo deducant, ut poenitentiae agendo das non amplius animum advertant, qui proinde animum in bono persorerandi prorsus amittunt, quamvis pro praesenti pietatem secorio aspirent.

Hos confessarius doceat dictum "peccata leviora trahere graviora" solum spectare leviora ea, quae parvi ducuntur, imo neggliguntur et consulto committuntur; si in genere illud valeret, nemine em
in justitia ad finem usque perseveraturum fore; at vero si ad deliberatata
quoque pertineat, licitum tamen non esse, Dei misericordiam finibe bus
circumscribere, qui, quum summae malitiae peccatoribus poenitatae gratiam interdum non deneget, nequaquam patietur, illos

mentem a poenitentia agenda prorsus abhorrentem praecipites agi. Sie eos erigere, et ad quietem componere conetur.

VI. Nonnullis poenitentibus ariditas in peragendis precibus, atque animus in religionis exercitiis remissus anxietatis et tristitiae causa exsistit, quae eo est periculosior, quia etiam devotos Christianos haud raro a bono coepto deficere facit.

In his inquirendum est, an non ipsi mentis aridae et distractae causas praebeant, quo obtinente has removere jubeantur. Rehus vero aliter se habentibus edoceantur, virtutem eorum ideo merito coram Deo non destitui, atque Dominum solatium denegantem ipsorum patientiam tentare et amorem. Vide §. 248 regulas in desolutione interna tenendas. Quantum ad illos, qui in precibus persolvendis scrupulis anguntur perpetuis, num debitam adhibuerint attentionem, severe prohibeat, a) ne guidquam repetant, sive bene sive male recitasse sibi videantur, sed morem potius mulierum fila girgillo deducentium aut convolventium sequantur, quae si forte filum abrumpatur, non propterea priora fila deducunt aut convolvant, sed initium abrupti fili quaerunt, et ab eo laborem denuo auspicantur. b) Inculcet porro, ut omnem abjiciant anxietatem, qua, ne distracta orent mente, continuo timent; ipsa enim apprehensio et timer in causa sunt, quo minus bene precari possimus. Idque co magis, c) quum certum sit, veram orationis devotionem, quemedmodum vera virtus in continua pugna cum malo consistit, sic asque pugnam adversus alienas cogitationes necessario importare. has vero in culpam imputari non posse, quamprimum molestae nohis accidunt, et repelluntur, quo earum conscii reddimur memento. Ceterum huiusmodi personis contra evaginationes in oratione oriri solitas commendare juvat inprimis humilitatem coram divina Majestate, et flduciam in Dee, persuasi, quod qui jubet nos orare, adenit auxilio et gratia sua. His jungenda est diligentie, qua ante prationem amoveamus omnia, quae in ipsa pati nollemus. Declinate ne omnes cogitationes alienae et extraneae, quia statui scrutari mandata Dei! -- Venite omnes simul animae vires, adoremus, et procidamus, et ploremus ante Dominum, quia ipse est Dominus Dous nester, et nos populas ejus et oves pascuae ejus!

VII. Alii se cruciant ob officia futuro demum tempore sibi injungenda, timidique varios fingunt casus, in quibus sibi, ut ponecientiae satisfacere possint, non satis virium fore opinantur. Christianis talibus solatium feratur exposita doctrina de gratia Dei. Insulcetur eis, bonam, qua nunc gaudent, voluntatem, et modeutam sui ipsius diffidentiam effecturam, ut in difficilibus futuris rerum circumstantiis fortiores sint iis, qui sibi ipsi nimium fidunt. Simul in animum eis inducatur, vivida imaginatione periculorum laborumque tali officio adnexorum, eorum vires nonnisi frangi. Permittendum profecto non est, ut tales difficiles sibi casus rerum-

que eventus imaginentur; sed monita confessarii sedulo exsequentes, omnem sollicitudinem suam in Deum conjiciant: "Ipsi enim cura de nobis est" 1).

VIII. Aliis continuo colluctandum est cum gravissimis tentationibus, nec liberari possunt; ideo sunt turbati, tristis et pusilli animi. Aeque anxii haerent, utrum peccato consenserint, nec ne.

Quoad primum notanda sunt, quae §§. 245—252 diximus.

Quoad alterum vero, poenitentibus, qui anguntur, num in pravam cogitationem, v. g. sacrilegam, vel in pravam cupiditatem, uti impuram, consenserint, quosque purae conscientiae admodum studiosos timoratosque cognoverit confessarius, exhibeat magnum discrimen intercedens inter peccati alicujus imaginem repraesentatamejusque consensum, inter illecebras ad peccandum ipsumque peccatum. Si nihilominus quietem non capiunt, graves vero, vel ferecetas consensus causas exhibere non possunt, persuadere eis conetur, ut sibi affirmanti fidem habeant, hac mentis affectione consensum non habuisse locum \*).

Generatim dum ejusmodi dubia proponuntur, consensus ad peccatum mortale necessarius defuisse supponitur, si a) personadubitans peccatum odio habet, et firmo constantique conatu declinare solet; b) si pravam cogitationem, vel quidquid acciderit redeunte animo mox exhorruit; c) si, cum peccatum facile patrare potuisset, ab illo tamen abstinuit, nisi fors merus pudor, vel timor infamiae etc. illam retraxerit; d) item si dubitat, utrum vigilans vel sopita, sibi praesens, an vero aliis rebus distenta fuerit. Vicissim qui plerumque tentationi cedunt, aeque fundatum praejudicium contra se sustinent.

IX. Quidam ceterum pii nomines interdum ob actionum suarum causas motivas anxii haerent, timentque, ne opera sua externe bona e latente fonte malo, utpote ex superbia, philautia, vanitate etc. proficiscantur.

In his tractandis consultum quidem erit, firmare persuasio nem, inter Christianos cuncta non ab externis sed ab intentione cordisque conformatione dependere; animus tamen eis addatur sequentibus expositis: a) nos quamdiu in his terris sumus, continuo aliquo saltem modo in incerto versari, at suiipsius damnationem sine ratione sufficiente ingrati animi in Deum, injustique in seipsum esse; b) eundem eorum timorem ostendere, quantum abhorreant apravis actionum fontibus. Pergant modo renovare propositum cunctabona et justa agendi ex solo amore et obedientia erga Deum, atque aperte renuntient impuro cuilibet actionum fonti.

Multa utilia circa tractandos scrupulosos continentur in libro, cui titulus est: Traité des scrupules, par Duguet. — Item: Ueber den innerem

<sup>1)</sup> Psalm. CXXIV. 1. - 2) Cfr. Philoth. P. IV. c. 6.

Frieden, von Ambros von Lombez, weil. Priester des Kapuzinerordens, Professor der Theologie. Aus dem Französischen. 10. Auflage. — Geistlicher Wegweiser für fromme Seelen, von Jos. Carl Quadrupani, Barnabiten. Aus dem Italienischen übersetzt. Wien 1832. — Trost für die Kleinmüthigen, von Blosius.

## Mira et insolita confitentes.

§. 260. Ubi poenitentes mira et insolita, quae extraordinaria comparent, puta visiones, ecstases et ejusmodi confitentur; vel prophetica sibi somnia obtigisse asserunt, confessarius, nisi ratides plane singulares occurrunt, generatim nullam ipsis fidem adhibeat, seque hisce narrationibus ne parum quidem commotum ostendat. Sic enim ab errandi periculo remotior erit. Plerumque, qui talia sibi evenisse autumant, ejusmodi sunt, qui multa id genus legerunt, et exinde magno illorum desiderio tenentur, item homines perfervidae phantasiae, atrae bilis, mentis hebetioris vel etiam corporis sive diutinis infirmitatibus, sive per nimias austeritates valde exhausti. Interdum etiam directa simulatio et hypocrisis locum habet. Quae quidem omnia praecipue de sexu sequiori notanda veniunt. Quod speciatim somnia attinet, etiamsi talia saepius divinitus imnissa fuerint, ipsa tamen Scriptura saera iterato ab illorum obseratione nos dehortatur 1).

In casu aliquo singulari, dum e. g. persona humilitate aliisque plidis virtutibus plane insignis et sedatae simul indolîs tale sibi uid obtigisse testatur, et si praeclari insuper hujus rei fructus in la observantur\*, negotium cum viris probatis juxta illas regulas rio expendatur, quas solidi auctores Ecclesia suffragante staunt. Generatim spiritualis director non errabit, si dum ei insolita mira exponuntur, ad credendum se potius tardiorem, quam faciprem praebeat. Et quamvis ea, quorum conscius redditur, sat sola videantur, mature tamen et lente procedat, aliorum, qui magis riti fuerint, consiliis utatur, tum vero talem animam diversimode speriri studeat, per obedientiam maxime et humilitatem; scilicet, e silice ignem elicias, illam non leniter tractare, potius admoto nalybe percutere debes, donec latentes scintillae emicent. Confeserius quoque donum discretionis spirituum supplex a Deo efflagiat, ut possit probare spiritus 2). Et "quia discretio ex lumine coetus infuso paucorum est, ait Cardinalis Bona, . . . . ideo alia via iscernendi spiritus inquirenda est, quae communior sit et facilior. la nimirum, quae per modum artis et doctrinae fit, examinatis notionum principiis et effectibus, perpensis item regulis, quae a

<sup>1)</sup> Lev. XIX. 26. Deuter. XVIII. 10. Eccli. XXXIV. 5. — 2) I. Joan. IV. 1.

Spiritu sancto praescriptae sunt in Ss. Scripturis, et quas Ss. Patres aliique Doctores ab experientia instructi tradiderunt".

\*Exemplum novissimis diebus prostat in libro de vita et meditationibus Catharinae Emmerich, et in iis, quae de Maria Moerl narrantur.

## Criteria ad discernendas visiones.

§. 261. His jam universim praemissis criteria et observationes paucas de visionibus et ecstasibus speciatim subjicere lubet in usum juniorum sacerdotum, quos experientia nihil docuit, idque co mfagis, quo nostris praesertim temporibus hujusmodi casus extraordinarii haud raro obveniant, et non pauci, quid judicent, haereant, vel nonnunquam captentur et fascimentar. Dicimus autem I. quead visiones dari triplicis generis criteria, videlicet a) relate ad visionem ipsam; b) relate ad personam, quae visionem praetendit; etc) relate ad effectus, quos producit visio.

Ad a) sequentia notari merentur: Si visionum argumentum certis fidei morumque principiis repugnet, absque dubio visiones spuriae censeri debent; idem obtinet, si quid in illis occurrit\_ quod impudicum, crudum vel immodestum sit. Sie S. Bonaventura scribit: "Non videtur praetermittendum, quod quidam decepti a soductoriis spiritibus, vel propriis falsis opinionibus, putant sibi apparere in visione vel ipsum Christum, vel ejus gloriosam Genitricem. et non solum amplexibus et osculis, sed etiam aliis indecențioribus gestibus et actibus ab eis demulceri, ut, sicut spiritus ipsorum interius ab ipsis consolatur spiritualiter, ita et caro exterius sibi congruo oblectationibus sensu sensibiliter demulceatur, et carnaliter consoletur; quod non solum esse falsum et seductorium, sed etiam blasphemia gravis esse comprobatur. Spiritus sancti visitatio, sieut contra omnia vitia reprimenda et detestanda infunditur, ita et singulariter contra carnales illecebras opponitur; et ubi spiritus mundities suo jubare resplenduerit, continuo omnes pravae voluntatis motus evanescere, et velut tenebras subveniente lumine disparere necesse est" 2).

Ad b). Personae, quae in peccatis mortalibus vitam transigunt, merito suspicionem movent, quo minus praetensae visienes coelitus demissae sint, nisi forte Deus ejusmodi homines medio hocce extraordinario ex infinita et inscrutabili miseratione ad virtutis tramitem reducere velit. Quare  $\alpha$ ) si sint homines elati, visionum cupidi, seseque amantes, (quandoquidem Deus superbis resistit et humilibus dat gratiam) praejudicium contra visiones coeletes haud exiguum adest.  $\beta$ ) Si sint melancholici, assiduis corporum aegritudinibus debilitati, facile illos seu delusos misereque

<sup>1)</sup> Tract. Prob. spirit. c. 2. n. 6. - 2) VII. Process. Relig. c. 18.

fascinatos aestimare fas est, ubi extraordinarii quidpiam sibi obtigisse autumant. In hanc rem Cardinalis Bona praeclare monet: "Consideranda corporis constitutio, ex qua plerumque animi mores pendent. Etenim facile decipi possunt, qui parum firma valetudine utuntur, qui turbidae ac vehementis imaginationis sunt, qui atra bile abundant, quae depravare phantasiam solet, variasque imagines turbatis sensibus imprimere adeo, ut vigilantes sibi somnia fingant, atque ea se videre et audire existiment. quae nec visu nec auditu percipiunt. Ex longa item inedia crebrisque jejuniis ac immoderatis vigiliis, exsiccato cerebro dissipatisque spiritibus, inania phantasmata repraesentantur, quibus illusa mens tanquam divinis revelationibus pertinaciter inhaeret" 1). Ceterum cum S. Thoma Aq. rectissime monere oportet, "in effectibus supernaturalibus non praeexigere Deum aliquam dispositionem. sed Dosse simul cum affectu spirituali inducere dispositionem convenientem. qualis requiritur secundum ordinem naturae" 2). 7) Praeterea reliqua personae conditio, si non suspicionem, saltem cautionem inerere potest, quatenus in paupere timenda est fictio, in juvene le-Vitas imaginosa ex nimia illius aetatis humiditate, in nimio sene initium aut progressus delirii ob cerebri debilitatem. Huc spectat Beraedicti XIV. P. M. effatum, quo ait: "Magna autem tenenda est ra-Lio feminei sexus, non quod feminis negandae sint coelestes revela-Tiones, cum forte plures ex eis, quam ex viris eas expertae sint, ut Innuunt S. Theresia et S. Thomas, sed propter debilem sexum ma-- zis obnoxiae sunt illusionibus" 3).

Ad c). Spuriae censentur visiones, si nonnisi ad fovendam I panem complacentiam, ad superbiam aliorumque contemtum, vel ad solam fere curiositatem inducant, quo vel fit, ut inaniter sibi complacentes coram aliis glorientur, pervicax ingenium et animum omnis corruptionis impatientem ostendant, mystica conventicula Trequentet, vel omnino in Ecclesia seditionem moveant. Fructus enim Spiritus sancti teste Apostolo sunt: "Charitas, gaudium, pax, patientia, benignitas, bonitas, longanimitas, mansuetudo, fides, modestia, continentia, castitas" 1). In hunc censum etiam cl. Gravina pulchre et vere scribit: "Insuper discutiendum est, an haec asserta dona et charismata cum mortificatione et cruce sint conjuncta, nam si nec antecedenter vel concomitanter, vel saltem subsequenter sint haec invicem connexa, valde suspectae sunt tales revelationes et prophetiae. Fundamentum: quia haec dona dantur ad manifestationem fidei et utilitatem Ecclesiae: fides autem maxime ostenditur super omnia alia signa ex mortificatione et patientia christiana; his

<sup>1)</sup> De Discret. spirit. c. 20. — 2) Summ. theolog. 2. II. q. 172. a. 2. — 2) Cfr. Mattheuc. in libr. de pract. Theolog. Canon. ad caus. Beatif. Tit. III. c. 3, p. 2. — 4) Gal. V. 22.

enim maxime crevit christiana religio, quibus mundus victus est et conculcatus . . . . Ipse fidei nostrae author Jesus Christus, Apostoli, Doctores Ecclesiae, nihil de ejusmodi visionibus praedicarunt, scripserunt, inculcarunt, sed totam christiani aedificii basin in charitate, humilitate, mortificationibus et persecutionibus perferendis collocarunt" 1). Aliud criterium sapientissimus Pontifex Benedictus XIV. his verbis adfert: "Apparitiones divinae ab initio timorem injiciunt, postea jucundae evadunt, quod contigit Abrahamo, Jacobo, Zachariae et beatae Virgini Mariae, pastoribus etc. E contra daemoniacae ab initio plurimum alliciunt, semper vero mentem turbatam et aegre affectam relinquunt." Et S. Antonius Eremita de apparitionibus angelorum. "Horum tanta benignitas est. ut. sī quis pro fragilitate conditionis humanae miro fuerit eorum fulgore perterritus, omnem continuo ex corde auferant metum . . . . Si igitur post timorem horrore conceptum successerit gaudium, et ad Deum fiducia atque ineffabilis charitas venisse sciamus auxilium = quia securitas animae praesentis Majestatis indicium est" 2).

## Criteria ad ecstases discernendas naturales et supernaturales.

- §. 262. Universim praesumtio stat pro ecstasi naturali, ubī causa naturalis eidem subesse possit, qua tamen de re judicium est penes psychologiae et medicinae doctores. Criteria, quibus ecstasis naturalis cognoscendam se praebet, praeprimis numerantur, a) sī ecstasis vel praecedit, vel sequitur morbum, praecipue si illa stato tempore redit. Etenim ecstasis supernaturalis in corpore nociva consectaria haud producit, sed homo, qui divina fruitur ecstasi, cuma ad se revertitur, plerumque corpus non imbecillum, quod consequens videbatur, sed validum et ab aegritudinibus assiduis quasi relevatum experitur. Quae tamen non eo dicta sunt, quo, cum ecstasis locum habet a Deo producta, fieri non possit, ut debilitas et mutatio corporis oriatur 3).
- b) Ecstasis inter vitae hujus oblectamenta et delicias mereterrenas orta, naturalis universim perhibetur.
- c) Si finita ecstasi spiritus eorum, quae acta sunt, non amplius recordatur, adeo, ut nihil eorum memoria teneat in serenomentis statu.
- d) Multo minus divina esse creditur, si jungitur motibus corporis catalepticis, deformibus crudisque vel omnino immodestis acimpudicis; si ad arbitrium hominis provocari et finiri possit; items

<sup>1)</sup> Lap. Lyd. P. II. libr. 1. c. 17. — 2) In vita S. Antonii authore. S — Athenasio. — 3) Cfr. S. Theres. Castell. mans. 6.

si, qui hoc statu versantur, sermones inordinatos, nugas ineptiasque temere effutiant, vel doctrinas tradant revelationi divinae, et rationi sanae contrarias.

E contra pro supernaturali ecstasi militant criteria: a) si suspensio intellectus et voluntatis non consequitur, sed intellectus superno lumine illustratur, et animus divinae charitais flamma inardescit, quo fieri non potest, ut non defluat sermo plenus spirituali dulcedine et unctione.

- b) Si ecstasis durante oratione, devotione erga SS. Eucharistiam, post sumptionem sacrosanctae Communionis, in colloquiis de Deo rebusque divinis suboritur. Uti in S. Theresia, S. Josepho a Cup., S. Thoma a Villanova, S. Catharina Sen. etc. factum fuisse legimus.
- c) Christianae perfectionis ardor, qui exinde originem ducit, potius supernaturali, quam naturali ecstasi convenit.
- d) Ceterum pro agnoscenda divina ecstasi, inter ea, quae hoc et praecedenti paragrapho attulimus criteria inprimis investiganda erit summa, qua fieri potest, spiritus acie, tota quanta ejusmodi personae indoles mentis et corporis, ut sciatur videlicet, utrum talis sit, quae naturaliter in hujusmodi statum devenire potuerit, an vero talis, quae divina gratia extraordinaria merito digna censenda veniat; idque eo magis, quo certum est, externa indicia et symptomata (si dicere fas est), quae divinam ecstasin comitantur, nonnun quam etiam in illis reperiri, qui naturali ecstasi aguntur 1).

# Monita S. Philippi Nerii.

§. 263. "Quum B. Philippus, tam ob vitae sanctitatem, quam Propria edoctus experientia multam praeseferret cognitionem, et optime sciret veras a falsis visionibus discernere, quotiescunque fere vel speculative aut etiam practice de hac materia tractabatur, communem SS. Patrum doctrinam adferre solitus erat, ordinarie visionibus non esse credendum; et quamquam ipsemet a Deo tot tantisque illustrationum et mentis elevationum gratiis esset affectus, tamen non delectabatur publicis ecstasibus et visionibus, res has dicens periculosissimas, et gratos sensus spiritualesque consolationes in cubiculo esse quaerendas, maximoque studio celandas.

<sup>1)</sup> Vide: Die Mystik von Alois Adalbert Waibel. Augsburg 1834. pag. 167—175. 197—211. — Historisch - politische Blätter. XXI. Band. 4. Heft. S. 202 und 203. — Von der Glaubwürdigkeit der Offenbarung über das bittere Leiden unsers Herrn Jesu Christi, der gottseligen Anna Katharina Emmerich, Augustinerin zu Dülmen. Mit Bemerkungen über den Magnetismus in seinem Verhältnisse zur übernatürlichen Gnadenwirkung Gottes. Von Simon Buchfelner. München 1834. S. Francisci Salesii Philothea. P. III. cap. 2.

Addebat tam bonas quam malas visiones posse etiam eas n optantibus evenire, neminem ideo sibi fidere debere ac si suficeret dicere, eas non onto et sic illusionibus aut malis vision bus non ero obnoxius, ast magna opus esse humilitate, sumn resignatione et abnegatione, ne propter visiones Deus relinguantes. tur. Dicebat adhuc difficile esse visionibus frui, et superbia nintumescere, difficilius non credere se dignum, difficillimum credere indignum, sicuti etiam dulcedinem visionum non ante ferre patientiae, obedientiae, humilitati. Subjungebat autem, qu omnino non debeant aestimari visiones illae, quae vel ipsi personae affectae, aut Ecclesiae particulariter universimve non sent utiles: et similiter veras visiones ab înitio horrorem et times orem inducere, summa autem in pace ac quiete compositum homerainem relinquere, et his contrarios effectus falsis conjungi. Admora ebat confessarios, ne fiderent aut inniterentur revelationibus poe iltentium, et speciatim feminarum, aliquando enim magno spir atu pollere videntur, at saepissime in nihilum resolvuntur, assevera ras multos ruinam esse passos, qui similibus rebus inhacrebant. At a. men suos consilio, et aliquando etiam praecepto urgebat, ut omen mi vi has rejicerent, quin dubitarent, ne sic fors Deo displicerent, quum haec una sit probationum ad discernendas veras a falsis -1. sionibus, ita ut insemet concionem habiturus ex cathedra locu tus sit in illos, qui nimia facilitate admittunt visiones, raptus, aut &cstases, dixitque: Novi hominem nunc hic praesentem, qui quan 🗗 🗨 cunque vellet, posset in ecstasim abire. Deus enim inter religuas hanc quoque illi gratiam largitus est, at haec fugienda sunt et c. cultanda. Cum hoc dixisset et se spiritu rapi animadverteret, on ni, qua potuit, vi restitit, ne ecstasi abriperetur, at sermonem su prosequi non valens, manu percutiens genu ait: Qui ecstases -ut visiones optat, nescit quid optat, quod si unusquisque sciret, q aid ecstases sint!! lugensque ambonem deseruit et abiit.

Alia vice quum P. Franciscus Bordini de materia ecstasium sermocinatus esset, post ipsum Philippus statim cathedram conscientit, volens prouti dicebat, expositis aliquid adjungere et haec purioritulit: "Mulierem quamdam sanctitate vitae eximiam cognovi, quae continuis et diuturnis ecstasibus fruebatur, successu vero tempor inis his eam Deus privavit. Quaeso, quid putatis, quando pluris muliumerem illam ego aestimarem, num tempore, quod ecstasibus abuncadata, an vero, quo his privata fuit? Absque comparatione majori mea existimatione gaudebat ecstasibus non affecta, quam illis consolata." Quibus prolatis cathedram relinquens discessit.

Similiter quum illi narratum fuisset, Virgini cuidam ex tertio S. Dominici Ordine saepissima Christum Dominum et continum S. Catharinam Senensem apparere, ille in similibus quampluri ma expertus reposuit: Mulieres facillime falluntur, at huic dicite,

obvenientibus his visionibus in faciem exspuat absque ullo respectu, nulla de illis perfundatur aestimatione, et non solum eas in votis non habeat, sed contemnet. Hanc regulam virgo, semper timens, no fluderetur, magno cum fructu animae est secuta.

Tandem saepissime in memoriam revocabat illam doctrinam, necesse esse pedibus apprehensos attrahere, qui vellent absque alis volare, illosque omni vi in terra retinere, ne in laqueum diaboli inciderent, respiciens illos, qui visionibus, somniis et similibus inhiabant, ostendens semper incedendum esse in via mortificationis passionum et humilitatis.

Et quamquam Philippus fere semper, quis futurus esset Pontifex praevideret, nihilominus hoc narrans, quod in urgentissima tantum occasione, vel jocose in familiari colloquio cum quopiam ex suis poenitentibus communicabat, solitus erat admonere, omnino non credendum similibus praedictionibus, nec eas optandas esse, quum sub iis multae deceptiones laqueique daemonis possint celari, et maximo cum rigore gerebat se cum illis, qui de habitis revelationibus aut de factis prophetiis illi referebant" 1).

Similia continentur plura in scriptis S. Theresiae Virg. et S. Joannae Franciscae de Chantal. 2).

# Cura eorum, qui per visiones delusi sunt.

§. 264. Qui somnia phantasiae pro realibus apparitionibus haberat, non raro similes sunt laborantibus quadam idea fixa et ut isti tractandi sunt. Idem fere agendum cum illis, qui tale somnium in se borum firmius ac mereatur, pro supernaturali monitione suspiciunt indeque ad fidem ac virtutem christianam impelluntur. Dummodo utantur ad hunc finem, haud multum contradicatur eorum credulitati, sed cen argumento ad hominem confirmemus eorum bonum propositum. S. Augustinus<sup>3</sup>). E contra "si unquam Director advertat animam non esse bene fundatam in suae miseriae cognitione et vellet pro certo tenere, quod suae communicationes sint divinae et turbaretur audiendo, quod Director nollet eas credere uti tales, pessiumum signum est: signum est, quod illae sint Daemonis, ex effectibus, qui observantur, scilicet adhaesionis, superbiae: aut indicium est, quod anima non bene ambulet, quoniam ipsa saltem dubitare debret, quoties dubitat Confessarius, et ideo in hoc casu omnibus mo-

<sup>1)</sup> Estratti della vita di S. Filippo Neri Fiorentino, scritti dal P. Pietro Giacomo Bacci. Prete della stessa Congregazione. Lib. III. c. II. et VI. In Brescia, 1706. — 2) Memoires sur la vie et les vertus de Sainte Jeanne Françoise de Chantal, Fondatrice de l'Ordre de la visitation Sainte - Marie recueillis par la Mère Françoise — Madeleine de Changy. pag. 480. Edit. Paris. 1842. — 3) De catech. rud. cap. 6.

dis est humilianda et in timore detinenda, quantum fieri potest; e tunc si nec etiam acquiescit, privet eam Communione et severius mortificet, quia tunc in magno versatur periculo, ne decipiatur subsemble de lectus, ne fraude circumveniatur. Ne tamen quasi ex praejudicis id videatur accedentem repellere, primum omnia sibi exponi permit sitat ac tamdiu animum suum aperire differat, donec vel in narration subselectus in moribus istius contumacis animae satis claram rationem desprehenderit prioris Directoris sententiam confirmandi, ut in ordered duorum aut trium testium stet omne verbum.

# Caput II.

De principiis specialibus ratione habita poenitentiu status externi.

Parvuli et pueri.

Momentum confessionis parvulorum et puerorum.

§. 265. Summi momenti munus subit confessarius, dum pu rorum confessionibus se offert excipiendis. Etenim puerili aeta affectus et propensiones animi et adpetitus mali primum moveri in incipiunt, et peccata, forsan jamjam enata, nondum habitu et u== 181 corroborata, sed nonnisi animae a natura depravatae surculi sun ex studio, malum, quod vident audiuntque; imitandi proveniente. Quare hac tenera vitae aetate facili vi fons peccatorum occluditur. vis sensualitatis infringitur, cupiditates refraenantur, propension 168 tur. Per gratiam hujus Sacramenti accedentibus monitis et consi liis, quae in sacra confessione accepturi sunt, praeservantur a comtagione et servitute peccati, et si gravius eos labi contigit, ex stat = -tu guntur ad pietatem, ad actus religionis et virtutes illorum actati ati statui et conditioni proprias; nam quo facilius per aetatem flec = 👓 🖰 possunt, eo magis citiusque ad devotionem formantur per pietati 🛋 🗷 🏗 exercitia , quae illis in sacro tribunali commendantur. Unde longis 🖚 🎫 sime abest, ut confessarius confessiones puerorum ceu minoris mo menti negotium reputet, ut vel potius omnes ad illud rite obeundum = = m intendat vires, quandoquidem Ipse Christus Dominus, "in quo suns nt

<sup>1)</sup> S. Lig. Prax. Conf. n. 144.

omnes thesauri sapientiae et scientiae Dei reconditi 1), parvulos ad se venientes blande excipere et benigne erudire non dedignatus est. Sinite, inquit, parvulos venire ad me, talium est enim regnum coelorum" 1). Ex admirabili supremi Pastoris erga parvulos benignitate ac tenero affectu merito colligere est, quantum eos donis suis ac gratiis abundantius cumulare desideret, atque invitet, ut sint sicut novellae olivarum in circuitu mensae suae: ubi ex adipe frumenti, et de petra melle pasti et saturati crescant gratia, et coelesti sapientia indies magis magisque proficiant 3). Qui in parvulis puerisque ad Christum adducendis, imo et trahendis, illorum confessionibus excipiendis operam navat et industriam, sane opus et maximum et utilissimum aggreditur, ast videbit paulo post fructum laboris sui uberrimum, quia parvuli, quos tanta amoris teneritudine et ferventi zelo, perfecta humilitate, affabilitate, mansuetudine temparata ad pietatem informat, futuri sunt adultis exemplo. pastoris autem sui consolatio in terris, et corona in coelis.

#### Aetas.

\$. 266. Quando parvuli ad sacram confessionem sint admittendi, non ex actate sola, sed ex ingenii atque educationis et instructionis perceptae qualitate dijudicandum venit. Consilium Lateranense IV. annos discretionis requirit. Verum qualis, et quanta haec sit aetas, non facile ex certo annorum numero definitur, sed ex eo pendet, num eo animi vigore sint, ut discretionis judicio bonum a malo, et justitiam ab iniquitate dignoscant. Nam cum **coluntarium** sit peccatum, et contra legem, sive in cordibus sive tabulis conscriptam, perpetretur, ubi neque voluntas est, quae Deccatum agnoscat et velit, neque lex, quae illud prohibeat, pec-Catum utique esse non potest 1). S. Carolus Borromaeus docet: Caveant accurate sacerdotes, ne absolutionem cum Sacramento lis pracheant, in quibus nec idonea materia, nec ea rationis plenitudo reperitur, ut citra controversiam judicare possint, eos hujus Sacramenti capaces esse." Id quod confessarius colligere quiverit in ipso confessionali a) ex modo confitendi, si nempe peccata sua satis distincte explicent; secus vero, si nihil per se dicere possint, aut certo nonnisi formulas quasdam a parentibus haustas recitent; b) ex modo respondendi, si nempe omnes et plerasque confessarii quaestiones bene percipiant, apteque ad eas respondeant; c) ex modo agendi, quem tempore confessionis tenent.

Col. II. 3. — <sup>2</sup>) Matth. XIX. — <sup>3</sup>) Instruct. past. Episcopi Iprensis an. 1768. n. 49. et 50. Tom. X. p. 616. Conc. Germ. — <sup>4</sup>) Cfr. Catechism. Rom. P. II. c. 5. q. 38.

Quodsi vero confessarius animadverterit, parvulum haud sufficienti rationis usu pollere, qui ad suscipiendum Sacramentum, ex parte materiae a poenitente ponendae requiritur, quatenus nullins peccati reum inveniat, injunctis quibusdam precibus, sacra benedictione impertita, eum dimittat.

# Agendi ratio cum parvulis et pueris.

- §. 267. Quum experientia quotidiana constet, aestimationen es affectum, quem homines in tenera aetate de hoc Sacramento conceperunt, ab iisdem etiam in reliqua aetate retineri, 1. valde laboram dum est. ut confessarius magnam de dicto Sacramento aestimatio nem et amorem pueritiae ingeneret, et modum fructuose illud obe undi doceat, et ab omnibus, quae aversionem ab hoc Sacrament creare possint, abstineat. Hinc in confessione parvulorum excipies da diligenter attendat confessarius, an ante confessionem oraverin an, dum confessionale intrant, crucem faciant, genua flectant, be nedictionem petant, brevem confessionis generalis formulam pro nuntient etc. Quodsi in horum aliquo capite eos deficere advertat suaviter ad haec praestanda hortetur: si vero aut preces aut for mulam confessionis omittant, cum intra confessionem tam facil doceri nequeunt, finita confessione eos suaviter admoneat, ut ca deinceps addiscere studeant, et antequam ad confessionem accedant prius pro remissione peccatorum suorum, gratiaque ad rite faciendam confessionem impetranda pias humilesque Deo preces, qualeplerumque in libellis precatoriis vel in fine catechismi reperiunturofferre assuescant. - Si confessio illorum timida foret, et perturbata, omni suavitate et comitate eos adjuvabit interrogationibus interiectis, animumque eis addet. Nec falli se patiatur confessarius distincta et bene ordinata peccatorum declaratione, guippe quae saepenumero non ingenii, sed memoriae potius felicis virtuti et efficaciae in acceptis refertur, quum teste experientia peccata offerant, quae minime gentium patrarunt, sed ex sic dicto examinis conscientiae speculo didicerunt.
- 2. Cum confessarius obligetur ad poenitentem juvandum, si ipse non sit sufficiens sibi ad peccata sua explicanda, talis autem insufficientia in pueris merito praesumi possit, recte facturus est confessarius, si eos examinaverit. Hoc tamen examen non prius suscipiendum est, quam ipsi peccata, quae sciverint, explicaverint, et, ut explicent, admoniti fuerint; sic enim paulatim assuescent ipsimet sua peccata explicare, et alia facere, quae poenitentis officium requirit. Prae ceteris confessarius quaeret, an aliquando confessi fuerint, et quando? post hanc quaestionem interrogandi sunt, quid ab hac ultima confessione peccaverint? qua interrogatione peracta, si ipsi peccata sua narrare incipiant, patienter au-

cliendi sunt, nec facile interpellandi. Si vero vel nullum peccatum explicare norint, vel certe nonnisi unum alterumve, tunc confessarius aliquot quaestiones formare poterit. Ex. gr. An diligenter die Festo audierint sacrum, et sub eo oraverint, an vero garriverint, circumspexerint: - an mane et vespere ante cubitum, ante et post mensam, vel scholam, et ad signum angelicae salutationis diligen-Rer oraverint: — an parentibus obedientes exstiterint: — an non alicui turpia agnomina dederint; - an non rixati fuerint cum aequalibus; — an non hominibus illuserint, praesertim senioribus; — an non mentiti sint: - an domi et in schola diligentes et modesti fuerint; --- an diligenter interfuerint catechisationibus, et ibidem sedulo attenderint etc. etc. Saepe etiam interrogandi sunt de rebus ad fidem portinentibus, saltem de potioribus capitibus, et si nescirent illa. quantum fieri potest, instruendi. Simili modo, si ad Confessionem apti videntur, ast quaerunt, num sacram communionem sumere liceat? poterit examinare, num sciant, quae ad suscipiendum SS. Altaris Sacramentum requiruntur, et si nesciunt, breviter illos instruere, si alioquin ob aetatis et intellectus sufficientiam capaçes videantur. - Generatim modum poenitentes interrogandi valde suavem et prudentem esse debere, jam supra Sect. I. §. 95 et 96 monuimus. Sit vero inprimis apud parvulos suavis, ne, si rigidiorem advertant confessarium, a peccatis suis libere et rite explicandis absterreantur, et ab ipso etiam Confessionis Sacramento noxiam aversionem concipiant: prudens vero tum in quaestionibus formandis. ne scilicet, dum nimis accuratus esse satagit, doceat illos aliquid. quod nesciebant, sicque ad petram scandali tenellas animas allidat, et occasionem lapsus praebeat; tum in eorum erroribus et defectibus dextere corrigendis.

3. Instructionis et adhortationis materia a peccatis, quorum se accusant, potissimum determinatur, nihilominus tamen plura snnt, quae parvulis in confessione suggerere et inculcare juvat. Ante omnia a) ingenera illis horrorem peccati gravis, quam potes maximum. b) Verbis quibus potes, tenerrimis, quae eorum aetati et viribus admensa sint, depinge virtutem, repraesenta illam ut amabilem, amoenam, facilem, utilem tam praesenti in vita per pacem, tranquillitatem, qua fruuntur virtutibus dediti, quam in futura per mercedem, quae illis infinita praeparata est in coelis. Loquere saepius parvulis de gloria coelesti et loco, qui illis in tanta beatitate ex infinita Dei bonitate et misericordia destinatus est. c) Commenda illis majorem in modum virtutes eorum aetati convenientes, et in quibus potissimum deficiant, uti sunt: obedientia, affabilitas, veracitas, patientia, mutua inter fratres et sorores animorum concordia, studium orationis, modestia in templo, similiter domi, dum in lectum decumbunt, dum vestes induunt aut exuunt, fuga omnis pravae societatis, studium castimoniae, charitatis erga Deum Patrem, Dei Filium et Spiritum sanctum. Singulariter ingeres charitaritatem in Jesum Christum Salvatorem, qui pueris benedixit, et ajestatem in Jesum Christum Salvatorem, qui pueris benedixit, et ajestatem in Jesum Christum Suam daret pro nobis in mortematical qui adeo dilexit nos, ut vitam suam daret pro nobis in mortematical Historia vitae et passionis Jesu Christi plurimum valet ad exhorational tandos et instruendos pueros. Nec praeterire licet devotionem ergente beatam Virginem Mariam, et angelos tutelares etc. etc. Haec vertical devotionem ergente devotio

Si confiteantur, se patri pecuniam surripuisse, optime facturus est corfessarius, si quaerat, an etiamnum pecuniam apud se teneant? et si affirment, jubeat illos eandem suo loco aut simili reponere occulte, ex quapue putent eam in manus parentum venturam. Si negent, interroget, numpecuniae quidquam pro dono accipiant; pro casu posito, eos obliget, si fieri possit, ad restituendum, addito hortamine, ut deinceps abstines ant ab hujusmodi furtis.

## Continuatio.

§. 268. 4. Quod attinet contritionem ad suscipiendum Sacr mentum Poenitentiae necessariam, necesse est, ut confessari pueros ad eam eliciendam instituat, cum experientia doceat, puer - 08 subinde nihil minus, quam de dolore cogitare. Omnis autem illoru contritio, si qua dicenda venit, quantum ex illorum mente pende mera est sensio transiens, quae, quo facilius excitatur, eo citius lab tur. Illam etenim ex intimis animi penetralibus prosilientem vividan que sensionem injuriae Deo illatae, gravem detestationem mali patrat ti, ac omnimodam spiritus compunctionem, quae verae contritionis e== 45. sentiam constituit, profecto in pueris haud reperies, utpote qui neque naturam et effectus peccati penitus noscunt, neque sui mundique Deique cognitionem nacti sunt sufficientem. Quare, qui puerorur confessionibus se offert excipiendis, sedulo adnitetur, ut talem i in Modus hic optimus esse videtur, si non simpliciter et nude quaerantur doleant num de peccatis, sed potius, an diligant Dominum Deum simulque edoceantur, ut ideo doleant se peccasse, quod tam dilectur Patrem offenderint, item, si doceantur, quo veniant probi et innocentes, et quo mali; et postea subjiciatur, an et ipsi statuant dein-

<sup>1)</sup> Matth. XIX. 14. - 2) S. Aug. de Catechis. rudib. c. 15.

ceps vitare peccata, ut veniant in coelum, et non in locum poenarum? Ceterum bene hue spectant, quae author anonymus scribit: "Leichte, flüchtige, oberflächliche Rührung ist in der Regel beitahe alles, was Kluder, wenn sie sich selbst überlassen sind, bei ihrem Leichtsinn vermögen, und womit sie sich auch begnügen. Jenes tiefe lebhafte Gefühl des begangenen Unrechts, jener mächtige Absehen vor dem verübten Bösen, jene gänzliche Zerschlagenheit des Geistes, welche das Wesen der wahren Reue ausmachen. sind nicht die Sache solcher unerfahrenen, mit der Natur und den Folgen der Sünde unbekannten Gemüther, die bisher weder die Welt, noch sich selbst, noch Gett recht kennen gelernt haben. Wer sieh also dem wichtigen Geschäfte ihrer Gewissensleitung widmet, muss sich alles Ernstes bemühen, durch Vorstellungen von dem hohen Werthe der Tugend, von der Thorheit und Schändliehkeit des Ungehorsames gegen Gott und seine wohlthätigen Gebethe, von der unendlichen Liebe, mit der uns Gott von Anbeginn geliebt hat, die Regungen der Reue in den Kinderseelen inniger und bleibender zu machen, das Gefühl der Scheu und Schamhaftigkeit zu erhöhen, und die meistentheils noch guten Herzen der Kinder den Gesinnungen der Liebe gegen Gott und Menschen zu heiligen. Ein Geschäft, das so leicht-nicht ist, und nichts Geringeres erfordert, als dass man sich ganz in die Lage und Verhältnisse jedes Kindes hineinzudenken, sich bis zur Tiefe seiner kindlichen Denkungsweise herabzustimmen, und die zartesten Saiten seiner Empfindung anzusprechen durch das fleissige Studium der Menschenkenntniss gelernet habe" 1).

- 5. Res longe facilior est in imponenda satisfactione. Non facile poenitentiam per aliquot dies persolvendam impones, cum vix iperari possit, eos illius recordaturos, aut certe sufficientem ejus tersolvendae curam habituros esse; hinc praestat, modicam illis toenitentiam injungere, quam post confessionem finitam peragere pheantur.
- 6. Supposite, quod sufficienti judicio et discretione parvuli, pros pro confessione audis, jam polleant, licet per actatem ad samam Communionem nondum accedant, absolvendi erunt sacramenaliter, modo peecasse se intelligant, vere conterantur firmiterque sacuant, se non amplius peccaturos. Est enim sacramentum Poenimentiae institutum pro quibusvis peccatoribus poenitentibus. Nec acile, ut saltem opinamur, incertus haerebis de sufficienti eorum dispositione, quam, si nondum habuere, habebunt, si eos doceas motiva contritionis, et de his affectu tonoque paterno cum eis agas;

Linzer Monatschrift VI. Jahrg. 1. Bd. Hägelsperger's geistliche Seelenführung im Beichtstuhle. S. 311. — Katholische Blätter aus Tyrol. September-Heft 1846. Nr. 38 und 39.

cor enim illorum tenellum adhuc est, ac propterea undique liberum in timorem et amorem Dei pronum ac flexibile. Nihilominus tamenon illorum facilitati suffragamur nimiae, qui absolvunt parvulo quin dispiciant, num de peccatis suis sint contriti, et quin ipsim et eos ad contritionem sufficienter disponant.

# Confessio puerorum ad primam sacram Communionem accedentium.

§. 269. Si de aetate, qua ad sacram Communionem pue ri admittendi sint, quaeratur, diversa haec in diversis est, prout al \_\_\_ii aliis maturius dispositiones requisitas capiunt. Necesse est enimez; a) ut sciant discernere hunc cibum sacramentalem ab alia, B) ut credant in SS. Sacramento Altaris contineri et porrigi real iter totum Christum Deumhominem, et non adesse amplius substantatiam panis: 7) ut sciant, devote et reverenter Sacramentum esse suscipiendum cum praevio jejunio naturali et confessione sacrame tali; d) ut fide teneant praecipua capita Religionis catholicae. Carolus Borromaeus de hac re scribit: "Qui confessiones puer ——rum, aut puellarum audiunt, qui jam annos decem vel duodecimm numerant, quos proinde aptos ad Sacramentum venerabile Altari propedum fore existimant, solerter videant, ne vel sua vel parem tum negligentia et socordia absque gustu tanti thesauri spiritual= eos patiantur adolescere, quin potius quanto minori cum productione temporis, quamque diligentissime fieri poterit, doceant eos, quame ad hoc Sacramentum percipiendum necessaria sunt, fructusque i----numerabiles inde manantes, tum quanta animi demissione ac reverentia, quamque magna conscientiae puritate opus sit."

Quam primum igitur ejusmodi pueri in sacro tribunali comperent, circa confessionem, per quam proxime ad primam Comm

nionem disponuntur, seguentia notamus:

1) Omnem adhibebit conatum confessarius, ut pueri, quos aprimam Communionem accessuros pro confessione audit, adhortationibus intelligant, ac pro aetate sua sentiant, actionum omnium totius vitae gravissimam esse primam Communionem, tam quia i Ra recepturi sunt Dominum omnis Majestatis et Sanctitatis, turquia Sacramentum fons et scaturigo est multarum et magnarum gratiarum, tum denique quia a prima Communione multum pendentes equentes Communiones.

Fiat haec Communio cum aliqua solemnitate, quae certe non pueris taum, sed et aliis parochianis adjumento erit ad eorum erga SS. Eucheristiae Sacramentum reverentiam et pietatem augendam, atque etiam si imminuta fuerit, refovendam.

2) Docebit, quam necessarium sit, ut ad eam bene, et uoportet, sese praeparent, sincera, et quae corde fit, contrita con fessione, renovatione sponsionis baptismatis, oratione ferventi simul et frequenti, exercitio bonorum operum pro ratione aetatis, status et conditionis vitae, et morum in melius commutatione.

3) Denique pueris, qui te duce et magistro primam sacram Communionem adierunt, haec prae ceteris suadebis:  $\alpha$ ) ut gratias agant Deo pro dono primae sacrae Communionis, et nunquam non magna cum pietate et sollicitudine se praeparent ad sacras Communiones;  $\beta$ ) ut alant in se semper et foveant tenerrimum amorem in SS. Eucharistiae Sacramentum, adeo ut saepius Ecclesiam adeant, in ea Illud adorent, et propter Ejus praesentiam singularem in templo prae se ferant modestiam;  $\gamma$ ) ut, quoties adeunt Ecclesiam, sive officii divini causa, sive Deum ibi adoraturi in Eucharistia praesentem, spiritualiter communicent;  $\delta$ ) ut meminerint saepius corum, quae occasione primae sacrae Communionis Deo promiserunt, eaque repetant et renovent;  $\varepsilon$ ) ut anniversarium primae sacrae Communionis diem quovis anno, et multa cum gratiarum actione celebrent.

## Adolescentes et Juvenes.

§. 270. "Quid majus, exclamat S. Chrysostomus, quam animis moderari, quam adolescentium mores fingere? Omni certe pictore, omni certe statuario ceterisque hujusmodi hominibus exzellentiorem hunc duco, qui juvenum animos fingere non ignorat"1). Huic jam fini, qui in veram pietatem christianam tendit, promovenlo plurimum conferri in sacro confessionis tribunali, adeo in conzessis ponimus, ut, quo saepius adolescentes et juvenes pro confessione audiantur, eo tutius eorum bono et saluti consultum iri arbiremur. Et quidem a) frequentiori confessione a teneris assuescunt Sacramento Poenitentiae, tam utili quam necessario; quo enim quisque in adolescentia confitetur rarius, eo in aetate provectiori abhorret magis a confessione, potissimum frequentiori, uti docet experientia. b) A peccati habitu praeservantur, si enim pro imbecillitate labantur, tanto citius per confessionem resurgent, quo freguentius accedunt ad sacrum tribunal, neque peccatum abire potest in consuetudinem et habitum, qui non rumpitur, nisi difficillime, et ardua de se victoria. c) Virtuti et devotioni, quae aetate juvenili facile discitur et exercetur, insuescunt, et continuo exercitio firmantur, quatenus religiosas veritates non tantum repetet et inculcabit confessarius, sed emergentibus casibus applicabit. d) Quo frequentior est adolescentium confessio, eo confessarius amplius sibi devincit eorum animos; sentient illi se amari et tractari animo et affectu plane paterno, et propterea omnem in confessario repo-

<sup>1)</sup> Hom. 60. in Matth. XVIII.

nent fiduciam, ejusque monita, consilia, adhortationesque suscipient cum docilitate, et exsequentur cum alacritate,

2) Specialiter vera adolescentibus et juvenibus commendare dehet confessarius, a) ut ingenuo amore prosequantur parentes, quo agnoscant, vitam et omnia, quae habent, post Deum ingia se debere, atque adeo, ut se gratos exhibeant, studiose caveant, quidquid ipsis displicere possit, omne autem, quod placere, recreare et consolari illos queat, sedulo exsequantur; - ut ipsis exhibeant interne et externe filialem reverentiam, quam Deus toties commandavit: "Honora patrem tuum, et matrem tuam, ut sis longaevus super terram, quam Dominus Deus tuus dabit tibin 1), Graviasimi ponderis officia sunt, ut senio confectis parentibus, infirmitate, vel quocunque adverso casu laborantibus, piam commiserationem, salatium atque promtum auxilium impendant juxta illud: "Fili, suscipe senectam patris tui, et non contristes eum in vita illius, et si defecerit sensu, veniam da, et ne spernas eum in virtute tua" 3). Imo sacerrimum hoc vinculum ne morte quidem abrumpitur, unde corum memoriam jugiter tenere, monita et voluntatem ultimam exsegui, et per continuata suffragia Deo defunctorum animas commendare debent. b) Ut juxta doctrinam Salomonis, meminerint Creatoris sui diebus juventutis suae, antequam veniat tempus afflictionis, appropinquent anni, de quibus dicant: "Non mihi placent" 3); sigque cum Tobia juniori ab infantia timere Deum discant'). c) Ut juxta exemplum Christi studeant non tantum actate, sed etiam sapientia (aut aliis artibus in reliquam vitam servituris) et gratia coram. Dec et hominibus proficere. d) Ut in hunc finem libenter se subjiciant disciplinae parentum et instructorum suorum 5), quemadmodum iterum exemplo suo docuit Christus, qui de se hoc unum a duodecimo usque ad trigesimum annum scribi voluit, quod fuerit subditus illis, et profecerit sapientia et gratia, quasi significare voluerit, hanc obsdientiam praecipuum esse medium, quo adolescentes et juvenes uti debeant ad optatum profectum in variis artibus, scientiis et virtutibus faciendum. S. Ambrosius officia adolescentium ita describit: "Est adolescentium bonorum, timorem Dei habere, deferre parentibus honorem, habere senioribus reverentiam, castitatem tueria non aspernari humilitatem, diligere clementiam et verecundiam, quae ornamento sunt minori aetati. Ut enim in senibus gravitas, in juvenibus alacritas, ita in adolescentibus verecundia velut quadam dote commendatur naturae" 6).

i

. . . . . .

j

3. Inter virtutes autem statui juvenili inprimis commendandas castimonia vitae etiam atque etiam non semel, sed iterum iterum-

Exod. XX. 12. Cfr. Tob. IV. 3, 2. - 2) Eccli. 1H. 14. seq. - 3) Eccle. XII. 1. - 4) Tob. 10. IV. 2. - 5) Col. III. 20. Prov. I. 8. IV. 1. etc. Eph. VI. 1. 1. Cor. III. 4. - 6) De Off. libr. I. c. 17.

que inculcanda est, ita quidem, ut non solum summis laudum encomiis efferatur, vernm etiam demonstretur gravitas huic virtuti oppositi peccati, et periculi ex eo imminentis, puta impudicitiae et mollitiei. Hoc enim omnium peccatorum difficillimum est, quia coram est semper, et in promtu peccati hujus materia et occasio. Faecem omnium peccatorum non immerito appellaveris hoc vitium. Utinam a confessario mala tam diligenter considerentur, quam sciuntur et aguntur a juvenibus 1)!

Consideratu digna sunt, quae Illustrissimus Episcopus Joannes Sailer de officiis adolescentium et juvenum scribit 2).

"Pflichten der Jugend, des aufblühenden Alters, sind: 1. Sicherung der Schambastigkeit, der kindlichen Unschuld, der schönen Kindlichkeit; 2. Beherrschung der erwachenden Neigungen zur Freundschaft und Liebe. Liebe und Freundschaft haben vielleicht anter allen Neigungen am meisten blendenden und verführeraschen Schein, und üben diese Uebermacht des Scheines vorzüg-Pich an dem blühenden Alter aus. Das Bedürfniss sich anzuschliessen an gleichgesinnte Altersgenossen befreundet gar sehr, und das Dedürfniss zu lieben und geliebt zu werden, das mit der erwachenen Geschlechtsneigung erwacht, zieht mit ungekanntem, schwer viderstehlichem Zuge an. Da nun gerade in diesem Alter die sinn-Eachen Triebe gewaltig hervorbrechen, da unter den sinnlichen Trieben vorzüglich die Triebe zur Freundschaft und Liebe sich mit Debergewalt ankündigen; da beiden Trieben am meisten Leichtsinn und Unverstand eingeboren ist; da beide mit dem Zauber der Ein-Bildungskraft kunstreich zu spielen und mit diesen Kunstspielen zu Dethören verstehen: so ist die Beherrschung der beiden Neigungen mur Freundschaft und Liebe eine besondere, und wohl die schwerate Aufgabe des zarten Alters. -- Bei frommen, keuschen Jünglinen verkleidet sich die Geschlechtsneigung manchmal in Liebe In three Gleichen. Der unbekannte Trieb erscheint anfangs als Freundschaft, und offenbart erst später seine Tücke. Desshalb haben weise Vorsteher in Erziehungshäusern, überzeugt, dass der unbewusste Zug, der Knaben mit Knaben verbindet, die schlafende Coschlechtslust aufregen, und grosse Verwüstungen anrichten kann, diese sogenannten amicitias particulares nie aus ihrem wachenden Auge gelassen."

Habita igitur occasione studiose inculcet confessarius, nullam eausam esse pudoris ad reticendum, cum sciat infirmitatem hominum, et obligetur strictissimo silentio, et tanto pluris eos aestimaturus sit, quanto majori confidentia erga eum utentur, e contra si reticeant, nihilominus toti mundo manifestandum in extremo judicio

 <sup>1)</sup> Cfr. Stapf, Erziehungslehre p. 288. — 2) Handbuch der christl. Moral III. Bd. §. 135. Grätz 1818.

et cum aeterna damnatione. Inprimis etiam monendi sunt, ut primas tentationes aperiant pro intelligendis mediis illas superandi: natura enim incipit in illa aetate se commovere, et quandoque faciunt aliqua, primo nescientes esse peccata, sed inducto pessimo habitu difficillime emendantur. Non minus eos edocere oportet, ut pravos socios fugiant tanquam veros daemonis emissarios et pestem omnis boni, propterea nec sint alicui nimium familiares, eo quod nimia familiaritas, etsi bono fine inchoata, frequenter degeneret in multos abusus. Nihil isti aetati magis utile, quam frequens confessio.

4. Si confessarius advertat, quod quandoque accedunt ad alium confessarium: permittat, nec ullo signo ostendat sibi displi- ---cere, quia melius est sic, quam sacrilege confiteri; attamen tanto diligentius eis invigilet, quando redibunt. Si autem tales ab alio confessario clam ad se veniant, audiat ista vice, sed conetur disponere, ut se aperiant suo confessario (dummodo nil in oppositum premat), neque enim est melior, imo vix est alius modus conservandi innocentiam, aut emendandi ipsos, quam si uno utantur confessario, et ejus consilia sequantur. Sapienter dicit S. Carolus Boromaeus: "Si quem confessarius deprehenderit, qui sine ratione legitima confessarium suum deserat, conetur eundem, peropportune reducere. Quemadmodum enim medici, qui naturam temperamentumque corporis in infirmis perspectum habent, non facile permutar solent, quod morbis necessaria facilius invenire remedia norint, si neque videntur poenitentes nisi magno delectu a Medicis suis discedere debere, cum ii melius animarum vulneribus adhibere opportuna 📁 🛂 ac utilia instituta possint" 1).

Caute autem procedendum cum adolescentibus et juvenibus quae enim vident vel audiunt, observant diu, narrant aliis, dè his ipsimet postea prudentiores judicant: major cura habenda est, usatisfiat judicio, quod habebunt, quam quod nunc habent, nec plus eis dicendum, quam pati possis resciri ab aliis. Etiam invitis ingerenda sunt pia documenta et monita; sunt enim semina, quae si nomita, postea tamen fructum dare poterunt.

Quodsi confessarius rogetur a poenitente adolescente, ut consilium praebeat de vitae statu eligendo, valde cautus sit ac prudens, ne culpa sucausa exsistat infortunii terreni vel nonnunquam spiritualis ruinae. Eum vero, qui elegisse statum legitimum videtur, inprimis si fuerit statucelericalis, ad vocationem suam exsecutioni mandandam juvet, quem in electione direxerit. Itaque ante omnia studeat, ut scopum statui illiquem eligit proprium, bene agnoscat, subinde ut vitia, si quae contraxit, consuetudinesque illi statui valde contrarias mature eruere, uti contrario virtutes eidem magis convenientes comparare satagat, tandeu ut difficultates, quae occurrere in statu electo plerumque solent, mature praevideat, atque ad eas generose superandas salutaribus remediis armisque animum communiat.

<sup>1)</sup> In Instr. Past. P. II. c. 6.

## Senes.

§. 271. Dum senes sacro tribunali se sistunt, singularem eis xhibebis affectum, seniori aetati debitum. Verum non negliges conenientem subjungere adhortationem, sed praecipue sequentia comnendabis. 1) Ut, quoniam juxta commune proverbium senibus mors n januis est, illam Ezechiae olim ab Isaia dictam sententiam sibi pplicent. "Dispone domui tuae, quia morieris" 1), atque adeo ratioes suas per sinceram et frequentem contritionem ac confessionem eriamque poenitentiam ita componant, ut ad easdem reddendas per nortem evocati intrepide compareant. 2) Ut illam quoque vocem: Ecce, sponsus venit, exite obviam ei2), sibi dictam putent, adeorue mature cum virginibus prudentibus lampades suas oleo bonoum operum et praecipue misericordiae tam vivis quam defunctis xhibitae, instruere studeant. 3) Ut, cum eorum vita sit in speculo posita, et facta eorum sint quasi perpetuum consilium et exemplum Juniorum, ita vivere studeant, ut nullam senectuti suae maculam et exsecrationem conquirant, sed potius senectute sua digni appareant, ut olim Eleazar 3) loquebatur, et cum Tobia seniori reliquum vitae suae gaudio consumere, et cum bono profectu timoris Dei in pace peragere queant 1). Exomologesis generalis senibus suadenda est, quodsi nullam adhuc fecerint, ut securiores moriantur.

#### Feminae.

§. 272. Circa confessiones mulierum in genere observare debet confessarius, ne magis inclinet ad mulierum confessiones exciiendas quam virorum. Id enim S. Xaverius jam pridem docuit, diens: "Et quoniam foeminae plerumque multum negotii facessunt, um eis haec tenenda maxime est cautio, ut viros Christo adjunctos mpensius excolas, quam eorum uxores. Nam cum natura constanlores sint viri, et ab eis domestica pendeat disciplina, rectius proecto apud eos atque utilius opera collocatur. Recte enim Sapiens: Oualis est. inquit. Rector civitatis, tales, qui habitant in ea." Et imul multae offensiones sermonesque, qui'oriri solent in foeminaum familiaritate, vitantur." Caveat omnium quidem mulierum, sed praecipue earum, quae aetate, statu, conditione periculosiores sunt, 'amiliaritatem in confessionibus audiendis, utpote quarum ex consuetudine plerumque aut fumus seguitur aut flamma. Saepe amor piritualis transgredi solet limites suos et fieri carnalis, et optimum inum in fortissimum converti acetum. Atque etiam ideo S. Xave-

<sup>1)</sup> Isai. cap. XXXVIII. — 2) Matth. XXV. 6. — 3) II. Mach. VI. — 4) Tit. II. 2. 3.

rius, teste Turselino, "quoniam in familiaritate mulierum ferm—
plus periculi est, quam emolumenti, magnopere author erat confessariis, ut in confessionibus, in colloquiis, in congressibus earum ,
in reconciliatione cum conjugibus cauti essent, intentique ad suspiciones rumoresque horum, et non tantum ad culpam crimenve vitandum 1). Saepe videtur esse charitas et est magis carnalitas.
Igitur nautarum instar diligenter det operam confessarius, ut animae suae navis bene sit solida, et ita munita, ut nulla sit rimula,
per quam vel guttula aliqua sensualis amoris ad aliquam mulierem
intrare possit.

In ipsa confessione tria specialiter observanda sunt: a) Locus, ut scilicet, quantum fieri potest, in loco semper patente, et ad crates audiantur ejusmodi confessiones. Vespertiliones et noctuae in tenebris praecipue suis tentationibus homines incautos infestant. Christus cum muliere Samaritana in patente loco et aperto campo versabatur. b) Tempus, ut scilicet breviter eas, maxime si frequentius confiteantur, expediat, ideoque longas et ad rem non pertinentes narratiunculas, prolixas adhortationes et curiosas magis quam salutares quaestiones studiose devitet. Sicut is, qui a pice coinquinari non cupit, necesse est, ut eam non tamdiu in manu teneat. donec incalescat et manum commaculet, ita qui a muliebri sexu inquinari horret, omni studio cavere debet, ne per longiorem confabulationem affectus incalescat, et corda utriusque sic conglutinet commaculetque, ut et difficulter a se avelli, et macula contracta nonnisi cum magno labore deleri queat. c) Modus, qui in eo praecipue consistit, ut mutuus aspectus fugiatur, et in ipso confessionis progressu severum se potius, quam familiarem ostendat, in universum tamen paterna quaedam et spiritualis gravitas in eo eluceat.

# Virgines.

§. 273. His praeprimis confessarius inculcet:

1) Ut agnoscant beneficium, quod ipsis contulit Deus, dum pro sponso terreno se infinities pulchriorem, nobiliorem, ditiorem, sapientiorem, sanctiorem et amabiliorem in sponsum obtulit. 2) Ut juxta monitum S. Pauli cogitent, quae Domini sunt, ut sint sanctae corpore et spiritu²); praecipue vero orationi et familiaritati cum coelesti sponso suo studeant, atque omnes cum eo adversitates libentér fortiterque excipiant 3) Ut meminerint, se thesaurum virginitatis suae in vasis fictilibus et fragilibus portare, atque adeo omnes occasiones, in quibus periculum amittendi illum apparet, studiose decli-

<sup>1)</sup> In vita ejus libr. 7. c. 17. — 2) 1. Cor. VII. 34.

nent'). Quare doceat eas, a) vel occultam superbiam fugere, ob quam Deus nonnunquam permittit lapsum in peccatum castitati contrarium; b) et ipsam iram evitare, quod ea sanguinem accendat carnemque commoveat; c) et otium fugere, quod carnis motibus portam aperiat: d) ac denique omnia loca et personas devitare. ex quibus virginitatis nitori obscuritas aliqua accedere possit. 4) Virginibus inprimis suadenda obedientia et humilitas. Qui optime superioribus obedit, facile et huic obedit caro. Quamprimum protoplasti Deo obedientiam denegarunt, etiam caro spiritui amplius obedire recusavit. Custos virginitatis charitas, locus custodis humilitas. "Virgines, scribit S. Caesarius, quae integritatem corporis Deo auxiliante custodiunt, totis viribus cum Dei adjutorio laborare contendant . . . . diaboli venena respuere, invidiae superbiaeque morbum quasi hostis gladium pertimescere. obedientiam humiliter custodire, numquam senioris praecepta contemnere, lectioni et orationi insistere" 2). 5) Juvabit quoque proponere exempla SS. Virginum, inprimis autem illud beatae Virginis Mariae: quam corde fuerit humilis, quam verbis gravis et parca, quam modesta facie corporisque totius compositione, quam intenta operi, quam Deo conjuncta; honeste quidem vestita, mentis autem sectans pulchritudinem, quam in virtutibus, quibus homo Creatori suo assimilatur, sitam esse noverat.

Quoad puellas vero, quae virginitatem suam Jesu Christo consecrare cupiunt, non facile confessarius eis permittat castitatem perpetuo vovere, sed attenta earum indole et probitate concedere potest, ut castitatem per aliquod definitum tempus, vel adjecta rationabili conditione voveant.

## Viduae.

- \$. 274. Viduis quatuor suadere debet confessarius virtutes:

  Insignis vitae honestatem et integritatem; cum enim jam innuputa sint et ipsum Christum pro sponso habeant, merito juxta monitum S. Pauli³), ea ornamenta quaerere debent, per quae ipsi maplaceant ejusque amorem facilius sibi concilient. Hanc enim placeant ejusque amorem facilius sibi concilient. Hanc enim quae, cum maritum mortuum extulissent, Deum laudavit, eique stias egit, quod hoc impedimento ablato occasionem ei praebuisperfectius ipsi serviendi.
- 2) Constantem ad Deum fiduciam; quem in finem proderit as astendere, quantam curam semper viduarum habuerit, et ha-

Eccles. XXI. 2. Prov. VI. 27. I. Cor. XV. 33. — 2) Cfr. Die christliche Jungfrau, wie sie sein soll, und es werden kann. Von Georg Maurer, Subregens des bischöflichen Clerical-Seminariums. Augsburg 1823. — 2) I. Cor. VII. 34.

biturum se promiserit Deus. Inprimis dum dixit: "Viduae et pupillo non nocebitis, si laeseritis eos, vociferabuntur ad me, et ego audiam clamorem, et indignabitur furor meus, percutiamque vos gladio" 1). Deinde apud Jeremiam: "Relinque pupillos tuos, et ego faciam eos vivere, et viduae tuae in me sperabunt" 2). Sed et David 3) testatur, quod pupillum et viduam Deus suscipiet, ideoque "Patrem orphanorum et viduarum" Eum vocat 1). "Licet enim, ait S. Chrysostomus 5), maritum non habeat, vidua tamen secum Christum habet, a quo universa, quae ingruant, mala propulsentur. Sufficit enim, dum injuriis venatur vidua, ut introeat, genu flectat, acerbe ingemiscat; ejusmodi enim sunt arma viduae, lacrymae, gemitus ac preces assiduae."

- 3) Assiduum orationis studium. Sic enim S. Paulus monuit dicens: "Quae vero vidua est et desolata, speret in Deum, et instet obsecrationibus et orationibus nocte et die" 6). Ita exemplo suo docuit Anna prophetissa, de qua S. Lucas testatur, quod non discesserit de templo, jejuniis et obsecrationibus serviens die ac nocte.
- 4) Prudentem charitatem erga liberos et domesticos, qua tum. necessaria illis providere, tum in pietate et timore Dei eosdem educare satagant; ut ipso quoque jure illos cum S. Tobia sic alloqui possint: Nolite timere, filii mei, pauperem quidem vitam gerimus sed multa bona habebimus, si timuerimus Deum, et recesserimus ab omni peccato, et fecerimus bene" 7).

### Moniales.

§. 275. Ad confessiones monialium excipiendas specialis approbatio et jurisdictio Episcopi ordinarii requiritur. Cfr. §. 42. Que penitius autem et fructuosius has personas regere possit confessa rius, tum ea, quae ad ipsam status religiosi perfectionem spectanttum ea, quae ad propriam cujusque Religionis vocationem pertinentbene cognoscere studeat, eumque in finem libros asceticos de has materia scribentes, item earum regulas et constitutiones crebro et accurate evolvat; confessarii enim est, ut eas et ad perfectionem christianam, et in specie ad perfectam votorum et regularum suarum observationem hortetur. Huc spectant, quae supra, de perfectione christiana diximus. Nitendum vero maxime est illis, ut im humilitate indies proficiant, nam laudabilis est virginitas, sed magis necessaria humilitas. Ubi humilitas, ibi charitas, corporis animaeque puritas, patientia aliaeque virtutes, quibus ad coelestes aeternas delicias aspirent oportet, oleum misericordiae semper secum haben—

6) I. Tim. V. 5. - 7) Tob. IV. 23.

<sup>1)</sup> Exod. XXII. 22. — 2) Jerem. XL. IX. 11. — 3) Psalm. CXLV. — 4) Psalm. LXVII. 6. — 5) Serm. 29. in illud: Vidua eligatur. —

es, ut, cum venerit sponsus, intrent ad nuptias cum eo 1). Si affeant quaerelas contra eas personas, quibuscum vivunt, hortetur, ut equantur S. Catharinam Sen. quae, utlevius ferret vexationes paentum et domesticorum, Christum Dominum in parente, beatam Virginem Mariam in matre, in reliqua familia Apostolos sibi imaginabatur et reverebatur - Si nimium angantur ob defectus quotilianos, inde occasionem sumat illis ostendendi felicitatem suam: si enim in Religione, ubi tot suppetunt media salutis, tam frequenter abantur; quid non fuisset futurum in seculo, ubi tot occurrunt pericula Deum offendendi? Simul moneat, ut meminerint conditionis humanae, atque in memoriam illis revocet illud S. Aloysii: "Nimium de levibus et quotidianis erratis affligi, indicium hominis esse semet ignorantis." Hinc ille adversus errata quotidiana hanc orationem adhibebat: "En mi Domine! quam fragilis sum, et miserabilis! Ignosce, mi Jesu, et gratiam concede, ne idem peccatum committam." Et tum quiescebat 2).

Ceterum fatendum est, magna opus esse intelligentia et prudentia multa, a) ne confessarius aut sibi, aut alteri parti ullam molestiam ullumque periculum aut nocumentum creet. b) Ut in responsis dandis non sit praeceps nimis. c) Ut nulli se nimis familiarem, nec uni potius, quam alteri faventem ostendat; quia ex utraque hac doctrina neglecta grandia pericula, perturbationes, aversiones oriri solent. d) Ut in confessionibus audiendis nullum impatientiae et taedii signum exterius ostendat, hoc enim non parum im minueret confidentiam, quae tamen ejusmodi personis summe necessaria est, utpote quae unicum fere refugium ad confessarium habent, quo si priventur, non aliter ac oves pastore suo destitutae unt, expositae variis angoribus et tentationibus. e) Ut non inordilate turbetur, si et gravia ab ipsis patrata animadvertat; memineit, quo ardentius Deo servire incipiunt, eo vehementius ab hoste nfernali oppugnari, atque ad lapsum impelli; quare commiseratione lagis, quam indignatione, auxilio magis, quam reprehensione dignae f) Ut non facile antiquas consuetudines immutare, aut Gvas introducere velit. g) Ut intra limites confessarii, cujus est nimarum saluti et perfectioni invigilare, arcte et pertinaciter se Ontineat, nec aliis domesticis negotiis sese absque causa et necesitate immisceat. Superioris authorithatem nunquam non salvam incolumem tueatur ').

Matth. XXV. 12. — 2) Cfr. De tristitia et moerore affectis item de scrupulosis. — Raineri Sasserath. Neo-Confessarius. Colon. Agripp. 1781. p. 324. — 2) Cfr. S. Joan. Franc. de Chantal: le trésor du Chrétien liv. II. 24. — 4) Cfr. Synod. Osnabrug. anno 1628. P. III. 3. de sanctimonial. confessar. n. 16. — 20. Conc. Germ. Tom. IX.

Confessarii Monialium aetate sint provecti, prudentes, doctrina et vi spirituali conspicui, ab Episcopo singillatim pro Monialibus approbat quique non sint alterius Monasterii Confessarii. Exemtis Monasterii deputantur Confessarii a Superioribus Regularibus, ab Episcopo : Triennium approbati. Non exemtis dare confessarios regulares non lices ii ex defectu idoneorum Sacerdotum secularium.

Post triennium confessarius mutetur, nisi episcopo facultas sit, constiente majori parte vel toto coetu, priorem secunda vel etiam tertia via approbandi iis in locis, ubi sacerdotes idonei deficiunt. Qui cessavit, permittatur accedere ad Sanctimoniales.

Verendum etiam est, ne praeposterus in confessione metus et pador quando in monialibus efficiant, ne illae coram ordinario suo confessa aria conscientiam suam plane exonerent. Unde a Concilio Tridentino 1) in la parte indultum, ut alius extraordinarius confessarius illis bis aut ter in anno offeratur; id ne a confessariis monialium ordinariis tanquam suae potestatis derogatorium negetur aut constringatur, cum expediat etiam am

saepius hanc potestatem cum Superiorum licentia facere, et liberta em aliquam salutarem ad alia mala praecavenda hac in parte permittere si perspicuis argumentis angi conscientias animadvertant.

Haec oblatio confessarii extraordinarii bis vel ter in anno (juxta presentari communem omni trimestri) praestari debet etiam allis mulieribus, selve regularibus sive secularibus, collegialiter degentibus, quae unicum habent confessarium?).

Confessionalia debent amoveri a Sacristia aliisque locis occultis et ita constitui, ut evitetur omnis aspectus Confessarii et Monialis.

Confessarius monialium tam ordinarius quam extraordinarius minime ingrediatur septa monasterii, nisi ad Sacramenta Poenitentiae, Eucharis et extremae Unctionis ministranda monialibus vel aliis personis infir mis ibi degentibus, nec non ad commendandam animam agonizantium 3).

Omnes confessarii in monasteriis monialium non excipiant confessiones sacramentales monialium aegrotantium, nisi janua cellae, in qua mountur, aperta; assistant etiam aliquae moniales, ita tamen, ut videre dem possint tam aegrotam quam confessarium, non autem audire loquentes 4).

# Monita generalia pro perfectione monialium.

- §. 276. 1. Collocare omnem fiduciam suam in Deo et omme indiffidere de se suisque bonis propositis. Masculum propositume se vincendi et vim sibi datis occasionibus inferendi. Ait S. Theres is:
  "Si defectus non procedit a nobis, ne timeamus, quod Deus se a ineat ab impertiendo nobis auxilio ad nostram sanctificationem."
- 2. Cavere a quocunque minimo defectu deliberato, sive ap ertis oculis commisso. "A peccato deliberato, inquit eadem Sance ta, quantumvis parvo, Deus vos liberet." Subditque: "Daemon er im per opera minimarum rerum aliqua facit foramina, per quae res magnae ingrediuntur."

Sess. XXV. cap\_10. de Regular. — 2) Bened. XIV. Const.: Pastoreslis curse. 5. Aug. 1748. — 3) Alex. VII. Const. Felici 5. 9. — 4) Epist. circularis S. Cong. Episcoporum de modo in excipiendis confess. monialium aegrotantium. Romae. 21. Mart. 1682.

- 3. Non tristari post admissos defectus, sed eito se humiliare, et ad Deum confugiendo cum brevi actu contritionis, et proposito se in pace remittere; et ita semper se gerere, etiamsi pluries in die quis caderet. Et in hoc monet S. Theresia, ne communicentur propriae tentationes animabus imperfectis, quia ita et sibi et aliis damanum affertur.
- 4. Alienare se ab omnibus propinquis, rebus, voluptatibus; etenim inquit S. Theresia: "Anima non recedendo a voluptatibus mundania, non post multum, denuo recedit a via Dei." Effugere familiaritatem personarum diversi sexus, quantum cumque fuerint religiosae; saepe enim hac ratione affectiones non purae obtruduntur pro spiritualibus. Oportet ante omnia renuntiare propriae aestimationi et propriae voluntati, imo et rebus spiritualibus, ut Orationi, Communioni, et mortificationibus, quando hace obedientia non permittit. Verbo, oportet expellere a corde omne, quod non est Deus, et quod non est secundum majus Dei beneplacitum.
- 5. Laetari cum spiritu, quoties se cernit contemni, aut minus eputari. O quam pulchre orat anima illa, quae vilipendia libenter mplectitur: praecipue in communitatibus, in quibus haec virtus est minium longe maxime necessaria; consequenter oportet fovere fectionem specialem erga eos, qui ita se gerunt in nos, illis seriendo, benefaciendo, honorando, saltem benedicendo et commenando specialiter Deo, quemadmodum Sancti facere consueverunt.
- 6. Alere ardentissimum desiderium amandi Deum, illique plandi. Ait S. Theresia: "Dominus adeo desideriis delectatur, ac si Lissent exsecutioni demandata. Ordinarie Deus non impertitur favoram multum singulares, nisi iis, qui diu desideraverunt ejus amoram." Hoc desiderium amandi Deum complectitur affectum erga mathonem, quae est fornax, in qua accenditur amor divinus.
- 7. Habere magnum studium se conformandi divinae voluntati omnibus rebus appetitui nostro contrariis, et se pluries in die offerre: "Non consistit, ait S. Theresia, progressus in sibi ocuranda fruitione Dei, sed in adimplenda illius voluntate." Vera nio est unire nostram cum divina voluntate. Fiat, laudețur et surexaltetur in omnibus semper altissima, sapientissima et amabissima Voluntas Dei!
- 8. Praestare exactam obedientiam Regulis, Superioribus et atri spirituali. Dicebat V. P. Vincehtius Caraffa: "Obedientia est egina Omnium virtutum; omnes enim virtutes obediunt obedience." Et S. Theresia: "Deus ab anima, quae sibi proposuit illum nare, nihil aliud exigit, quam obedientiam." Perfecta vero obeientia consistit in eo, ut cito, fideliter, alacriter obediamus, nullam quirendo rationem, quoties res jussa non sit certe peccatum. Hoc tillud "Vince te ipsum" toties inculcatum a S. Francisco Xaver. S. Ignatio, qui solitus erat dicere, longe pluris proficere animam

mortificationis amicam unico horae quadrante, quam alias non mortificatas per plurimas horas.

- 9. Attendere semper divinae praesentiae. Inquit S. Theresia: "Omne malum provenit ex eo, quod non consideremus Deum praesentem." Qui vere amat, nunquam obliviscitur objecti amati. Ad hanc Dei praesentiam fovendam juvat saepius in die repetere actus amoris in Deum et petere divinum amorem; quem in finem multum proderunt preces jaculatoriae.
- 10. Quotannis exercitia spiritualia peragere per octo vel decem dies; alienando se, quantum fieri potest, ab omni conversatione et officio, quod distractiones afferat, ut solum cum Deo versetur. Similiter singulis mensibus aliquam diem ad sui collectionem destinare. Devote celebrare Novenas Nativitatis Domini, Paschatis, Pentecostes, SS. Corporis Christi, Festivitatum Beatae Virginis Mariae, S. Josephi, S. Angeli custodis, S. Fundatoris Ordinis, Sancti Tutelaris etc. <sup>1</sup>).

Quoad directionem scilicet, ad religiosam perfectionem, cum ipsi seculares alii quam ordinario confessario se committere possint, multo magis Moniales vel extraordinario, vel etiam integre et unice si voluerint, Superiorissae se poterunt submittere. Ea enim Ecclesiae voluntas et vitte religiosae natura est, ut Moniales a Superiorissa, sicut Novitiae a sua Magistra juventur, dirigantur, stimulentur ad integerrimam regulae observantiam. Equidem nulla in quocunque Monasterio unquam cogitur Superiorissae vulnera sua occulta manifestare, quae dum abscondustur, Confessarius utique melius ac illa intelligere potest, quid ad poenitentis salutem pertineat. Ast ipse poenitentem ex iis solis novit, quae haec illi pandit, saepe nimis mutila vel etiam fallacia quia per amorem proprium decepta vel omnino malitiosa deceptrix est: quam e contrario Superiorissa ex quotidianis ejus sermonibus moribusque plene perspectam habet. Ideo prudens Confessarius hanc sibi legem inviolabilem scribet, ut auctoritatem Superiorissae non modo non labefactet, sed pro viribus sustineat: nihil suae poenitenti concedat vel injungat, quod illa non approbet (e.g. dispensationes, jejunia, communiones) omnemque inobedientiam, duplicitatem, murmurationem contra Superiorissam severe corrigat. Et si Monialis Superiorissae, licet minime obligetur, liberrima tamen sponte, quo perfectius ab ea dirigi possit, voluerit intima quaeque sua arcana pandere, Confessarius id minime prohibeat, nec aegre ferat-

### Clerici sacris Ordinibus initiandi.

§. 277. Paucis hanc materiam absolvere licet, quandoquidem provincia hujus muneris viri probatae scientiae et pietatis, quos experientia magistra jam docuit, funguntur; hos vero uberius instruere modestia vetat. Quare nonnisi operis complementi gratia brevi compendio quaedam dicere fas sit. Profecto gravissimum omnium munus aggreditur ille, qui clericis ad pietatem et perfectionem sacerdotalem informandis se impendit, cum ob ipsorum poeniten-

<sup>1)</sup> S. Lig. Prax. Conf. n. 156. - 171.

ium, tum Ecclesiae, cujus divino famulatui in aeternum mancipati existunt, salutem. Licet enim universim conversio peccatoris ejusque in virtute profectus non humanae solum industriae, sed praeprimis divinae gratiae opus sit, tamen multum ex confessarii, quo elerici utuntur, industria et directione spirituali pendet. "Confessarius Seminarii illud secum reputet, ex se rectaque sui muneris administratione pendere eorum, qui in Seminario vivunt, in omni virtute progressum" 1).

Non est nobis hic propositum, officia enarrare, quibus clerici stringuntur et in quae peccari soleat, sed unum illud monere suffiziat: ut Clerici per confessiones quoque continuo memores reddantur, quod sint futuri, ut SS. Patres loquuntur, Dei militia, murus Ecclesiae, vitae lumina, fidei columnae, duces et pastores gregis dominici, amici et domestici Dei, coadjutores Domini pro ipso legatione fungentes, dispensatores domus regiae, mediatores denique inter Deum et homines 2). Quamobrem confessarius illis adhortationes et admonitiones suggeret, quae praeprimis rationem praeparationis ad sacros Ordines suscipiendos habent, atque subsidia virtutis talia subministrabit, quae viam sternunt ad perfectionem saeerdotalem. Inter omnia autem virtutis media prae ceteris illud ceu saluberrimum et aptissimum jure merito commendare oportet, quod in frequenti Sacramentorum usu reponitur. Decet sane, ut silentio premam insignes frequentis Confessionis et Communionis fructus, ut, qui quotidie aliquando sacris operaturi sint, nunc jam frequenti 8. Synaxi se Deo et Domino suo uniant consecrentque 3)! Quod vero obligationes confessarii attinet in dirigendis Clericis, multa sane opus est scientia sanctorum, multa prudentia, et, quod mininum non est, multa spirituum discretione. Etenim fingamus rem ita esse, ut ex prudenti confessarii non scrupulosi judicio poenitenti tlerico necessaria respectu ad sublimitatem status, in quem immitti applicat, desit vitae probitas; puta, si vix egressus sit ex statu veccati lethalis, cujus prava consuetudine hucusque ex longo detiebatur tempore. Eheu, nonne metuendum instat, ne sacerdotali rdinatione inauguratus idem persistat, ne dicam pejor evadat, et opulis et Ecclesiae perniciem afferat magnam? Triste quidem est onfessarii negotium, quo ipsum inducat ad statum ecclesiasticum el deserendum vel differendum, donec indubitata emendationis omigenae signa dederit. Verum uterque peccaret graviter, et poeni-

<sup>1)</sup> S. Carol. Bor. Instit. Semin. P. II. c. 4. de offic. confess. Cfr. Philipp. Jakob v. Huth's Bildung des Priesters. Bamberg und Würzburg 1784. — Traité de saints ordres. Par. M. Oliver. 4. edit. Paris 1835. — Manuel de pieté à l'usage des Seminaires. 7. edit. Paris chez Méquignon junior 1835. Geistlicher Wegweiser für Kleriker besonders in Seminarien. Von Dr. Alois Schlör. Gräz 1842. — 2) Cfr. Lectiones in usum Cleri. Viennae 1834. — 3) Conc. Trid.

tens, si indignus ascenderet ad Altare Dei ordinem sacrum suscenturus, et confessarius, si ipsum omnibus, quibus valet, suae postestatis mediis, seclusa tamen omni diffamatiomis specie, nen dehermateur. "Ordines enim sacri, docet S. Thomas, praeexigunt sau etitatem, unde pondus ordinum imponendum parietibus jam per sau etitatem desiccatis, i. e. ab humore vitiorum" 1). Et alibi: "Sicreilli, qui Ordinem suscipiunt, super plebem constituuntur gradu Odinis, ita et superiores sint merito sanctitatis" 2).

Verumtamen ait S. Ligorius 3), excipitur casus, quo a D donaretur quis tam extraordinaria compunctione, quae ipsum libera raret ab antiqua fragilitate (peccati mortalis); nam, ut ait Ange-li eus Doctor: "Quandoque tanta commotione convertit Deus cor minis, ut subito perfecte consequatur sanctitatem spiritualem" 47. Rarae quidem sunt hujusmodi conversiones, --- sed quanvore quis tantam reciperet gratiam a Deo, (cujus admirabiles summent misericordiae) quae ipsum taliter mutatum redderet. quod. licet **anna**dhae aliquem pravum motum sentiret, magnum tamen concepis -et horrorem adversus peccatum, et simul notabiliter diminútum in 86 eognosceret ardorem concupiscentiae, ita, ut a gratia munitus facile iam inciperet tentationibus obsistere, et insuper firmiter tuisset, in posterum non tantum vitare peccata et occasiones, etiam media opportuniora suscipere ad vivendum, ut Sacerdobem decet, et jam simul incepisset ad suam conversionem confirmand instanter preces fundere pro sua perseverantia, cum magna et al in Deum fiducia, quae eum redderet moraliter securum de cuad am magna vitae mutatione: tunc poterit confessarius in sententiam poemitentis descendere, ipsique adsentire pre sacrorum Ordin susceptione.

Haec, quaeso, merito consideranda sunt ab iis non solumiqui novitiorum Magistri et Confessarii munus obeunt, verum etiamab ommibus, quieunque demum accenseri cogitant aut volunt statui Ecclesiastico, ne praepropere vel inconsiderate et temere sut al samittant, aut seipsos intreducant. Nisi enim vitae innocenti servent, dum ad sacerdotales virtutes efformantur, vix ulla spes est, quod illas servabunt in sacerdotio constituti. Unde turpiter se ip illi decipiunt, qui arbitrantur, quod in sacerdotii grada positi emedabunt vitia, in quibus Laici vel clerici sorduerunt. "Nam, ut preclare ait S. Gregorius M., nequaquam valet in culmine humilitatum discere, qui in imis positus non desinit superbire: nescit laude cum suppetit, fugere, qui hanc didicit, cum deesset, anhelare. Nequaquam vincere avaritiam potest, quando ad multorum susten sationem tendit is, cui sufficere propria nec soli potuerunt. Ex an secondary suppetitionem tendit is, cui sufficere propria nec soli potuerunt. Ex an secondary suppetitionem susten secondary suppetitionem tendit is, cui sufficere propria nec soli potuerunt. Ex an secondary suppetitionem susten secondary suppetitionem suppetitionem susten secondary suppetitionem suppetition

<sup>1)</sup> Summ. theolog. 2. II. q. 189. a. 1. — 2) Ibid. Suppl. III. q. 35. a. 1.
2) Prax. Conf. n. 79. — 4) Ibid. III. q. 86. a. 5.

acta ergo vita se unusquisque inveniat, ne in appetitu culminis imago cogitationis illudat" 1). Lectu dignissimum, imo frequentissima atque seria meditatione dignum est piissimum monitum viri alicujus vere docti ac solide versati in disciplina Ecclesiastica, monitum, inquam, quo juvenem Theologum alloquitur: "Vide ergo, quicunque te ad sacros Ordines, atque ad curam animarum disponis, quanta sollicitudine, quantis laboribus, debeas in te donum continentiae stabilire, ut de divina misericordia possis confidere, nulla deinceps tentatione evertendum: "cum teste S. Gregorio, plerique sacerdotum, qui labuntur, in impoenitentis cordis caliginem projiciantur. et nulla hominis exhortatione resipiscant." Te ipsum castum custodi, ut domum Dei, templum Christi, organum Spiritus sancti. Quibus addimus: "Nemo amplius in Ecclesia nocet, quam qui perverse agens, nomen vel ordinem sanctitatis habet, et, ut ait Deus: "Laqueus ruinae populi mei Sacerdotes mali" 2). — "Qui muneris sui necessitate compellitur sancta dicere, hac eadem necessitate compellitur sancta monstrare; illa enim vox validius auditorum corda penetrat, quam loquentis vita commendat." -- "Verbi semen facile germinat, quando hoc in audientis pectore pietas praedicantis rigat." -- "Imperfecti arripere timeant culmen regiminis, et qui in planis stantes titubant, videant, ne in praecipitio pedem ponant: nam cum pastor per abrupta graditur, ad praecipitium grex sequitur" 3). "Vae ministris infidelibus, qui necdum reconciliati, reconciliationis alienae negotia, quasi homines, qui justitiam fecerint, apprehendunt, vae filiis irae, qui fideles sese mediatores pacis, ut peccata populi comedant, mentiuntur; vae qui ambulantes in carne. Deo placere non possunt, et placare velle praesumunt" 4).-»Grandis dignitas sacerdotum, sed grandis ruina eorum, si peccant. Lactemur ad ascensum, sed timeamus ad lapsum« 5).

#### Sacerdotes.

§. 278. Quum clerici in ordinibus sacris constituti profundiorem tam sui, quam legis divinae cognitionem teneant, opus non
est, nisi res in oppositum premat, ut sicut ceteri laici, qui tanta
veritatum religiosarum cognitione non pollent, examinentur. — Intructio et adhortatio, si qua necessaria visa fuerit, eo quod confitens presbyter aut sacerdos sit altioris ordinis minime omittatur.
Sit vero admonitio brevis, efficax et modesta. Confessarium etenim
decet cum presbyteris Praelatisque Ecclesiae debita reverentia et

Libr. Past. P. 1. c. 9. — <sup>2</sup>) Ezech. XLIV. — <sup>3</sup>) Synod. Antwerp. anno 1680. Conc. Germ. ab Harzhemio edit. Tom X. pag. 97. seqq. — <sup>4</sup>) S. Bern. De convers. ad Cleric. c. 8. — <sup>5</sup>) S. Hier. libr. 3. in Ezech. c. XLIV.

sui muneris. Indirectum instructionis et adhortationis modum reliquis commendare juvat.

Nemo vero nobis succenseat, dum eos, qui sacerdotum giosorum vel secularium confessiones audiunt, grave munus i suscipere arbitramur, quandoquidem summi momenti negotium aestimamus, a sacris esse Clericis, qui a Domino constituti Pastores ovium et Rectores Ecclesiae, qui omnium virtutum splen. dore ornati, aliis lumen praeserre debent, ovesque ex officio pa. scere Sacramentis, verbo, exemplo et oratione; qui forma facti gregis ex animo, exemplum sint fidelium 1). Vocantur sacerdotes lumen mundi et sal terrae propterea, quod eorum munus est, fideles doctrina et moribus illuminare, et Spiritus sapore condire. Ex quo intelligi datur, quantopere aliis praelucere debeant humilitate praesertim, obedientia, studio orationis, Fide, Spe, Charitate et Castitate 2). Nobilem necesse est sacerdotem, uti qui minister est Domini, erubescat servum esse peccati. "Multa sunt laicis venialia, quae clericis sunt mortalia" 3). Religiosi monendi sunt insuper, ut vota essentialia Religionis perfecte observare nitantur aliasque sui ordinis regulas et statuta; atque per observantiam votorum et praeceptorum in via perfectionis progredi indies adlaborent. Hunc in finem singulariter commendanda sunt omnibus regularibus et 80cularibus, quae Tridentina synodus sapientissime inculcat, dum ait: "Nihil est, quod alios magis ad pietatem et Dei cultum assidue instruat, quam eorum vita et exemplum, qui se divino ministerio dedicarunt: cum enim a rebus seculi in altiorem sublati locum conspiciantur, in eos tanquam in speculum reliqui oculos conjiciunt, ex eisque sumunt, quod imitentur. Quapropter sie decet omnino elericos, in sortem Domini vocatos, vitam moresque suos omnes componere, ut habitu, gestu, incessu, sermone aliisque omnibus rebus nihil nisi grave, moderatum, ac religione plenum praeseferant; levia etiam delicta, quae in ipsis maxima essent, effugiant; ut eorum actiones cunctis afferant venerationem" 4).

Inter monita autem poenitentibus sacerdotibus ingerenda primas tenet illud, quod circa vitae sacerdotalis pie instruendae propositum concipiendum versatur. Certe enim proposito illo deficiente, vita sacerdotis ut plurimum infrugifera, instabilis, et variis spiritualibus periculis obnoxia; sine illo proposito omne caput languidum, et omne cor moerens, et plerumque a planta pedis usque ad verticem non est in eo sanitas. "Qui non est mecum, ait Salvator, contra me est, et qui non colligit mecum, dispergit" 5). — Ex hoc proposito firmiter in animo concepto provenit vera pax et

I. Petr. V. 3. I. Tim. IV. 12. — <sup>2</sup>) II. Tim. I. 7. I. Tim. VI. 11. — <sup>3</sup>) Innocent. III. serm. 1. in Cons. Pont. — <sup>4</sup>) Sess. XXII. de reform. cap. 1. — <sup>5</sup>) Luc. XI. 23.

tranquillitas animi: hinc in muneribus ecclesiasticis obeundis alacritas, in virtutum exercitiis delectatio, adversus tentationes irruentes robur, ex hoc denique proposito firmiter concepto, et quotidie iterato, procedit perseverantia, quae est virtutum reliquarum veluti corona et complementum. Atque firmissimum hoc propositum vitae nostrae secundum Dei voluntatem instruendae, et ad normam muneris nobis ab Ecclesia impositi componendae Deo offerre, et ab eo instanter per Christi merita postulare oportet, ut nos in eo stabilire et confirmare dignetur. Hinc magnopere necessaria est oratio, et quidem copiosa oratio, ad quam confessarius poenitentem suum omni, qua potest, suavitate hortabitur; quandoquidem nec pro se solo, nec etiam pro aliis bonum alicujus momenti efficiet, nisi instanter protulerit 1) servitutis suae scutum, orationem. Monita, imo multoties iterata praecepta Scripturae de orationis officio. exempla Sanctorum et Ipsius Dei hominis Jesu Christi, quem alium propius concernunt, et efficacius stringunt, quam Sacerdotes! Quare confessarius moneat poenitentem sedulo huius officii adimplendi, nec pudeat ipsum mentionis praeprimis Breviarii, utpote precum ab Ecclesia cunctis in ordinibus sacris constitutis praeseriptarum 3). Nostri guidem instituti non est, obligationem hujus officii vindicare, sed sacerdotum confessarios monere, ut in excipiendis illorum confessionibus rationem hujus etiam praecepti Ecclesiastici habeant, non desistentes, suaviter et paterne hujus officii eos commonefacere, utpote quod a legitima Ecclesiae auctoritate emanavit, et nomine totius Ecclesiae persolvendum est. \*

In his vero omnibus admonitionibus non sine magna efficacia tetur confessarius omnium virtutum perfectiusimo exemplari, Salvatore Jesu Christo, summo Sacerdote. Dic poenitenti: Intuere sacerdotem aeternum, Pastorem animarum piissimum, Jesum Chritum: quem qui sequitur, non ambulat in tenebris, sed habebit lunen vitae. Frequenti consideratione perpende, quae Jesus feeit et locuit: et instrueris. In dubiis et difficultatibus Ipsum ob oculos nentis statue, et cum fiducia interroga, quid secundum voluntatem psius agendum tibi sit: et illuminaberis. Laboribus et afflictionious pressus contemplare Jesum Filium, Dei, sudantem et patientem, t. denique in Cruce morientem: et confortaberis in nobilissima sequela illius, qui pro te peccatore longe asperiora passus est.

\*Audiamus virum pium et doctum de neglectu hujus officii conquerentem:
"Et qui demum sunt, qui neglecto penso canonico de profundis suis sublimibusque meditationibus gloriantur? Illos inter, qui horas canonicas quotidie persolvunt, invenies plurimos, qui insuper aeternas veritates serio perpendunt, de corde precantur, atque mentem suam per continuatum orationis studium mire recreant. Ast e numero eorum, qui Bre-

<sup>1)</sup> Sap. XVIII. 21. — 2) Cfr. Von dem moralischen Nutzen des Brevier-Gebets, von M. Wittmann. Landshut 1834.

viarium contemnunt, vix unum deteges, qui allis pietatis exercitiis sedulo incumbat. Plerique jam per exitiale frigus, quo tremendum Sacrificium aliaque religionis mysteria tractant, nimium quantum produnt, quo spiritu imbuti sint. Idem dicendum de iis, qui ad horas canonicas recitandas tempus sibi deesse ajunt. Hinc inde quidem fieri potest, ut obtocongeminatos labores vix aliquid temporis supersit. Ast mentiuntur, quantum sullum sibi suppetere generatim praetendunt: qui enim occupa tiones et res suas apte disposuit, atque tempore sibi concesso prudentier utitur, certe etiam ad Breviarium apta spatia habebit. Id quod experientia satis confirmat. Viri Cordati, etiamsi plurimis negotiis occupentur, rarissime tamen conquerentur, se ad dicendas horas canonicas necessario tempore destitui; contra, qui hunc temporis defectum obtenum endunt, plerumque per magnam diei partem vel vanis confabulationibus in endulgent, . . . novellis levibusque scriptiunculis vacant, quibus sola fer recuriositas nutritur et phantasia incalescit 1).

#### Continuatio.

§. 279. Quod attinet satisfactionem sacerdotibus injungem ndam, his non facile longae et multae sunt imponendae, cum alioqui in ad horas canonicas recitandas obligentur. Si vero majorem poent intentiam merentur, expedit eos monere, ipsos, utpote peritos medicos spirituales, jam ante nosse, quod poenitentia haec quantitatipeccatorum non respondeat; suadere se proinde, ut reliquum sportaneis satisfactionibus supplere studeant. Nihilominus etiam Breeviarii partes v. g. unus alterve psalmus vel hymnus, Magnifica t, Benedictus, quin imo versiculi quidam, super quos meditari oportet, vel etiam orationes Missae in poenitentiam injungi possun t, dummodo intentione et spiritu poenitentiae persolvantur.

Ceterum suadendum est sacerdotibus, ut saepius sacramer :ntaliter confiteantur, nam, ut taceam muneris, quo fungimur, sanct titatem, pericula et difficultates, quibus removendis et superandis d' Ilivino egemus auxilio, ex officio nostro est, ut populum fidelem crebrum Sacramentorum usum praesertim in solemnioribus anni fee-estis privatim et publice invitemus: num, in quo aliis prodesse studemus, ipsi deerimus nobis? Raro confitens, vel semel tantum i anno, contra Ecclesiae consuetudinem, et contra piorum hominur m morem agit. Profecto vereri non est, quod quis modum excedat, si semel per mensem animam suam per humilem et sinceram confes sionem sacramentalem expurget, quandoquidem quotidiana Ss. Missae celebratio saepius reiteratam conscientiae purgationem require i-datum est, Dominum Majestatis verbis sacris consecrare, labiis benedicere, manibus tenere, ore proprio sumere et ceteris ministrare O quam mundae debent esse manus illae! quam purum cor sacer---dotis, ad quod toties ingreditur auctor puritatis! Ex ore sacerdo-

<sup>1)</sup> Cl. Stapf. Theolog. mor. II. p. 125.

tis nullum verbum nisi sanctum, nisi honestum et utile procedere debet, cum tam saepe Christi accipiat Sacramentum. Oculi ejus simplices esse debent et pudici, qui Christi corpus solent intueri; manus purae, et in coelum elevatae, quae creatorem coeli et terrae solent contrectare. Sacerdotibus specialiter in Lege dicitur: "Sancti estote, quoniam Ego sanctus sum Dominus Deus vester" 1). Num cum tanta corporis et cordis puritate Deo servire et placationis hostiam offerre valebimus, nisi crebro ad lavacrum regenerationis in Poenitentiae Sacramento humili accesserimus corde?

Postremo monitum Ecclesiae, ut Christi fideles spiritualibus exercitiis annuis in se renovent spiritum pietatis, nos quoque sacerdotes Domini maxime stringit. Dum enim per varias actiones. praefante S. Leone 2), vitae hujus sollicitudo distenditur, necesse est de mundano pulvere etiam religiosa corda sordescere: unde magna divinae pietatis dignatione provisum est, ut ad reparandam mentium puritatem aliquot dierum nobis exercitatio mederetur." Praeterea, ut recte adnotavit S. Franciscus Salesius 3), naturae fragilitas et carnis concupiscentia, quae omnibus filiis Adae communis est, animum deprimit, et ad infima detrahit: nisi ipse divina gratia subnixus per affectiones et resolutiones pias crebro iteratas, veluti quasdam spirituales pennas, seipsum ab inferioribus abstrahere, et versus Deum elevare contendat; quod quidem, ut melius efficacius praestet, opus est interdum, a tumultu rerum temporaium, ut loquitur S. Gregorius 4), secessum petere, in quo Deus anto purius cernitur, quanto cum se solo solus invenitur. Dicat igiur, si libet, quivis Christi ministerio addictus profectionis suae et perseverantiae in virtute cupidus, dicat, inquam, interdum cum Propheta: Contristatus sum in exercitatione mea, et conturbatus sum a voce inimici et tribulatione peccatoris; cor meum conturbaum est in me, et formido mortis cecidit super me; et dixi, quis labit mihi pennas sicut columbae, et volabo, et requiescam, ut sic ingiens et a conturbationibus mundi elongatus maneam in solituline, et ibi exspectem eum, qui salvum me faciat a pusillanimitate spiritus et tempestate 5). Utinam hoc ecclesiae, quae a Spiritu sancto regitur, votum saluberrimum in Dei gloriam et sidelium salutem a quamplurimis, qui divino ministerio funguntur, adimpleretur! Utinam confessarii inprimis in hoc quoque Ecclesiae desiderium pium, animum converterent poenitentium sacerdotum, ut obtenta in sacra Ordinatione gratia, per mentis renovationem et exercitia spiritualia singulis annis instituta, resuscitaretur, divinis Mysteriis nunquam non digne ministrandis necessaria! 6).

<sup>1)</sup> Thom. a Kemp. libr. 4. c. 5. — 2) Serm. 4. de Quadrag. — 3) Philoth. P.V. c. 1. — 4) Mor. libr. 4. c. 28. — 5) Psalm. LIV. — 6) Vide S. Ignatii Loy. Exercitia spiritualia, elucubrata a R. P. Aloysio Bellecio.

## Sponsi.

§. 280. Eos, qui matrimonio jungi amant, confessarius n gna cura et diligentia docere debet, quae bona aut mala consequ. tur matrimonium bene aut male initum. \* Quisquis hoc Sacram tum in statu peccati gravis suscipit, obstringit se sacrilegio; vero spei ex conjugio, cui per sacrilegium se innexuit? Mone nebia hanc Sacramenti matrimonii profanationem esse veram causam excessuum inter conjuges et scandalorum, quae affligunt et praec scini. tes agunt familias, quodque si matrimonia inirentur ea, quae CI 🖘 🛵 stianos oportet, animarum dispositione, non modo cessarent tot so dala, sed per hoc Sacramentum abundantissimae gratiae in sportages et eorum familias deducerentur de coelo. Quare confessarius s sos tum ad vitandum sacrilegium, tum ad vitandum tristem conj exitum, ad gratias et benedictiones deducendas charitate et -ero animarum zelo edocebit, ab omni peccato et peccati occasioner ecdere, illud ex toto corde detestari, confiteri sacramentaliter, sixoceramque de eo poenitentiam agere. Quem in finem saepe non irautilem operam navabit, si sponsos hortetur, ad confessionem, si opus esse arbitratus fuerit, generalem faciendam, atque ad firmum et serium propositum, vitam omnem exigendi in pietate et pace animorum unione ac fide conjugali; mutuis in rebus aeternitatis salutaribus auxiliis, quibus cooperari et collaborare ad mutuam in hoc statu sui

Edit. secunda Tavrin. 1835. P. Joannis Petitdidier e Soc. Jesu exexcitia spiritualia juxta normam S. Ignatii Loyolae. Claromon. — Ferrandi apud Thibaud — Landriot. 1834. — Decem triduana spiritua 🛚 🗓 ia Sacerdotum exercitia, a P. M. Dufrene Soc. J. Poperingis, 1820.4 V - R. P. Alphonsi Rodriguez, Exercitium perfectionis Aug. Vind. 1765 1. Prodiit quoque germanice. Viennae typ. Mechitharisticis 1836. Lib er lectu dignus. — R.P. Ludovici de Ponte Meditationes Tom. VI. Barx . Talentum sacerdotale in 5 sacris triduis a venerabili Clero seculari 🗲 🕮 pituli Engensis Riedoeschingae. 8. Vind. 1792. — Selva, ou Recueil 🚅 matériaux de discours et d'instructions pour les retraites ecclésias ques. Par S. Alph. de Liguori. Paris 1835. — Anleitung zur Selbestprüfung für Weltgeistliche. Aus dem Französischen übersetzt Katerkamp. Münster, 1806. — Vertraute Reden an junge Diener der Kirche. Von Jos. Zängl, Augsburg, 1815. — Wiedmer's ,Der katho sche Seelsorger in gegenwärtiger Zeit. Vorträge bei Aulass geist cher Exercitien, herausgegeben von Johann Michael Sailer. 2 Theil -, nebst Nachtrag. 8. München 1819. — 1820. Tanner's, Bildung des Geistlichen durch Geistesübungen. 2 Bände, 2te Auflage. gr. 8. Ei siedeln, 1829. — Geistliche Uebungen für zehn Tage, zum Gebrauck für Mitglieder geistlicher Gemeinden. Grätz 1839. Geistesübung nach der Weise des heil. Ignaz von Loyola. Von Dr. Alois Schlör. Gra 2 1840. — Der Kleriker in der Einsamkeit, oder "Ignatianische Exe citien," gegeben von Dr. Alois Schlör. Grätz 1844. — Forma exter 🗪 🌯 spiritualium exercitiorum per V. Clerum Ecclesiae Hungaricae asse vandorum, quam privatae opinionis instar exhibet Franciscus Szanislo. Cl. Episcopus Serbiensis, Vindobonae 1850. Ex officina Mechitaristaru

sanctificationem statuant. In his enim consistit vera familiarum felicitas. E contra infelices exitus habebunt illa connubia, quae vel adversus Ecclesiae disciplinam, vel non propitiato per Sacramentum poenitentiae Deo, vel solo aestu libidinis junguntur, quin de Sacramento et mysteriis, quae illo significantur, ulla subeat cogitatio.

Quae vero sint virtutes, quibus sponsi se mutuo in statu conlugali sanctificare possint, vide paragraphum sequentem. Ceterum sponsis suadere juvat, ut diem anniversarium suscepti Sacramenti matrimonii singulariter et precibus fundendis et suscipiendis Sacramentis poenitentiae et Eucharistiae sacrum agant, et consensum matrimonialem coram Deo renovent, seque ipsos et compartem et proles et totam domum protectioni divinae efficacioribus precibus commendent. Quodsi perversi se sistunt sponsi sacro tribunali, proecto res ardua se tibi offert, quae totam quantam provocat chariatem et zelum tuum, ut monitis atque consiliis tuis nunc convinantur, et firmum emendationis propositum concipiant. "Perversi ifficile corriguntur" 1). Et si alias sub iisdem adjunctis fors absoutionem differres, tamen ob nuptias jam paratas absolves sacranentaliter, ea conditione, ut post non multum temporis ad s. tribulal revertantur. Quodsi sponsi nihilominus post repetitas monitiones adhortationes nec contriti sunt, nec verum firmumque emendatiolis propositum habent, quorum tamen utrumque, ut absolvi possint, idesse debet, negabis illis tamquam indignis absolutionem. Neque noveat te, quod non absoluti inituri sunt matrimonium in statu peczati gravis, adeoque sacrilege. Nam si indignos absolvis, num illi non inibunt quoque matrimonium in statu peccati gravis, adeoque sacrilege? imo sacrilegium futurum est multiplex, quia per sponsos profanabuntur sacramenta Poenitentiae, Eucharistiae et Matrimonii per te, qui indignum absolvisti. - Nullo tamen in casu schedula peractae confessionis neganda est. 2)

\*Interrogantibus, an nubendum ipsis sit, et consilium exquirentibus, postquam jam praecesserunt aliqui tractatus hac super re, confessarius vix unquam respondeat directe, sed generalem duntaxat regulam proferat, videlicet: Qui non cogitat per totam vitam coelebs manere, sed aliquando nubere, oblata nubendi opportunitate prudenter utitur, si justa spes adest, fore, ut cum tali conjuge (quantum ex praesentibus colligendum est) honestam pro ratione status sustentationem pro se et familia habeat, et illi pacifice convivat in omni pletate et modestia. Applicationem hujus regulae in dato casu relinquat ipsi interroganti, admonens eum, ut in negotio hoc vere gravi lumen a Deo petat.

Ceterum juvenes monere sedulo oportet, ne praemature in animum admittant cogitationem nuptiarum, sed curam hanc, et electionem sponsae differant ad id usque tempus, quod non multum distat ab actuali constitutione matrimonii. Ne meditentur matrimonium, si non habent solidam spem, fore, ut familiam possint alere, quin cogatur proles mendicare. Ne

<sup>1)</sup> Eccli. I. 15. 2) Plura hac de re scilicet nupturientium institutione vide in libro: Praecepta Pastoralis didacticae. Tridenti 1853.p. 137.

augeant numerum eorum, qui futurum matrimonium praetexentes, a concupiscentia abrepti ea perpetrarunt, quibus sibi praecluserunt benedictionem divinam in ipso matrimonio. Non adigant multis obsecrationibus parentes, ut in gratiam ipsorum, quo possint nubere, bonis suis viventes sese abdicent, sed omni cum reverentia obediant et inserviant iis, quorum benedictio firmat domos filiorum 1). Proba vita et bonis operibus dignos se faciant, quibus Deus largiatur conjugem prudentem 2). Caveant summopere, quampiam lactare mendaçi spe futuri matrimonii. Electione secundum Deum, ex ratione et consilio parentum aut viri gravis facta, et consensu alterius intellecto, ob inanes susurrationes ne recedant a proposito, nec ad alias partes transcant. Puellae autem graviter monendae sunt, ut se, quantum ad hoc negotium, secundum exemplum Sanctarum V. et N. Testamenti, fere committant dispositioni parentum, aut probi curatoris: omnem propositionem ratione contrahendi matrimonii ab alio factam mox ad parentes ablegent: clancularium amasium longe repellant: inter procos ne leviter animo volitent: munuscula, imo et conversationem eorum procul fugiant: illum vere, qui indecens quidpiam ad ipsis petere, aut praetextu amoris attentare ausus fuerit, tanquam pestem aversentur, juste timentes, jugum matrimonii, si cum tali homine portandum esset, ex multis causis fore nimis quantum grave.

## De Sponsalibus.

§. 281. Cum casus contingere possint, in quibus poenitentes in sacro tribunali de sponsalibus confessarii consilium expetant, de his pauca pro praxi monere juvat.

1) Natura sponsalium. Antiquissima est in Ecclesia catholica consuetudo praemittendi sponsalia matrimonio, his potissimum de causis: ut matrimonium maturiore consilio ineatur; ut sponsi tempore intermedio valeant se praeparare ad gratiam sacramenti; ut securius possit cognosci, an aliquod adsit impedimentum, et ne vilem habeat maritus datam, quam non suspiraverit sponsus dilatam. Sponsalia autem sunt conventio, qua mas et foemina sibi matrimonii inter eos ineundi fidem dant.

i

"Sponsalia valide iniri nequeunt, nisi per voluntatis declarationem, libere ac debita cum deliberatione factam ab iis, qui matrimonium inter se valide ac licite contrahere possunt. Impuberum nomine inita impuberes ad matrimonium contrahendum haud obligant, nisi, postquam ad pubertatem pervenerint, rata eadem habuerint. 4

2) Forma sponsalium. Ex jure communi censentur contracta vera sponsalia per illa verba et signa, quae juxta communem intelligentiam et communem loci usum aut consuetudinem loquendi veram promissionem futuri matrimonii sive conventionem significant. Sponsalia itaque sive publice sive clandestine contracta, dum modo supra dictae adfuerint conditiones, vera et rata subsistunt. Ast cum sponsalia clandestina multis substent periculis et sub inani spe

Eccli. III. 11. — <sup>2</sup>) Prov. XIX. 14. — <sup>3</sup>) S. Aug. libr. 8. confess. c. 3. —
 Instruct. pro jud. eccl. Imperii Austriaci §. 2—10. Vide in Appendice. — <sup>5</sup>) Decretal. IV. 1. 7,

nuptiarum tot innocentes animae seducantur, plurimaque mala ex contractu de se honesto pullulent: hinc animarum curatores apertissimum discrimen ostendant, in quo tum viri tum mulieres versantur, eum mutuis amoribus indulgent, futuri matrimonii illecebra falsaque ratione decepti sponsalia pari levitate ineunt initaque dissolvunt. Docebunt eos, non sequendam in hoc negotio cupiditatem et amoris impetum sed plurima non exigui momenti sedulo expendenda, praesertim si parentes habeant, quorum ratio et consilium plurimi fieri debet. Illos praeterea instruent, primis rite sponsalibus initis ad alia transire non posse, nisi canonica et legitima causa interveniat.

- 3) Effectus sponsalium. Ex sponsalibus, a personis, inter ruas licitum et validum matrimonium contrahi potest, rite confectis, xurgit: a) gravis obligatio ineundi matrimonium tempore praefixo, el si tempus determinatum non fuit, dum altera pars rationabiliter etit. ¹) b) Impedimentum dirimens publicae honestatis. Hic effectus emper durat: et suapte natura neque solutis sponsalibus, solvitur, i ea valida et absoluta fuerint. c) Impedimentum impediens, prohiens matrimonium cum alia praeterquam cum sponsa contrahendum, iisi sponsalia rite fuissent dissoluta; ubi liberum est sponsis cum ltera persona matrimonium inire. d) Sponsalia pariunt jus ad remieu jus inchoatum in corpora mutua, quo fit, ut quamvis usus corporis illicitus sit sponsis, si tamen sponsus vel sponsa cum altero fornicentur, non tantum contra castitatem sed etiam contra justi-
- 4) Dissolutio sponsalium. Obligatio sponsalium etiam juramento firmatorum, tollitur aut exstinguitur ex causis sequentibus:
- a) Solvuntur sponsalia ex mutuo liberoque sponsorum consensu <sup>2</sup>), quo sese invicem ab implendae promissionis obligatione liberos faciunt; modo tamen sint puberes. Nequeunt enim impuberes, etiam ex mutuo consensu a vinculo sponsalium eximi idque prudenter statutum, ne scilicet propter puerilis aetatis levitatem et inconstantiam, nova saepius contrahant sponsalia et rescindant.
- b) Sub paterna potestate constitutorum sponsalia solvenda sunt, quoties parentes juste contradicunt. Hoc ex Bened. XIV. inst. 46. colligere licet, quae sic habet: "Omissa controversia, utrum sponsalia sine parentum consensu vim habeant, eo pacto, quo matrimonium de praesenti contrariis etiam ipsis parentibus, firmum habetur; certissimum tamen est, ipsa illicite fieri, culpam admitti, cognitaque parentum dissensione solvi posse, licet jusjurandum intercesserit." Et S. Alphonsus Lig. "Secus vero si pater juste contradicat, nempesi matrimonium vergeret in dedecus familiae, tunc enim sponsalia illa non obligant, cum nemo possit obligari ad exsequendam rem injustam. «3)

<sup>1)</sup> Decretal. IV. 1. tit, cap. 2. 10. 17. S. Thom. In diss. 27. q. 2. art. 4. 1. ad 2. 2) Decretal. IV. 1. 2. — 2) Theol. mor. VI. n. 877.

- c) "Quando una pars fidem sponso debitam violaverit, altera promissis stare non amplius tenetur." Constat apud omnes, si desponsatorum alteruter in fornicationem incidat, hoc crimen ad sponsalium dissolutionem sufficere; quia juxta regulam juris in VI. "frustra sibi fidem quis postulat ab eo servari, cui fidem a se praestitam servare recusat." Haec autem dirimendorum sponsalium facultas soli competit innocenti, non reo, quia ut alia fert juris regula, "nemo ex delicto meliorem suam conditionem facere potest;" meliorem autem faceret reus, cui propter crimen suum liceret resilire. Quapropter si puella sponsum licet violatae fidei reum ad conjugium compellere velit, is tenebitur obsequi vel damnum compensare.
- d) Ad sponsalium dissolutionem sufficit notabilis rerum mutatio sive in bonis animi, sive in bonis corporis aut fortunae. Quodsi post sponsalia inita talis intercedat mutatio, ut merito supponatur hoc obtinente rerum statu haud eventurum fuisse, ut ad sponsalia pacta procederetur, horum obligatio pro ea cessat parte, in qua ejusmodi mutatio haud contigit. Casu, quo talia rerum adjuncta iam sponsalium initorum tempore habuerunt locum, parti, cui ignota tune fuerunt, jus competit a sponsalibus resiliendi. Ratio est, quia promissio non obligat ultra promittentis intentionem. Itaque dissolvia vi poterunt sponsalia, si quis contrahentium in haeresim incidat. Si ratione alicujus criminis jure aut facto infamis fiat. Si asperiores s mores induat aut scandala praebeat. Si gravia jurgia aut inimicitia e inter sponsos aut eorum parentes oriantur. Porro licitum est una resilire, si ex parte alterius notabilis mutatio in bonis corporis em et fortunae contingat; ut si in lepram, paralysim aut caecitatem inciderit; si notabilis deformitas, qualis est alicujus membri mutilatio, supervenerit: idem dicendum de bonorum jactura et fortunae subversione; ut si quis ex divite factus sit pauper. Locum etiam habet dissolutio, si quid istorum vel simile antea latens, post sponsalia detegatur = ut si quae putabatur legitima, nobilis, dives, virgo, talis non sit; qui in hac hypothesi gravis est rerum mutatio, respectu ignorantis.
- e) "Sponsi obligatione, quam sibi imposuerunt, non impedi— —untur, quin religionem ingrediantur, aut Deo in statu clericali mi— —litent. "Professione religiosa aut ordinis sacri susceptione sponsalis——a dissolvuntur"

Cum sponsorum alter Religionem aliquam ingreditnr, spon—salia dirimuntur ex parte illius, qui in saeculo remanet et cui pro—oinde licitum est, non exspectata alterius professione, cum alio con—trahere; sed minime dirimuntur, ex parte illius, qui Religionem in—strahere; sed minime dirimuntur, ex parte illius, qui Religionem in—strahere; sed minime dirimuntur, debeat fidem datam servare, si alter petierit. Primum obtinet, quia sponsus per suum in Reli—igionem ingressum declarat se juri suo renunciare, dum statum am—suplectitur, qui sociari non potest cum ejusmodi juris usu; alterum, quia in Religionem ingressus nec inhabilem facit ad matrimonium,

nec probat sponsum alterum, qui in saeculo remanet, juri suo renunciare, quia jure canonico sponsalium dissolutio soli Religionis professioni tribuitur et quia sic institui debent leges, ut non pateat fraudi aditus, pateret autem in hypothesi contraria, cum unicuique, ut a sponsalium jugo liber fieret, satis esset Religionis habitum induere et paulo post exuere et cui vellet nubere.

Quoad sacri ordinis susceptionem certum est per sacros ordines receptos dirimi sponsalia, quia matrimonium excludunt: non solvuntur autem per ordines minores ex parteviri, quia id nullo jure statuitur, et quia eos ordines, qui nullum pariunt vinculum, recipiendi facilitas, latum dolis et fraudibus aditum aperiret.

An vero per simplex perpetuae castitatis votum dissolvantur sponsalia, disputant Theologi. Scavini ad hanc quaestionem respondet: Communius contra Layman et Roncaglia docent Azorius, Gonet et Suarez cum d. Thoma votum illud et validum et licitum esse ac per **illud** etiam ex parte voventis sponsalia dissolvi, quia haec facta esse in-Lelliguntur semper sub conditione: nisi status melior eligatur: neque propositum aut promissum infringit, qui in melius illud commutat. Excipe, nisi nuptiae celebrandae sint ad prolem legitimandam, scandalum reparandum, vel honori sponsae providendum, si aliter his malis non possit occurri. Item notandum quod voventis obligatio non penitus exstinguitur sed suspenditur, donec votum servatur: unde si casu voti dispensationem vovens impetraverit, adhuc teneretur stare initis sponsalibus. S. Antonius docet: "Si sponsalia praecedunt votum castitatis, tunc votum non impedit vel dirimit sponsalia." Quia ex vulgata juris regula non licet votum cum alterius injuria emittere; Deus enim non vult coli cum alterius injuria. In sententia contraria obligationem, quam sponsalia pariunt, facilius esset eludere; sponsis enim, quos initi foederis pigeret, in promptu foret, castitatem Deo vovere.

f) "Matrimonio, quod una pars cum tertia quadam persona contrahit, sponsalia quidem dissolvuntur, salvum tamen permanet jus, quod alteri parti quoad damnum resarciandum pro re nata competit." Etenim ut docet Gregorius IX.: "Matrimonium non potest separari intuitu desponsationis de futuro, etiamsi juramentum intervenerit" 1). Quia matrimonium est vinculum quibuscunque sponsalibus fortius; verum qui hujusmodi matrimonium contraheret, gravissime contra justitiam peccaret, fidem in sponsalibus obligatam violando. Sed aliud esse debet judicium de secundis sponsalibus, quae prima dissolvere non possunt; posteriora enim nulla sunt, et invalida, quia contra fidem alteri datam cum gravi illius injuria contrahuntur. Haec tamen de eo intelligenda sunt, qui ad secundasponsalia transiit; alter enim sponsus innocens a fide data

<sup>1)</sup> Decretal. IV. 1. 31.

liber evadit. Nam perfidus, qui novis sese obstringit sponsalibus, palametestatur, se prioribus renunciare

g) Si sponsus absque consensu sponsae domicilium in aliam civitatem transferat vel in regionem dissitam commigraverit, potest sponsa fidem alii dare; Praeterea sponsus inconsultam dimittena sponsam et alio se conferens censetur illius amicitiam aspernar suoque in eam juri renunciare.

Si tempus inter contrahentes praefixum fuerit, hoc elapso resilire ei licitum est, per quem non stat, quominus celebretur conjustiju gium, quia ex juris regula "contractus ex conventione legem accī scipere dignoscuntur." Quidam excipiunt casum, in quo mora sponsi esses est plane extra culpam, quia ex jure non dissolvuntur sponsalia nisi es ex parte illius, per quem non stetit, quin ad statutum tempus matrimonium consummaverit, i. e. contraxerit. Atqui ubi sponsus sine ulla culpa moram facit, per eum non stat, quominus contrahatur matrimonium. Al liter vero sentiunt nonnulli Theologi: tunc saltem consulendus est judex ecclesiasticus, qui si sapiat, dissolutioni non acquiescet, ni sisi deprehendat, sponsos mentem ase invicem alienam et aversam gerer et ideo datam resiliendi occasionem vel praetextum arripere.

- 5) Utrum ad matrimonium cogendus sit, qui datam in spor nsalibus fidem exsolvere sine justa causa renuit? Dicimus, "in eo 🖚, qui promissionem sponsalibus datam implere recusant, admonition - ne potius quam coactione esse agendum." Et quidem propter gravia qua lae ex conjugiis non satis libere factis sequentur incommoda. Ita statuit Lucius III., qui consultus qua censura compelli debeat mulie er, ram interposito juramento promiserat, respondet, aguod, cum liber = = ra esse debeant matrimonia, monenda est potius mulier, quam cogenda La, cum coactiones difficiles soleant exitus frequenter habere." "\_ -----A sponsalibus absque legitima causa resiliens, nec non qui legit 🖛 iimam resiliendi causam vel celaverit vel sua culpa adduxeri 🛋 🖰 il, tenetur ad resarciendum alteri pro personarum et rerum a -- djunctis damnum, quod resiliendo ipsi infertur." "Obligatio stanc 🖚 🗖 di promissis per contractum sponsalitium datis tunc quoque cessat ===t, quando omnibus perpensis circumstantiis supponendum merito sit it, matrimonium contrahendum infaustum fore. Quodsi autem circumstantiae, quibus suppositio ista innititur, culpa unius partis exorta sint, haec alteri damnum, quod ipsi frustratis justis ejus exspectationibus illatum est, pro viribus resarcire tenetur."
- 6) Auctoritas ad dissolvenda sponsalia. Si causa sponsali dissolvendi est certa, non requiritur judicis auctoritas. Excipe, nisme i necessaria sit ad vitandum scandalum: uti si sponsalia publica sine t et causa solvendi occulta, Si vero causa non est certa, nemo pote

<sup>1)</sup> Decretal, IV. 1. 5. - 2) Decretal. IV. 1. 17.

rit auctoritate propria dissolvere sponsalia, ne se periculo exponat privandi alterum jure suo: sed recurrendum ad judicem ecclesia-sticum uti habet jus commune. 1)

Quodsi causa est vera et certa, sed nequeat probari coram judice, pars innocens poterit per se a sponsalibus resilire, modo caveat a scandalo, quia defectus externi judicii suum ipsi jus non adimit. Hic notamus, quod, cum sponsorum alteruter (cognito suo ex quocunque capite resiliendi jure) alterum nihilominus carnaliter cognoscit, eo jure excidit. Quia sic vel ei renuntiasse vel sponsalia renovasse in foro externo merito censetur. 2)

## Matrimonium mixtum inituri.

§. 282. Quodsi sponsi, qui matromonium mixtum, i. e. cum aca-Lholico inire cupiunt. confessionali se sistant. tunc confessarius ante omnia eos edoceat fidei articulum, qui est de catholicae fidei et unitatis necessitate ad consequendam salutem. Et quidem catholicae unitatis tenendae necessitas ubi fuerit impressa in animis fidelium alteque defixa, haud facile deinceps irrita erunt monita atque adhor-Lationes, quibus ipsos avertere conabitur a nuptiarum foedere cum acatholicis conjungendo. Si vero interdum gravis causa interveniat, quae mixtas hujusmodi nuptias suadere videatur, graviter monebit, me illas aliter contrahant, nisi impetrata ecclesiae dispensatione et conditionibus servatis, videlicet de praemittendis matrimonio debi-Lis cautionibus, non modo ut conjux catholicus ab acatholico perverti non posset, quin potius ille teneri se sciret, ad hunc pro viribus ab errore retrahendum, sed etiam ut proles utriusque sexus in sanctitate religionis catholicae educaretur. Quare si res ita postulet, in illorum memoriam notissimum illud naturalis divinaeque legis praeceptum revocabit, quo non peccata solum, sed pericula etiam ad peccatum proxime inducentia vitare jubemur, uti et praeceptum aliud ejusdem legis, quo parentibus injungitur, filios educare in disciplina et correptione Domini 3), ideoque et erudire ipsos ad verum Dei cultum, qui unice in catholica religione est. Hinc adhortabitur illos, ut serio perpendant, quantam supremo Numini injuriam faciant, et quam crudeliter erga se futurosque sibi liberos. acturi sint, ubi nuptiis mixtis temere contrahendis se filiosque ipsos perversionis periculo committant. — At vero si contigerit, (quod Deus avertat) ut monita et adhortationes hujusmodi in irritum cadant, et catholicus aliquis vir mulierve recedere nolit a perverso suo consilio ineundi mixtas nuptias praetermissis supra memoratis cautionibus vel earum aliqua, tunc sane confessarii officium erit,

<sup>1)</sup> Cap. 7. de Sponsal.— 2)Petri Scavini Theol. mor. Tom. III.— 3) Eph. VI. 4.

praemonere confitentem, quod in perverso hujusmodi consilio per---severans, nec absolutione sacramentali dignus, nec benedictioni proinde matrimoniali consequendae idoneus existat. Vide Benedict XIV. Declarationem, cum instructione super dubiis respicientibus matrimonia in Hollandia et Belgio contracta et contrahenda, d. d. 4. Novembr. 1741. - Benedicti XIV. Breve ad Primatem, Archi episcopos et Episcopos Poloniae, d. d. 29. Jun. 1748.—Pii VI. Re script. ad Cardinal. de Frankenberg, Archiepiscopum Mechliniens d.d.13. Julii 1782.— Pii VII. Breve ad Carol. Archiepiscopum Mo guntiae d. d. 8. Octobr. 1803. item Ejusdem Breve ad Vicar. Ges neral, in Ehrenbreitstein, d. d. 23. April 1817. Idem ad eundem 🔿 d. 31. Octobr. 1819.—Pii VIII. Breve ad Archiepiscopum Colonia - Fial episcopos Trevir. Paderborn. etMonasteriens. d. d. 25. Mart. 1830 Gregorii XVI. Encycl. ad Archiepiscopos et Episcopos regni Ba Ba. variae d. d. 27. Maji 1832. — Gregorii XVI. Instruct. ad Archiep piscopos et Episcopos regni Bavariae d. d. 12. Sept. 1834. - Denique - whe Instructio ad Archiepiscopos et Episcopos Austriacae ditionis foederatis Germaniae partibus, d. d. 21. Maji 1841. 1)

# Conjuges.

- §. 283. In confessionibus conjugum, quoad adhortationem ips: sis dandam, confessarius respiciat virtutes, quarum usu et exerciti tio sanctificare se possint. Sunt vero potissimum utrisque communes = s;
- 1) Timor et amor Dei. Hae in statu conjugii sunt virtute es tanto magis necessariae et observatu difficiliores, quo plura sum pericula et occupationes, quae ex sententia S. Pauli dividunt hom mainem Deum inter et mundum.
- 2) Mutua inter conjuges charitas et auxilium, mutua defectuum tollerantia, patientia invincibilis 2).
- 3) Preces, quas ad mutuam sanctificationem nunc in commun nunc ni, nunc alter pro altero fundere debent.
- 4) Virtutum exempla, quibus ad bonum se mutuo excitent et inflamment, uti sunt preces, lectio librorum piorum, crebrior sacramentorum usus, frequentatio divinorum in Ecclesia, conjugalii sis continentia, modestia in verbis et actionibus; monendi sunt, ne verecundiae fines pertranseant, verbo, opere, sed coram Deo et Annana.

<sup>1)</sup> Die gemischten Ehen von dem katholisch-kirchlichen Standpuncte au betrachtet. Von Johann Bapt. Kutschker. Wien 1838. — Seelsorger liche Belehrungen über gemischte Ehen, besonders beim Brautexamen Augsburg 1839. August. de Roskovany de matrimoniis mixtis inte Catholicos et Protestantes. Quinque Ecclesiis 1842. — 2) Col. VI. Eph. V. 21. Eccli XXV. 2. XI. 23.

gelis semper se stare meminerint. "Haec est enim, ait Apostolus, voluntas Dei, sanctificatio vestra; — — ut sciat unusquisque vestrum vas possidere in sanctificatione et honore; non in passione desiderii, sicut et gentes, quae ignorant Deum" 1).

5) Fides conjugalis, quam summopere commendare oportet, ut sit honorabile connubium et thorus immaculatus. "Fornicatores enim et adulteros judicabit Deus" 2). Contra adulterii crimen oggeces, a) quod adulteris saepe in sacris literis intentatur maledictio, ) quod Deus omnes privabit adulteros haereditate gloriae suae, quem non poterunt adipisci, nisi magno poenitentiae labore; c) quod urtum licet alioquin grande sit malum, longe majus describitur in lacra Scriptura adulterium, dicente Salomone: "Qui adulter est propter cordis inopiam, perdet animam suam, turpitudinem et ignoniniam congregat sibi, et opprobrium illius non delebitur" 3). d) Et si scelus istud semper fuit detestabile in antiqua Lege, longe est execrabilius in nova ob injuriam illatam matrimonio dignitate Sacramenti condecorato, unde majori jure conqueri potest Deus, se contemtum in adulterio ob peculiarem causam, atque cuivis adultero dicere, quod Davidi: Non recedet gladius etc. 4).

In interrogandis et examinandis conjugibus de iis, quae sanctitati Matrimonii opponuntur, quod nonnisi tunc, ubi potissima subcest causa, fieri licet, tenenda sunt ea; quae §. 97. de prudentia in interrogationibus circa VI. Decalogi praeceptum monuimus. Specialiter autem summa opus est cautione in confessione mulierum nuptarum, ita quidem, ut sedulo caveas, ne debiti conjugalis facile mentionem facias. Satis erit, si persona ejusmodi sit, quam de aliis etiam peccatis examinare soles, si quaeras (ubi causa quaerendi eat), num debitam marito fidem et obedientiam in omnibus rebus licitis praestiterit.

### Continuatio.

§. 284. Licet ad conjugum officia spectet, ut per legitimam copulam propagationi studeant, tamen exceptio datur, si quando conjuges ambo prorsus libere et mutuo consensu a matrimonii usu abstineat. In ipsa praxi confessarius apud juniores conjuges, ubi ejus consilium exquiritur, non facile annuat. Nam quamvis ejusmodi propositum laudem ob insignem animi fortitudinem mereatur, consensus tamen vere mutuus, et ex utraque parte prorsus liber, rarissime inter conjuges locum habet; et plerisque in tam arcto contubernio continentia diutius producta, periculosa redditur <sup>5</sup>). Praesertim res haec illis periculosa esse consuevit, qui solius pauperta-

<sup>1)</sup> I. Thess. IV. 3. 4. — 2) Heb. XIII. 4. Cfr. I. Cor. VI. 9. 10. — 3) Prev. VI. 32. 33. — 4) II. Reg. XII. 10. — 5) I. Cor. VII. 5.

tis causa ab usu conjugali cessant, ne scilicet proles multiplicentur. Talibus potius in Deum fiducia ingerenda est, qui, ut in Psalmo ') dicitur: "dat jumentis escam ipsorum et pullis corvorum invocantibus eum."

Si vero mulier a consuetudine viri ad enixius precibus divinis vacandum abstinere exoptet, neutiquam facile fidem ei habebis: praeterquam enim, quod hujusmodi fervor pietatis facile frigescat, nunquam fere suscipitur sine gravi aliqua viri offensione, quare marito, quando postulat, debitum conjugale praestare tenetur. Etiam in genere obligatio reddendi debitum sub gravi stringit \*); et confessarius iis, qui de hac culpa denegati scilicet debiti se accusant, rei gravitatem omni modo proponere debet, quum usus conjugii ad ejusdem essentiam spectet, et ex denegato debito tristissimi eventus oriri soleant.

Aliquando alteruter praestare, si petatur, debitum, non autem salva conscientia petere potest: a) si quis sive ante sive post matrimonium votum simplex castitatis emisit, a quo hucusque dispensatus non fuit; b) si qua pars sciens et voluntarie cum consanguine vel consanguinea alterius conjugis in primo et secundo gradu incestum commisit, et ab Episcopo dispensata non est. c) Quoties conscientia obnititur, quominus in his adjunctis debitum petat, v. g. dun sanitatem suam pessumdat 3).

Observari hic meretur, juxta alios per incestum amitti jus petendi debitum etiamsi persona peccans ignoraverit, hanc poenam incestui, qui impedimentum matrimonii subsequens involvit, esse annexam. Ast 8. Ligorius at probabile esse censet, conjugem, qui poenam incestui annexam ignoraverat, in usu matrimonii non impediri 4).

## Continuatio.

§. 285. In specie autem confessarius A) maritis commendet = a) Dilectionem sinceram uxoris; sic enim Apostolus monet: "Viri——, diligite uxores vestras, sicut et Christus dilexit Ecclesiam, et see ipsum tradidit pro ea, ut illam sanctificaret")." b) Liberalem susten—— 3.

Psalm. CXLVI. 9. — 2) I. Cor. VII. 3. seq. — 3) Cfr. Stapf. Theol. mor Cfr. Theolog. mor. lib. VI. n. 1074. 1075. — 5) Eph. V. 25.

tationem; nam ut idem Apostolus ait: "Viri debent diligere uxores suas ut corpora sua, nemo enim carnem suam odio habebit, sed nutrit et fovet eam, sicut et Christus Ecclesiam, quia membra sumus corporis ejus, de carne ejus et de ossibus ejus." c) Debitam honorationem; uti S. Petrus monuit dicens: "Viri similiter cohabitantes secundum scientiam, quasi infirmiori vasculo muliebri impertientes zonorem, tanquam et cohaeredibus gratiae vitae" 1). Et ideo jam Adamus Evam uxorem suam sociam vocavit dicens: "Mulier, quam ledisti mihi sociam" 2), ut indicaret, uxorem a marito non ut ancilam sed ut sociam in lecto, in mensa, et in honore tractari debere 3).

B) Uxoribus autem inculcabit inprimis: a) Concordem dileztionem erga maritos, qua et vitia ipsorum patienter supportent, nam haritas omnia suffert, omnia sustinet; oneraque communia in eduzandis et sustentandis liberis, in rebus domesticis omnique oeconomiae studio participent; hinc enim adjutorium vocavit Deus Evam 4). b) Justam reverentiam, quoniam vir caput est mulieris, teste S. Paulo, sicut Christus caput est Ecclesiae 5), constat autem quantam reverentiam Ecclesia Christo exhibeat. c) Debitam subjectionem, sic enim iterum monet Apostolus: "Mulieres subditae sint viris" 6) sicut domino, et sicut Ecclesia subjecta est Christo.

Non facile mulierum querelis adversus maritos confessarius credat, multo minus culpam in maritum conferat, quamvis haud dubie penes illum foret. Satius est re dissimulata maritis debitam observationem proponere uxoribus, ut demisse et patienter, si quid molestiae a viris accidat, ferant, usque dicto obedientes sint. Commendet ipsis praeprimis, si de viri ferocia conquerentur, opportunam taciturnitatem facilitatemque cedendi, vultus atque oris modestiam, amicas adhortationes et preces, denique talem in omnibus agendi modum, ut marito tenerum semper amorem, debitam subjectionem atque piam fiduciam exhibeant.

Monita neoconjugibus insinuanda vide in libro citato: Praecepta Pastoralis didacticae, p. 145—151.

# Matrimonii impedimento impliciti.

§. 286. In eorum, qui matrimonio se junctos profitentur, confessionibus excipiendis praecipuam attentionem merentur, ac moderamen sapientissimum exigit casus, quo matrimonii eorum aliquod emergat impedimentum.

Ad sublevandum molestum hac in materia laborem pauca praenotare juvabit de impedimentis matrimonii. Per impedimentum matrimonii generatim intelliguntur ea, quae obstant, ne matrimonium

<sup>1) 1.</sup> Petr. III. 7. — 2) Gen. V. — 3) Prov. XXXI. 10. Eccli. XXVI. — 4) Gen. II. Tob. II. 19. X. 13. — 5) Eph. V. 32. 24. — 6) I. Petr. III. 1. 28

rite ineatur. Quae si obstent, ne valide contrahatur, impedimenta dirimentia vocantur; si vero dumtaxat impediant, ne licite ineatur, mere prokibentia seu impedientia nuncupantur.

Cum autem matrimonium non tantum novae Logis Sacramentum sit, sed etiam verus contractus, sequitur ad ejus legitimam exsistentiam plures quam in aliis sacramentis requiri conditiones; ac consequenter plura quoque ex earum defectu enasci posse obstacula, quae efficiunt, ut illud vel non valide vel saltem non absque crimine iniri possit.

Impedimenta, de quibus hic agitur, directe ae primario ipsum contractum matrimonialem afficiunt; indirecte autem ac secundario tantum Sacramentum, quatenus nimirum, sublato contractu deficit Sacramenti materia 1).

Impedimenta dirimentia, quae efficiunt, ut matrimenium nec licite nec valide iniri possit, nec non impedientia, vide ad calcem libri in Appendice I.: Instructio pro judiciis ecclesiasticis Imperii Liaustriaci quoad causas matrimoniales ?).

## Modus agendi occurrente impedimento dirimente.

§. 287. Quoad matrimonia invalida distinguendum, an poenitens ipse de matrimonio invalido, cujus nexibus implicetur, se adcuset, itaque tam jus quam factum compertum habeat; vel confessarius ex facto in confessione allato, matrimonium invalidum esse colligat, quin poenitens ignorantia juris praepeditus, id perspiciature. Priori casu graviter ante omnia poenitentem commoneat, quod fornicationis se delicto sit polluturus, si debitum conjugale ante matrimonii convalidationem aut petere, aut praestare auderet. Convalidationem quod attinet, attendendum est: I. An impedimentum, dequo quaeritur, dispensationem secundum naturam suam admittature, atque an in eo saltem ad permanendum in contracto dispensarii soleat?

II. An poenitens, ut impedimentum auferatur, exoptet; an forsan potius eo ad nullitatis declarationem usurus sit?

Francisci Schmalzgrueber S. J. Jus ecclesiasticum. Romae 1845. Ex typographia Rev. Cam. Apostolicae.

Ubaldi Giraldi Expositio juris pontificii. Romae 1839.

<sup>1)</sup> De impedimentis matrimonii, Editio V. Mechliniae 1847.—2) Consul—P. Anacleti Reiffenstuel Jus canonicum universum juxta titulos li—quinque decretalium.

Petri Scavini Theolog. moral. universa. Tom. III. De matrimonio. Ne poli 1853.

Dr. Nicolaus Knopp, vollständiges katholisches Eherecht. II. Auflagensburg 1854.

Dr. Adam Joseph Uhrig, System des Eherechtes. Dillingen 1854.

Dr. J. Fr. Schulte, Handbuch des kath. Eherechtes. Giessen 1855.

Dr. Johann Kutschker, das Eherecht der kath. Kirche nach seiner Therie und Praxis. Wien 1856.

III. An altera pars de impedimento obtinente sciat, nec ne; ac priori casu, an parata sit ad contribuenda, quae in ea sunt, ad impedimentum tollendum; posteriori, an prudens adsit spes, fore, ut ad impedimentum semovendum concurrat, vel minus?

IV. An ejusmodi forsan sit matrimonium, in quo declaratio invaliditatis minus malum merito reputandum sit?

Impedimenta, quae ex consensus defectu reali (nec per praesumtionem tantum juris et de jure stabilito) enascuntur, dispensationem nullo admittunt easu; quippe Superioris auctoritas efficere nequit, nt societas per pactum ineunda, qualis matrimonium, adsit, ubi consensus defuit, aut ejus manifestatio repugnanti animo vi injusta exorta est. Igitur inter omnia, quae ad consensus defectum referentur, impedimenta canonica, unum raptus impedimentum ita ruandoque compositum, ut dispensationem secundum naturam suam idmitteret, eo scilicet casu, quo rapta, licet in raptoris adhuc pote-Mate constituta, consensum tamen animo parato praestitit. Ne tamen Christiani veniae spe ad talia provocentur facinora, quodque insuper raptae consensus, antequam in loco tuto constituta fuerit, du-Fus mérito censeatur: dispensatio hoc impedimento laborantibus raud concedi solet. Igitur qualecunque impedimentum ex defectu consensus matrimonio obstet, rei cardo in eo versatur, ut consensus, quando impedimentum juris privati, ab ea parte, cui matrimorium impugnandi jus competit, quando autem juris publici, ab utrarae parte, debita forma praestetur 1).

Unde confessarius, si poenitenti jus matrimonium impugnandi competat, prudentem adhibeat diligentemque operam, ut eum ad romuntiandum juri suo et consensum supplendum perducat; nisi forsan ex confessione clare appareat, eum esse mutuum vinculo invalido junctorum affectum, ut sperandum non sit, matrimonii convalidationem ad animarum salutem conjugibus expedituram fore Quedsi jus istud penes alteram resideat partem, et illa impedimentum vel mesciat, vel a consensu supplendo abhorreat, poenitens admonendus est, vel ut necessaria pro personarum adjunctis prudentia in impedimento revelando utatur, vel ut recusantis animum precibus, monitis, obsequio suavi demulceat. Eadem valent, quando impedimentum ita compositum, ut utriusque partis consensus ad convaliditatem necessarius sit.

<sup>1)</sup> Hace tamen de matrimonii tantum qua societatis convalidatione dicta sunt: ut matrimonii sacramentum aocedat, utriusque partis consensus nunquam non renovetur oportet.

## Continuatio.

§. 288. Quando impedimentum ex habilitatis defectu obtineat, et juris publici et secundum naturam suam indispensabile, nihil confessario restat, quam ut monitis, precibus imo et intentato Dei judicio poenitentem ad matrimonii jura, perperam usurpata, quantocius dimittenda compellat. Probe tamen quoad correctionis et admonitionis rationem distinguendum est, an matrimonium impedimenti nescius, an ejusdem bene conscius inierit. Porro quando pro circumstantiarum ratione vitae consortium absque infamia, aliisque gravissimis malis dissolvere non posset, ut istud ad tempus retineat, indulgeri potest, quippe homines plerique nonnisi successive eo perduci possunt, ut vitae hujus bonis quantumcunque fluxis vanisque ob regnum coelorum renuntient. Quum tamen timendum, ne continuato vitae consortio ad thori quoque consortium eidem assueti pelliciantur, caveat confessarius, ne indulgentiam istam absque causa sufficienti concedat.

Impotentia perpetua et antecedens, impedimentum quidem indispensabile ex habilitatis defectu ortum \*), ast juris privati est;
quum igitur tales salvis canonibus societatem matrimonio similem servare possint, poenitens, cui isto ex titulo nullitatis declarationem nostulare competit, admonendus est, ut, si non conjugis, fratrice sa tamen sororisve loco personam eidem junctam habeat; eo magis is quod ad nullitatis declarationem hac ex causa obtinendam, multa quae pudorem laedunt, necessaria sunt. Discrete tamen in hisce eprocedat confessarius, ac monendo contentus a praecipiendo abstineat. Idem de impedimentis, in quibus dispensatio nunquam indul geri solet, dicendum est, si unum excipias clandestinitatis. Nam ic neo compellendus potius esset poenitens, ut matrimonium, quam ecesterime fieri posset, coram parocho et duobos testibus ineat.

\*) Non desunt tamen, qui ipsum ex consensus defectu explicent, ac a errorem substantialem revocent. Istud tamen de eo tantum casu valer posset, quo impotentiam ignoraverit pars altera; et inde prona colusione sequeretur, exsecatos quoque matrimonium validum contrebere posse, modo corporis hanc conditionem sponsae significent, ista ad connubium ineundum paratam nihilominus se praestet.

# De dispensatione super impedimentis.

§. 289. Quando dispensationis suppetit remedium, ea prodimpedimenti ratione aut a Poenitentiaria Romana, aut ab Episcop qua Sedis Apostolicae delegato tectis nominibus petenda est. Rationes, quas Poenitentiaria admittit, eaedem sunt, ob quas Dataria forma communi dispensat. Scilicet: 1. Incompetentia dotis. 2. Agusta loci. 3. Inimicitiae componendae. 4. Evitatio litium seu prodimentia dotis.

cessuum. 5. Evitatio scandalorum. 6. Sponsae aetas superadulta. 7. Periculum haeresis. 8. Conservatio divitiarum in eadem familia. quae ad aliam transferri non solent sine magnis litibus et gravi familiae totius dispendio. 9. Excellentia meritorum. 10. Impraegnatio oratricis. 11. Periculum revelationis impedimenti cum infamia oratricis. 12. Periculum perseverantiae in peccato. 13. Periculum diffamationis oratricis. 14. Periculum perversionis vel transitus ad alienam Religionem. 15. Periculum damni spiritualis (Annotatione vix indiget, harum rationum nonnullas proxime dispensationes ad ineundum spectare; nihilominus etiam dispensationibus ad permanendum in contracto obtinendis paucis mutatis adplicari possunt). Quando igitur dispensabile occurrit impedimentum, poenitens vel paratum se praebet ad dispensationem petendam, vel ea potius occasione usurus videtur ad matrimonii vinculum rescindendum. Posteriori casu, nisi gravia et aperta rationum momenta contrarium suadeant, ad dispensationem via legitima sibi parandam magno studio compellendus est. Attamen minime, quando poenitente consensum praebente dispensatio petita et obtenta est, omnis ideo semper difficultas cessat. Quippe dispensatione indulta matrimonii validi possibilitas guidem, ast minime realitas procurata est. Verum ad convalidationem vel secretam et absque sacerdote faciendam necessario requiritur, ut consensus pro circumstantiarum diversitate, aut ab utroque, aut ab ea saltem renovetur parte, quae nullitatis declarationem petere possit. Fieri autem potest, ut matrimonium invalidum sit ob delictum, - e. gr. ob conjugicidium, copulamve cum persona in primo vel secundo gradu conjugi consanguinea ante matrimonium contractum habitam, — altera parte scilicet inscia. Quando confessarius prudenter possit confidere, partem laesam animum suum, revelato crimine, haud immutaturam, sed et secretum servaturam, et ad matrimonium convalidandum consensuram fore. consensus pro re nata coram parocho, confessario, vel quando sacerdotis praesentiae graves obstent causae, a solis saltem conjugibus iterandus est. Ceterum res ipsa docet, majorem, quam in ceteris, in conjugicidii impedimento cautelam adhibendam esse. Verum partem delicti occulti ream tantam in conjuge fiduciam raro reposituram ipsa Sedes apostolica praesupponit, quippe quae tali casu dispensationis literis urgere solet, ut pars ignorans de nullitate prioris consensus certior reddatur, sed ita caute, ut delictum non detegatur. Quae tamen conditio impletu saepe difficillima. Canonistae nonnulli volunt, -ut, qui dispensationem impetravit, conjugem ad consensum renovandum invitet, sub praetextu, quod matrimonium contrahendo haud sufficientem impertitus fuerit consensum; aut quod contrahentium consensus non raro vitio laboret, unde securitatis gratia consensum renovare consultum sit. Attamen ejusmodi dicta pronissima sunt ad parandas suspiciones amori conjugali exitiales; et quid, si delictum ignorans causae, cur talia proponantur, resciendae acriter insistat, ac priusquam exposita fuerit, consensum renovare constanter recuset? Unde alii malunt, ut reus consensum indirectum eliciendo acquiescat, et dicat e. gr. uxori (vel marito): Tam constanti amore junctus sum, ut, quando isto mihi temporis momento uxor ducenda (nubendum tibi) esset, eodem consentirem animo. An eadem tibi quoque mens? Et si altera pars: Et ego ad matrimonium nunc adhuc contrahendum parata (tus) essem, similiave reponeret, matrimonium convalidatum esse censent. Ast fatendum, tale dictum, quaestionis objectum haud assequens, per ambages elicitum, ne pollicitationem quidem, eo minus promissionem, qualis ad pactum pangendum necessarium est, fundare. Unde dicendum potius, eam, quae impedimenti dispensationem obtinuit, partem, salva conscientia matrimonii jura exercere posse, quod post ipsum debitis solemnitatibus initum, ad convalidationem procurandam, quae in ea erant, contulerit, partem autem impedimenti nesciam ideo, quod bona fide matrimonium valide contractum esse putet, in matrimonio absque peccato perseverare. Verum in hisce casibus ad summum Poenitentiarium recurrendum esse dicimus, ut aut aliquid de severitate clausulae de certioranda comparte delicti inscia remittat aut facultates a Pontifice necessarias expostulet, qui in impedimentis quae a jure scripto decernuntur, non solum auferre potest de medio incommoda, quae jam secuta sunt, cum in radice matrimonii legitimam prolem declarat, sed etiam ob consensum naturalem initio praestitum, et adhuc durantem dispensare potest a renovendo consensu.

Singularem prudentiam et cautionem confessarius adhibeat, quando ex facto in confessione allato, matrimonium invalidum esse intelligat, quin poenitens, ignorantia juris obstante, id percipiat. Etenim accidere posset, ut factum confessus matrimonii molesti jam jugum abjiciendi occasionem laetabundus amplecteretur, et convalidationis respueret media. Plerumque tamen is, cujus confessione talia patent, a culpa immunis haud est, nec inde matrimonium impugnandi jure potitur; nonnunquam factum pro natura sua in foro externo probari nequit. Hisce, quando suppeditant, scite utatur confessarius ad animi ex novo proni impetum refraenandum.

### De Sanatione matrimonii in radice.

§. 290. Pro uberiori intelligentia dispensationis in radice matrimonii, cujus supra mentio facta est, sequentia subministrare juvabit.

Intelligitur per dispensationem in radice sanatio matrimonii ablato impedimento, non quidem juris divini vel naturalis, sed legis dumtaxat ecclesiasticae, ut matrimonium, ob id impedimentum nulliter quidem sed cum consensu naturali initum, ita reddatur validum in omnibus suis effectibus ac si contrahentes, qui ad matrimonium ineundum inhabiles fuerant et consensum illegitime praestiterant, ab initio habiles fuissent et consensum legitime praestitissent 1).

Effectus hujus dispensationis seu sanationis matrimonii sunt:

a) per fictionem juris tollitur impedimentum juris ecclesiastici, quod in casu matrimonio obstat, ac si nunquam adfuisset; b) hinc sanatur primus consensus, qui ideo erat nullus, quia per impedimentum dirimens contrahentes erant inhabiles; sublato namque impedimento ac si nunquam adfuisset, consensus exerit vim suam naturalem; c) efficitur matrimonium validum ex nunc i. e. pro futuro. d) legitimatur proles plene, quia matrimonium in suo effectu sic sanatur ac se memper fuisset validum.

Hine patet, dispensationem in radice locum habere posse:

- 1) Quando una pars habeat quidem animum remanendi in marimonio, sed recusat renovationem consensus in facie ecclesiae, quando videlicet nullitas matrimonii publica est sive ex impedimento landestineitatis sive ex alio impedimento insimul. Quod ut pluriquem accidere potest in matrimoniis mere civilibus.
- 2) Quando una tantum modo pars habeat notitiam impedimena, quod alteri sine periculo revelari nequit.
- 3) Quando uterque conjux vivit in matrimonio nulliter conracto, quin tamen sine gravissimo damno desuper certiorari queant.

In executione hujus dispensationis attendendae sunt conditiones, sub quibus vim obtinere valeat. Requiritur autem: a) ut contrahentes communiter habeantur pro legitimis conjugibus neque cohabitatio eorum sit manifeste fornicaria; b) ut saltem una pars hona fide matrimonium contraxerit et altera pars pro casu consensum renovaverit; nam si uterque conjux matrimonium mala fide contraxisset, matrimonium in radice non est sanabile, quia nullum me quidem naturalem consensum in matrimonium habuerint; c) si vero ab initio bona fide contraxerunt, licet deinde detecto impedimento contra conscientiam in matrimonio perseveraverunt, poterit anatio in radice habere locum; d) debent adesse gravissimae causae; e) debet constare, conjuges sibi ab initio dedisse consensum matrimonialem et in eo adhuc perseverare <sup>2</sup>).

Quoad modum vero executionis hujus dispensationis notandum venit, quod absque omni speciali applicatione obtentae dispensationis uterque conjux in bona fide relinquendus sit, quando uterque impe-

Bened. XIV. Quaest. canon. qu. 527. §. Et in eo. Idem de Syn. dioec. libr. XIII, c. 21. n. 7. — 2) Cfr. Instruct. Cardin. de Caprara pro Gallis d. d. 26. Maji 1803.

dimentum ignorat et confessarius impedimentum detectum neutri conjugum absque periculo gravissimo revelare potest. Quodsivero alteruter tantum conjux impedimentum bene noverit, cum ipso in foro conscientiae dispensandum est, licet certioratio alterius partis remissa fuerit. Forma haec esse potest: Ego potestate Apostolica specialiter et expresse demandata matrimonium a te N. N. cum N. N. in consensu adhuc permanente nulliter contractum in radice ejus sano et consolido, prolemque susceptam et suscipiendam legitimam declaro in Nomine Patris, et Filii et Spiritus sancti 1).

#### De dubio circa matrimonii valorem.

§. 291. Licet praesumtio semper stet pro valore matrimonii, cum impedimentum plene probari debeat, nihilominus tamen dubii de matrimonii valore rationem habere oportet, quando quidem varii quantum ad consortium maritale exinde nascantur effectus, de quibus confessarius poenitentem commonere debet. Regulae adinstar universalis statuitur a Sanchez: "Leve dubium valoris matrimonii est deponendum; grave et probabile impedit solam debiti petitionem; certitudo nullitatis impedit prorsus usum." "Inito jam matrimonio et urgente dubio de ipsius valore manente dubio conjux dubitans non potest quidem debitum petere ante adhibitam diligentiam ad dubium vincendum sed tenetur reddere alteri petenti in bona fide, . ut patet ex capite Dominus, de secundiis nuptis. — — Dicimus "ante diligentiam" quia si dubitans contraxit in bona fide et post diligentiam non possit dubium vincere, probabilissimum et communissimum est, posse etiam petere ob possessionem petendi am acquisitam. Quapropter tradunt quod conjux ille post diligentiam licite potest petere semper ac certus non sit de impedimento, non obstante 🗷 quacunque probabilitate in contrarium." — Idem valet si uterque conjux bona fide matrimonium contraxit et postea dubitat de valore matrimonii. "Constat, docet Sanchez, neutrum posse petere ante praemis. sum debitum examen, postea autem manente eodem dubio, posse." Et Scavini: "Neuter potest conjugio uti ante adhibitam debitam diligentiam ad dubium vincendum, quia esset se discrimini committere."

Si matrimonium sit contractum cum dubia fide, alii negant tunc conjugem dubitantem posse post diligentiam adhibitum petere, adhuc dubio perseverante, quia non licet uti re, quae incoepta est possideri cum dubia fide; et haec sententia est quidem communior.

Formam literarum supplicum pro obtinenda dispensatione vide in libro Cl. Stapf, Pastoral-Unterricht über die Ehe, herausgegeben von Carl Egger, Domcapitular und Official. 6. Auflage. Frankfurt a. M. 1838.—Practische Anleitung zur christkath. Seelsorge v. Dr. Franz Hayker. 3. Auflage 1856. S. 407 — 418. — 2) S. Liguori Homo Apostol. tr. 18. N. 36.

eponere dubium ex titulo possessionis, potest tamen ex alio princiio, nempe quod in dubio standum est pro valore actus, praesertim natrimonii, in cujus favorem in foro tam interno quam externo emper in dubio judicandum est. Excipitur tamen casus, quo dubium desit de morte prioris conjugis 1). Dico: dubium; nam si habeur firma probabilitas de valore matrimonii, tunc communiter docent, ali dubitanti licitum esse, post diligentiam non solum reddere sed t petere, cum textus praefatus in casu dubii, non autem probabiliatis loquatur, et cum probabiliter dubitatur de vita prioris conjuçis, probabiliter dubitatur etiam de ipsius conjugis possessione 2).

### De matrimonio putativo.

§. 292. A matrimonio invalido caute distinguendum est putatitium, i. e. societas eorum, qui matrimonio ne secundum externam quidem formam contracto conjugum usurpant jura, conjugesque passim habentur. Tales si nullum eis obstat impedimentum, ad matrimonium quam celerrime contrahendum commonendi sunt, quod quidem eo facilius praestabunt, quod Ecclesia tali casu dispensationem a trina proclamatione concedere prona sit. Quando impedimentum, dispensabile licet, adversetur, augetur jamjam difficultas, quippe Poenitentiaria dispensationem ad permanendum in contracto tantum concedit, et in libellis supplicibus ad Datariam directis oratorum nomina nunquam non exprimenda sunt. Nihilominus ut aut eonjugii juribus renuntient, aut animarum salutem diffamationis periculo praeponant, confessarius gravitate paterna, et apostolico moneat, urgeat, jubeatque fervore.

Ast ardua saepenumero conditio est; quando impedimentum indispensabile, liberi forsan plures prognati, neque absque horum insigni damno et ipsorum diffamatione pseudo-conjuges vitae consortium solvere queant. Ne igitur nimio rigore ad legum divinarum humanarumque contemtum agantur, iis (praesertim si aetate jam provectiores), cedi potest, ut vitae protenus societatem colant; sanctissime tamen ambo promittant, fore, ut ab omni actu conjugali abstineant.

## De impedimentis impedientibus.

§. 293. In impedimentis impedientibus aut Superioris prohibitio, vel defectus lege determinati (Ecclesiae vetitum), aut temporis ratio (tempus sacratum clausumve), aut obligatio sponte con-

<sup>4)</sup> Cap. Dominus de secund. nupt. — 2) Homo Apost. tr. 18. n. 37. Dr. J. Kutschker Eherecht. §. 29.

tracta (sponsalia, et votum), ut matrimonium illicitum sit, efficiunt. Igitur poenitens, nisi ignorantia inculpabilis eum excuset de inobedientia, qua Ecclesiae praecepta in re gravi violavit, nunquam non arguendus, dispensatione tamen eatenus solummodo indiget, quatenus obligatio contracta cum matrimonio ex parte saltem compatibilis est; igitur in voto simplici castitatis tantum; quippe qui eo impediente matrimonium iniit, debitum quidem conjugale, ne innocentis juribus derogetur, reddere permittitur, ast petere prohibetur. Dispensatio in voto castitatis perpetuae a Sede Apostolica petenda est, ac ea tantum sub conditione indulgeri solet, ut orator vel oratrix, si conjugi supervixerit, ejusdem voti vinculo obstricta maneat.

### De prohibitionibus civilibus.

§. 294. Quoad prohibitiones civiles confessarius poenitentem admoneat. Christianum legibus civilibus, quatenus divinis non refragantur, ex ipsius numinis supremi praecepto sanctissimam debere obedientiam, et coram oculis ei ponat aerumnas, scandala, damna multifaria, quae ex matrimonio contra prohibitiones civiles contracto, et conjugibus et prolibus eorum enascuntur. Sic Inst. pro jud. eccl. Imp. austr. §. 69 statuit: "Sanctum est Christiano, potestati civili praestare obedientiam, ad quam Dominus ipse nos per Apostolum suum instituit. Eo districtius eas observet necesse est constitutiones civiles, quae ad ordinem moralem conservandum aceurate concurrunt. Quamvis igitur potestas civilis, quin validum inter Christianos matrimonium contrahatur, sanctionibus suis impedire minime possit, civi tamen Austriaco haud licet, negligere praescriptiones, quas lex Austriaca de civilibus matrimonii effectibus statuit." Et §. 70: Legis Austriacae praescriptiones quod attinet, magno agendum studio, ut a matrimonium contracturis exacte observentur. Quod si contingat, ut parochi monita nihil proficiant, res ad Rpiscopum deferenda."

## De Separatione a thoro et mensa.

§. 295. Quamvis matrimonium quoad vinculum sit indissoldbile, dissolvi tamen potest quoad thorum et mensam, remanente vinculo conjugali.

Vocatur haec separatio a thoro et mensa sive habitatione etiam divortium, quia duo conjuges in diversas abeunt partes. Hanc ex certis causis licitum esse sic definit Conc. Trid. "Si quis dixerit Ecclesiam errare, cum multas ob causas separationem inter conjuges quoad thorum seu quoad cohabitationem ad certum incertumque tempus fieri posse decernit: anathema sit¹)." Absque conjugali vitae consortio obligationes per matrimonium contractae impleri ne-

<sup>1)</sup> Sess. XXIV. c. 8, I. Corinth. VII. 10.

queunt: ipsum igitur in casibus tantum a lege ecclesiastica statutis et respectiva in forma a lege ecclesiastica praescripta solvere licet. Cum enim saepe contingeret, ut conjuges levibus de causis, cum publico scandalo, a se invicem recederent, sapienter legibus cautum fuit, ne ante fieret divortium quam illius causae fuerint juridice probatae et praecesserit judicum sententia. — Confessarii est, innocentes conjuges retinere ab instituenda lite, quando crimen alterius partis sufficienter probare non possunt.

Causae, ob quas separatio a thoro et mensa conceditur, sunt plures et diversi generis.

Specialiter vero recensentur:

1) Adulterium conjugis. "Quodsi conjugum alter adulterii Crimen commiserit, alteri jus competit, perpetuam a thoro et mensa separationem petendi nisi forsan approbaverit, permiserit, vel sua Culpa adduxerit aut ipse quoque adulterii reum se reddiderit. Jure suo excidit, quodsi alteri parti culpam expresse vel tacite condonet."

Ex dictis patet, partem innocentem habere jus, perpetuam a thoro et mensa separationem petendi, et cogi non posse ad reci-Diendam mulierem si notorium sit, eam adulterium commisisse. Excipiuntur tamen casus: a) Si conjux uterque ejusdem criminis reus Fuerit; tunc enim valet juris regula: "Paria crimina mutua compensatione delentur1)." Ita definitum est ab Alexandro III. et ab Innocentio III. Idem longe antea docuerat S. Augustinus: "Nihil est iniquius, inquit; quam causa fornicationis dimittere uxorem. si et Epse maritus convincitur fornicari«2). b) Si vir occasionem et causam dederit uxoris adulterio, sive ipsi denegando quae ad vitam sunt necessaria; sive a domo eam repellendo aut alia quacunque ratione durius et injuste cum ea agendo. c) Si vir uxoris adulterio consenserit aut ad illud eam impulerit: tunc enim non minus viro imputari debet quam mulieri. d) Si res sine crimine sit, ut si mulier per vim oppressa fuerit. e) Si conjux conjugem adulterum, post cognitum ejus crimen ad thorum receperit: haec enim agendi ratio vim reconciliationis habet. f) Si uxor virum suum probabiliter mortuum ob longam ejus absentiam, bona fide exsistimans alteri nupserít.

Quid, si conjux adulterii reus certa aut vero similia emendationis signa praebeat? Tunc interdum ex lege charitatis adulterum retinere obligatur." Cum dimissio uxoris fornicantis introducta sit ad corrigendum uxoris crimen per talem poenam; poena autem corrigens non requiratur ubi emendatio jam praecesserit, si mulier poeniteat sceleris, vir non tenetur eam dimittere. Praeterea Christus interrogatus an liceat uxorem ex quacunque causa dimittere respondet, eam non esse dimittendam nisi ob fornicationem; jam

<sup>1)</sup> Decretal. IV. 19. 4. — 2) Libr. I. de Sermone Domini cap. 16. — 3) S. Thom. in 4. dist. 35. art. 2.

vero et interrogatio et responsio rem licitam significant, non vero praeceptam.

Verum si illa dimissio imperata non fuerit, maxime ubi agitur de conjuge adultero quidem sed poenitente, aequum censendum est, ut eam retineat, quum maritus uxoris saluti, quantum potest, consulere debeat, quod saepe aliter fieri nequit, nisi mulierem non dimittat." Postquam enim Christus, inquit S. Augustinus, dixit adulterae: Nec ego te condemnabo; vade, deinceps noli peccare, quis non intelligat, debere ignoscere maritum, quod videt ignovisse Dominum, nec jam se debere adulteram dicere, cujus poenitentis crimen divina credit miseratione deletum 1).

Si separatio quoad thorum et mensam a judicio ecclesiastico pronunciata fuerit, pars innocens compelli non potest ad ream adulterii denuo recipiendam \*). "Quodsi mulier dimissa egerit poenitentiam et voluerit ad virum suum reverti, debet, sed non saeperecipere peccatricem, quae poenitentiam egit." Ubi Glossa explication voculam: debet i. e. debito honestatis, non necessitatis, quia etiam post poenitentiam posset eam accusare de adulterio.

Ex jure ecclesiastico adulterium unica causa est, ex qua separatio perpetua conceditur; in reliquis casibus separatio fit ab ad tempus subsecutae emendationis vel morbi malive sublati.

\*Et (Decretal. IV. 19. 4. "Unde quia nos consuluisti, utrum mulier ips debeat viro suo restitui et vir ad ejus receptionem compelli — consultationi tuae taliter respondemus, quod, si notorium est, mulierem ipsala — m adulterium commissise, ad eam recipiendam praefatus vir cogi no debet."

2. Praeter adulterium plures aliae esse possunt legitimae divortii causae: "Conjuges ad vitae consortium eatenus tantum obligat tur, quatenus id absque animae, vitae vel sanitatis periculo continuare possunt. Quodsi conjux a fide christiana deficiat, quod si a sollicitet, quodsi injuriis realibus vel insidiis vitam ejus et sanitatem in periculum adducat, quodsi ei acerbiores animi affliction per longius tempus intentet, etiam, quando malo corporali diuturi contagiosoque laboret, alteri parti supplicatione proposita concedendum est, ut a thorò et mensa separetur, usquedum conjuga ritae consortium, quin periculum saluti suae aeternae vel temporali immineat, renovare possit. Conjux quem altera pars malitio eleseruit, separationem a thoro et mensa petere potest, usque du mesertionis reus animum ad officia conjugalia adimplenda paratum sufficienter probaverit.

Etiam propter tales officiorum transgressiones, quae jurib bona temporalia attinentibus vel honori civili alterius conjugis

<sup>1)</sup> Libr. 2. de adult. conjugiis cap. 6. — 2) Decretal. V. 16. c. 3. Si v Tr. De adult.

grave afferunt detrimentum, aut urgens parant periculum, temporalis a thoro et mensa separatio pronunciari potest 1).

3) "Conjuges mutuo consensu vitae consortium eum in finem solvere possunt, ut Religionem a Sancta Sede approbatam ingrediantur vel ambo vel una tantum pars, aut ut vir ordines sacros suscipiat. An et quibus sub conditionibus altera pars in saeculo permanere possit, juxta legum ecclesiasticarum praescripta decernendum est."

Jure canonico requiritur, ut conjux alter Religioni sese dewoveat, si adhuc sit juvenis. Ratio est, quod Matrimonii usum expertus ipsique assuetus variis periculis in saeculo foret obnoxius; quod si propter aetatem senilem nulli incontinentiae suspicioni et periculo subjaceat, poterit in saeculo remanere, modo simplex perpetuae castitatis votum emiserit. Ita statuunt Alexander III. et Bened. XIV.<sup>2</sup>).

#### Parentes.

§. 296. Patribus et matribus sunt prae ceteris injungenda: a) Charitas erga proles, quam Deus praecordiis parentum indidit: "Num quid mulier oblivisci potest infantem suum, ut non misereatur filio uteri sui" 3)? b) Liberalis sustentatio, ut dicere quodammodo possint suis domesticis, quod Christus discipulis suis dixit: "Vos estis, qui permansistis mecum, et ego dispono vobis, ut edatis et bibatis super mensam meam" 1). c) Christiana institutio. ut scilicet in pietate, bonis artibus et moribus decentibus instituantur, - atque ideo ad haec omnia addiscenda occasio illis mediaque subministrentur. Huc spectant inprimis virtutum exempla, quibus liberis suis praeluceant parentes 5), et pietatis ac Religionis exercitia domestica, quae non solum ad pietatem inducunt, sed etiam gratiam divinam pro hac obtinenda necessariam acquirunt. Rogandi sunt parentes, ut quotidie et maxime sub precibus matutinis et sub missae sacrificio offerant Deo proles suas; pius hic usus multas et uberes de coelo deducet benedictiones. Exemplum piae matris laudatur S. Monica, quae piis lacrymis Augustinum filium suum deflevit, et a Deo conversionis gratiam obtinuit. Et quia illicia peccatorum undique circumstant, sedulo curandum est, ut praeter doctrinam et exercitia religiosa seductionis et perversionis pericula arceantur. Quanta sollicitudo juvenili pudori et innocentiae debe-

<sup>1)</sup> Decretal. IV. tit. 19. de divortiis. — 2) Decretal. libr. III. tit. 32 c. 4. et 13. — Bened. XIV. de Synodo dioeces. libr. XIII. cap. 12. n. 11—15—S. C. C. 2. Maji 1722. — 3) Isaiae XLIX. 15. — 4) Luc. XXII. — 5) Cfr. Tit. II. 6. Rom. XI. 16. II. Tim. I. 5. Tob. XIV. 15. 17.

tur! \* d) Paterna correctio juxta monitum Salomonis; "Filii tibi sunt? erudi illos et curva illos a pueritia illorum" ¹). Recte tamen paterna exigitur correctio, quae suavitatem vel lenitatem cum rigore permixtam habet, sicut S. Gregorius M. monet: "regat disciplinae vigor mansuetudinem, et mansuetudo ornet vigorem, et sic alterum commendetur ex altero, ut nec vigor sit rigidus, nec mansuetudo dissoluta." "Debent parentes in disciplina et correctione Domini filios educare adhibita lenitate et clementia, nec, quantum in ipsis sit, ullam omnino ipsis causam dare, quamobrem aut irasci debeant aut dolere" ²). Tunc enim locum habebit apud subditos ea S. Bernardi exclamatio: "O beata Mater charitas! quae sive foveat infirmos, sive exerceat provectos, sive arguat inquietos, diversis diversa exhibens sicut filios diligit universos. Cum te arguit, mitis est, cum blanditur, simplex est, pie solet saevire patienter novit irasci, humiliter indignari" ³).

\*Crescente aetate prolium parentes nolint exspectare, donec certa signa discretionis edant, sed mature eas assuescant modestiae, removeant e cubiculo, in quo parentes dormiunt; nec proles, maxime diversi sexus, in latebris diu una ludere sinant, quin illis intendant. Maxime singularem curam et custodiam agere debent, si pueris lavacra concedant in rivis, locisque publicis! Si plurimi pueri seducuntur in plateis, angulis, stabulis, hortis, campis, quid fiet in lavacris, ubi cum vestimentis omnis abjicitær verecundia? ubi socii se lavantes plerumque sunt filli parentum reproborum. Crede, ca flagitia patrantur a pueris simul lavantibus, quae flammis expianda essent. O Parentes, parcite vitae puerorum, parcite animae, parcite transcuntium oculis! Arcete cos potius, nisi servata omni, qua fieri potest, honestate, modestia et verecundia id fieri possit.

## De culpa parentum in peccatis filiorum.

§. 297. Salus Ecclesiae et Reipublicae plurimum dependet a salute familiae domesticae, quae tuto stare nequit, nisi parentes omni solficitudine et cura in proles suas ducantur, ut pie sancteque educentur. Quod quum primarium parentum officium constituitur, omnem operam navabit confessarius, ut patres matresque familias sanctum hoc officium edoceat, ne fors participes fiant peccatorum prolium suarum. Quapropter pauca de culpa parentum in peccatis prolium suarum monere juvat, quae confessario in admonitione et instructione ejusmodi parentibus danda usui esse possint.

Si novi conjuges ex praecipiti juvenilis aetatis levitate, forte etiam ex praeviis peccatis carnalibus ad nuptias inducti fuerint, raro piam vivendi rationem induent, et hinc prolibus suis pacificam et amabilem christianam indolem communicare non poterunt. Itaque

Eccl. VII. 25. XXX. 9. — 13. — 2) S. Bas. Reg. 76. c. 2. — 3) Epist.
 Cf. Familie Traugott, oder wahre Grundsätze und Früchte christlicher Erziehung von Rädlinger, Hofcaplan. München 1833.

jam ex vita praeterita peccatorum a prolibus suis committendorum participes quodammodo fiunt. Desperanda utique non esset ejusmodi parentum emendatio, quia Deus gratiam suam nonnisi raris peccatoribus semetipsos obdurantibus subtrahit, sed plerumque societas haec sancta conjugalis, unionis Christi cum Ecclesia symbolum, sine censilio Spiritus sancti inita, a sanctitate symboli per omnem vitam degenerat.

Ex praesenti vivendi ratione participatio parentum de peccatis prolium fit partim negative, partim positive. Negative, si omittunt proles suas ad christianam vivendi rationem exercere, aut 66rum erratis indulgent. Ad christianam vivendi rationem necessariae sunt preces vespertinae, et matutinae singulis diebus, auditio SS. Missae et praedicationis verbi divini diebus Dominicis et festivis. Si parentes proles suas adultiores ad hanc obligationem implendam monere, adigere et cogere neglexerint, vitae eorum perversae participes evadent. Pulchre in hanc rem scribit S. Chrysostomus 1): "Omnis improbitas liberorum ex negligentia nostra oritur, et quod non a principio, neque a primaeva aetate ad pietatem ipsos informaverimus — Ut imbuantur profanis disciplinis, operam damus: . . . ad spectacula quidem frequenter ascendere sinimus. ad Ecclesiam autem nunquam venire compellimus, sed si semel, aut iterum parvulus huc adveniat, temere, frustra atque animi causa huc advenit. At non ita fieri oportuit, sed quemadmodum, cum ad scholas mittis, disciplinarum ab ipsis rationem exigis, ita cum ad Ecclesiam mittis vel potius ducis; non enim aliis illos committere. sed illos tenentes huc oportet intrare, et eorum, quae hic audiverint et didicerint, memoria reposcenda est. Sic enim fieret, ut a nobis facile ad meliorem frugem liberi revocarentur." Porro si liberis indulgent, ut societatibus promiscuis, sive lusoriis, sive potatoriis, sive chorealibus, misceantur, unde de sociorum levitate. et ferocia, et libidine participant, multo magis improbitatis prolium suarum omniumque peccatorum ex effraena juvenili licentia oriundorum rei fiunt. Idem ad juvenilis aetatis tentationes partim praecavendas, partim vincendas Sacramentorum Poenitentiae et Eucharistine frequentior usus necessarius est, quia juvenilis aetas saepe in malam partem deflectit, quin a via recta aberrare se noscat. saepe etiam de sua sibi cum mundo assimilatione gratulatur. Con-· fessarius pericula societatis, et malitiam nascentium affectuum dignoscet, et mature, antequam in peccata gravia externa labantur, perielitantes docebit, et remedia illis adhibebit. Necessitatem Communionis Eucharisticae contra ingruentes tentationes Christus asseruit 2).

<sup>1)</sup> Serm. 29. in illud: Vidua eligatur. — 2) Joan. VI. 51.

Positive parentes peccatorum a prolibus suis committendorum reos se faciunt, si immoderatum sermonem in ore suo habuerint¹). Omnis immoderatio in lingua se prodit, et mala parentum indoles per solam immoderatam loquelam prolibus communicatur. Unde et sermo parentum in peccatis gravibus viventium, etiamsi indifferentia narraverint, scandalizat proles, et mentis eorum tranquillitatem tollit. Verum si animus parentum vitiosus fuerit, sermones vitiosi non deerunt in altercationibus, detractionibus, turpibus narrationibus et calumniis. Accedent insuper colloquia contra Evangelii doctrinam et contra innocentiam et modestiam prolium a probis parentibus educatarum. Non raro etiam petulantia et superbus ornatus in vestibus prolium ab hujus generis parentibus promovetur. Sie praesente vivendi ratione parentum proles scandalizantur.

Intuitu temporis futuri parentes scandalo fiunt prolibus suis, a) si proles suas laboribus et paupertati non assuefaciunt, ut paucis et necessariis sint contenti. In puerili et juvenili aetate parco victui, hyemali frigori et aestivo calori assuefieri homines debent, secus ad labores et fata adversa inepti fiunt. b) Si proles suas timori Dei, et recogitandis divinis in praevaricatores judiciis non educant. Nam levitas juvenilis aetatis contra seductiones ubique obvias et saepe artificiosas ex motivis mere temporalibus aut philosophicis nullam habebit constantiam. Solus Dei timor celerem e periculis fugam in animum juvenilem inducet. Unde proles precibus assuefaciendae sunt, in precibus enim juvenilis animus Deum cogitare discit: et parentes saepe de Deo et rebus divinis sermonem instituere debent, ut proles de Deo cogitare et loqui discant. c) Si parentes proles suas ad lubricas et vanas vitae conditiones destinant.

Igitur confessarius parentes sibi necdum satis cognitos praeter propriam ipsorum vivendi rationem probe etiam examinet de prolium suarum indole, obedientia, precibus et occupatione domestica.

# Parentes illegitimarum prolium.

§. 298. Res sane tristis non minus ac laboriosa est, cum S. tribunali se sistunt parentes prolium illegitimarum. Cum multa diffidentia confessiones illorum excipiat confessarius, poenitentiamque eorum cauto examine probet; nam praeterquam, quod saepe vero omni dolore ob peccatum suum destituantur, periculum in peccata carnalia relabendi apud has personas olim peccatis mutuis assuetas, et nunc vinculo parentali conjunctas magnum est. Verum si quis ex his fornicariis juvenibus seriam poenitentiae agendae voluntatem exhibuerit, ad exemplum filii prodigi 2) confessarius illum toto cor-

<sup>1)</sup> Jac. III. 6. — 2) Luc. XI.

dis affectu complectatur. et ex sociorum sorditie suscipiat, moerentem consoletur, ad confessionem saepenumero generalem denonendam invitet et adjuvet. Postea si toto corde ad Deum conversus fuerit, duriora illi proponat sequentia: a) vitam laboriosam cum quotidianis pietatis exercitiis; incipere autem debebit a consociationibus mundanis se separando, ludibria, quibus forsan impetetur. patienter sufferendo. Dura sunt haec juvenili aetati: sed quia conversio horum hominum ex animi sui depravatione, et ex sociorum consuetudine res valde difficilis est, magna et insolita Dei gratia eam operatura non deerit. b) Uni alicui confessario probo, et cum piis ad Deum precibus eligendo dirigendum se praebeat, et quia cum confessario saepius conversandi occasio deest, singulis diebus dominicis et festivis praedicationi Verbi divini adesse et pium aliquem librum legere debet. c) Pro christiana prolis suae illegitimae educatione omnem curam habere debebit. Si matrem illegitimam pariter conversam, et serio poenitentem esse viderit, ni aliae circumstantiae dissuadeant, - de ea in uxorem ducenda cogitare poterit. Quodsi mater non seriam et probatam conversionem praeseferat, forte prolem suam maternae educationi subtrahere et in meliores manus tradere debebit. d) Propter magnum in pristinam consuetudinem relabendi periculum, confessarius ejus generis opera satisfactoria imponat, quae illud minuunt, aut impedimento sunt, quominus denuo peccent. Quandoque Deus ex infinita sua misericordia hujusmodi poenitentibus quasdam internas externasque miserias immittit, quibus fortissime e mundo secernantur, et cum Deo conjungantur.

#### Nobiles.

§. 299. Confessarius, qui Nobilibus illustri stemmate natis Dominisque potentia et auctoritate insignibus a sacris esse solet, opus aggreditur uti saluberrimum, ita et difficillimum, tum ob vitae illorum conditionem externam, cujus nunguam non rationem habere oportet, tum ob peculiaria tentationum, quibus obnoxii esse solent, illicia. Licet enim christiana perfectio, ad quam omnes eniti tenemur, una sit, consistens in firmo constantique studio ad charitatem pertingendi, diversimode tamen est exercenda, a nobili videlicet et a plebejo, a famulo et a Principe; imo ne hoc quidem satis est, sed et ipsa devotionis praxis viribus vitaeque conditioni cujusque in particulari est accommodanda. Atque sic alii in rei suae familiaris et domesticae cura, alii inter arma et gladios, alii suis in soliis regalibus, adepti sunt perfectionem, et medios inter mundi strepitus, inter quos perfectio, si qua sit, destruenda et minime provehenda videtur, eam conservarunt. Studeat igitur confessarius precibus Deum exorare, ut sibi in tanto munere spiritum sapientiae et consilii, spiritum scientiae et fortitudinis, spiritum pietatis et timoris Sui elargiri dignetur. Praeprimis autem caveat, ne iis aduletur, peccatisque eorum conniveat ex imbecilli hominum timore, veritatem reticendo aut dissimulando! "Non facies, quod iniquum est, nec injuste judicabis. Non consideres personam pauperis, nec honores vultum potentis. Non est acceptatio personarum apud Deum 1). Poenitentibus utut nobilissima stirpe conspicuis, ubi status eorum moralis id poposcerit, pariter turpitudo vitae corruptae est ob oculos ponenda, apta statui ipsorum conveniens satisfactio injungenda, aut etiam, si fors opus fuerit, absolutio proroganda. Quod attinet externam formam quaestionum, admonitionum, instructionum et dehor-tationum, quas eis impertire oportet, ea non quidem sit plane ita concinnata, uti hominibus inferioris sortis convenit, attamen etiam hoc respectu cavendae sunt immodicae urbanitatis formulae. Corant n Dec omnes peccatores sumus, et indecens foret, in sacro Poenitentiae tribunali variis titulis v. g. Ew. Gnaden, Ew. Durchlaucht 🛥. manorum Sie, eo quod fors minoris reverentiae esse existimet, ut ti 

Qui amplissimis in Ecclesia et Civitate muneribus fungunturant, bene monentur, α) ut sapientiam a Deo efflagitent, quae, cur m omnibus, potissimum iis, qui auctoritate et potentia insignes sunt at, negessaria est juxta illud Salomonis: "Da mihi sedium tuarum asst 🚄 istricem sapientiam, et noli me reprobare a pueris tuis: queniame .m servus tuus sum ego, et filius ancillae tuae; homo infirmus et ex gui temporis, et minor ad intellectum judicii et legum"). β) intelligant, et animo saepe revolvant, non esse potestatem, nisi Deo; ut discant Eum timere, qui aufert spiritum principum" ----), totisque viribus contendere, ut divinam ipsius legem et ipsi perfect te observent, et ad eam observandam subditos verbo et exemplo adhomertentur. "In omnibus te ipsum praebe exemplum bonorum operúm—, in doctrina, in integritate, in gravitate" 1). "Quanto magnus e humilia te in omnibus, et coram Deo invenies gratiam, quenia magna potentia Dei solius, et ab humilibus honoratur" ). "Pusillu—m et magnum Ipse fecit, et aequaliter cura illi est de omnibus" 6).

Quantum vero ad confessarium, profecto opus non esse articomi rerum temporalium se immiscendo, quandoquidem bono spicituali poenitentis sui unice intentus nonnisi ea dicat et agat, cum intelligentia et prudentia, cum comitate et lenitate, quae salutem animae spectant Quantopere alias aberraret ab exemplo Sanctissimai Salvatoris!

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lev. XIX. — <sup>2</sup>) Sap. IX. 4. 5. — <sup>3</sup>) Psalm. LXXV. 13. — <sup>4</sup>) Tit. II. 7. — <sup>5</sup>) Eccli. III. 20. — <sup>6</sup>) Prov. XX. 28.

Nec sibi blandiatur, eo quod Nobilium confessionibus exciplendis occupetur. Pusillum et magnum Ipse fecit, et aequaliter cura illi est de omnibus! Meminerit e contra verborum S. Gregorii P.: "Quid est, quod regulus Dominum rogat, ut ad ejus filium veziat, et tamen ire corporaliter recusat; ad servum vero Centuriovis non invitatur, et tamen se corporaliter ire pollicetur? Reguli ilio per corporalem praesentiam non dignatur adesse. Centurionis vervo non dedignatur occurrere. Quid est hoc, nisi quod superbia 10stra retunditur, qui in hominibus non naturam, qua ad imagisem Dei facti sunt, sed honores et divitias veneramur? - increpata est ergo superbia nostra, quae nescit pensare homines propter homines. Sola, ut diximus, quae circumstant hominibus, pensat, naturam non aspicit, honorem Dei in hominibus non agnoscit. Ecce, ire non vult Filius Dei ad filium Reguli, et tamen venire paratus est ad salutem servi. Certe si nos cujuspiam servus rogaret, ut ad eum ire deberemus, protinus nostra superbia in cogitatione tacita responderet dicens: Non eas, quia temetipsum degeneras, honor tuus despicitur, locus vilescit. Ecce de coelo venit, qui servo in terra occurrere non despicit, et tamen humiliari contemnimus, qui de terra sumus" 1).

### Magistratus et judices.

§. 300. His inprimis tria inculcanda veniunt. a) Ut bene ponderent, quale officium sibi sit commissum: ideoque illa Josaphati verba sibi approprient: "Videte, quid faciatis, non enim hominis exercetis judicium, sed Domini, quodcunque judicaveritis, in vos redundabit"2). b) Ut, quemadmodum idem Rex monuit, si timor Domini cum ipsis, et cum diligentia cuncta faciant. c) Ut sedulo caveant pericula, quibus officium ipsorum subjectum est, videlicet injustitiam, respectum personarum, et acceptionem munerum: "non enim, ut idem Rex subdit, est apud Dominum Deum nostrum iniquitas, nec personarum acceptio, nec cupido munerum" 8). Quae ut eo sanctius observentur, proderit in memoriam revocare terribilem exhortationem Salomonis, ubi ait: "Praebete aures vos, qui continetis multitudines, et placetis vobis in turbis nationum, quoniam data est a Domino potestas vobis et virtus ab Altissimo, qui interrogabit opera vestra, et cogitationes scrutabitur, quoniam, cum essetis Ministri Regni illius, non recte judicastis nec custodistis legem justitiae, neque secundum voluntatem Dei ambulastis. Horrende, et cito apparebit vobis: quoniam judicium durissimum in his, qui praesunt, fiet. Exiguo enim conceditur misericordia, potentes autem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hom. 28. — <sup>2</sup>) II. Paral. XIX. 6. — <sup>3</sup>) Exod. XXIII. 6. 8. Deuter. I. 17. X. 17.

potenter tormenta patientur, non enim subtrahit personam cujusquam Deus, nec verebitur magnitudinem cujusquam; quoniam pusillum et magnum Ipse fecit, et aequaliter cura est illi de omnibus"<sup>1</sup>).

#### Milites.

§. 301. In confessionibus militum excipiendis confessarius sedulam adhibeat curam: utens omni gravitate, pari tamen cum suavitate, utpote cum milites non minus ac ceteri fideles, amore. ducantur et impellantur ad virtutem et christianam pietatem. Moneat autem prae reliquis (quae etiam objecta quaestionum constituunt, quandoquidem eos examinare saepe necesse fuerit): a) Ur fidem Principi jurejurando datam conservent inviolatam ad exem plum Ethaei, qui licet ceteri commilitones Davidi fidem negassent remque cum Absolone habuissent, fidelis nunquam non exstitit: "Vivi -i Dominus Deus, inquit, ubi Rex meus est, ibi et servus ipsius erit. \_\_\_." b) Ut obedientiam promtam et exactam ex amore Christi obedientia is usque ad mortem libere praestent. c) Ut memores praecepti . Joannis contenti sint stipendiis suis 2); neminem concutiant aut ca alumnia afficiant, aliave injuria lacessant. d) Ut a blasphemiis, malt is inprecationibus, gravibus iris et rixis, a lusibus et furtis, et im \_nprimis a luxuria abstineant, persuasi, quod Lex divina cuncto- -s, nulla hominum classe excepta, pariter obliget, aequaliterque strik ingat. e) Ut in bello non audeant ecclesias profanare, aut sacra va - sa infringere, vel quidquam rerum sacrarum sibi vindicare; ut cleric et monialibus, et civibus innoxiis, senibus et pueris parcant. f) Ut quoad Religionis exercitia, divino cultui diebus festis non solument devote intersint, sed etiam, prout rerum occasio fert, una alteravice per annum sacramentaliter confiteri sacraque Synaxi se refice-ere studeant. Juvat eos monere, praecipue tempore belli, ut conderent, quam in periculoso statu animae et corporis haereant, nt proin semper studeant esse in statu gratiae, per contritionem in casu necessitatis elicitam. Doceat quoque eos in militia spiritu-li se perpetuo exercere; id est, in moderandis animi perturbationibis, et reliquis observandis, quae ad christianam disciplinam spectarit, ut sic vere Christi milites, et hostibus fortiores sint. "Melior est sapiens viro forti, et qui dominatur animae suae, expugnato re urbium" 3). Exempla SS. Militum plurimum valent in exhortatio == e danda e. g. Cornelii, S. Georgii, S. Floriani M., S. Mauritii al ... rumque 4). Exempla humanitatis sensus erga captivos exhibent = acrae literae 5).

<sup>1)</sup> Sap. VI. 3. seq. — 2) Luc. III. 4. — 3) Prov. XVI. 32. — 4) Act. X. — 5) IV. Reg. XXV. 27. — II. Paral. XXVIII. 15. — Act. XXVII. 1. 3. 41 — 44.

In satisfactionibus injungendis primaria ratio status militaris habenda est; hic nec jejunii, nec eleemosynae impositionem fert, adeo, ut poenitentiae vel maxime consistant in precibus persolvendis, et in sufferendis cum patientia et in voluntatem divinam resignatione vitae miseriis ac molestiis, quibus vita militaris subjecta est.

Si contingat, ut miles confitens de peccato se accuset, quod reservatum est, distinguere oportet, utrum poenitens sit miles transiens, an stationarius; priori casu Episcopi plerumque concedere solent facultatem a casibus sibi reservatis absolvendi, casu vero altero poenitens tractandus est ac alius quisque, qui apud confessarium pro reservatis non deputatum confitetur.

Quid de duello, quod inter milites nonnunquam fieri assolet? Duellum si ineatur ex condicto cum assignatione praevia loci et temporis, casus est Summo Pontifici reservatus!), intra Italiam etiam respectu privilegiorum regularium. Si autem fiat tantum ex calore iracundiae, subita ira vel rixa, vel si quis occurrens inimico dicat: Distringe ensem et pugnemus, hanc excommunicationem et reservationem non incurrit; nec enim tunc est proprie duellum, sed injusta aggressio.

### Opices et mercatores.

§. 302. Commenda his: a) Bonam intentionem ante opus; ut hac ratione solari se possint illis S. Pauli verbis: "Itaque fratres mei dilecti, stabiles estote et immobiles, abundantes in opere Domini, semper scientes, quod labor vester non est inanis coram Domino" 2). b) Assiduitatem in ipso opere, juxta Ecclesiastici monitum: "In omnibus operibus tuis praecellens esto" 3). c) Justitiam post opus, ut scilicet neminem defraudent, majus pretium aut salarium exigendo, quam justitia permittit, sed semper in corde habeant verissimam Salomonis sententiam: "Si quis justitiam diligit, labores hujus magnas habent virtutes" 4).

#### 'Heri seu Domini.

§. 303. Si circumstantiae id ferant, heri monendi sunt, ut obligationi suae satisfaciant. Videlicet, a) ut in mandatis suis justitiam, quin imo aequitatem ac humanitatem servare contendant, et in exigendis laboribus virium ac infirmitatis humanae rationem habeant, idque in timore Dei et exemplo Domini<sup>5</sup>). Ipsorum enim Deus et Pater, omnium etiam dominorum Dominus, Deus et Pater est<sup>6</sup>). b) Ut, quod justum et aequum est, famulantibus praestent,

Conc. Trid. Sess. XXV. de reform. c. 19. Bened. XIV. "Detestabilem" die 4. Idus Nov. 1752. — 2) I. Cor. XV. 58. — 3) Eccli. XXXIII. 23. — 4) Sap. VIII. 7. — 5) Eccli. XXXIII. 30. 31. — 6) Eph. VI. 9. Job. XXXI. 15.

secundum illud Apostoli: "Scientes, quod et ipsi Deum habeant in coelis" 1). Justitia exigit persolutionem mercedis condictae, quam ultro retinere nefas est 2). Aequitas autem piam liberalitatem intendit. atque ea, quae citra moralem famulorum causam pereunt, ipsis haud imputat; famulis longo servitio praestito dulcem et quietam senectam concedit 3). c) Ut sedulam salutis animae curam gerant. honestati et religioni famulitii sollicite invigilando, ne verbo et exemplo pravo ad impietatem seducantur, quo saepe fit, ut proh dolor! aliorum, imo filiorumfamilias seductores exsistant: otium eliminent, tollant pravas consuetudines bonasque substituant.Preces 🚗 🦡 communes, et si fieri poterit, lectio libri spiritualis plurimum commendantur. Absolutum vero dominis incumbit officium, ut eos cultui divino diebus dominicis ac festivis interesse jubeant, et bonco 🖚 vitae exemplo praeluceant. "Si quis suorum et maxime domesticorum curam non habet, fidem negavit, et est infideli deterior" "Qui vere patresfamilias sunt, omnibus in familia sua tanquam filii: 🛋 iis ad colendum et promerendum Deum consulere debent" 5). Regulus ... s. cujus filius sanabatur a Christo Domino, ipse credidit, et tota do o. mus ejus 6).

Graviter multumque peccant, qui, dummodo laborcs rite practistentur, domesticis, quidquid lubet, indulgent; eosque a praescript to cultu aliisque pietatis exercitiis retrahunt, perversis principiis in the mobuunt, famulas ad turpia sollicitant, ipsorum conscientiae irrident etc. Hi sane horrendum sibi judicium parant.

#### Famulantes.

§. 304. Ea fere commendare oportet, quae S. Paulus illicommendaverat: a) Obedientiam perfectam, quam his verbis indicavit: "Servi, obedite dominis carnalibus cum timore et tremore".

b) Fidelitatem sinceram, quam idem Apostolus insinuaverat, dum eximplicitate cordis eos obedire voluit. Contra hanc virtutem pe ecant, si curam rei domesticae non gerant, rem domesticam neg ligentia culpabili perdant scienterque subducant, aliisque condonent; si emendo vel vendendo sibi partem retineant, si clandestinas alioru defraudationes non detegant. Nec valet apud famulos sic dicta compensatio occulta 8). c) Alacritatem indefessam; hanc enim indicant verba: "non oculum servientes, sed ut servi Christi facientes verbatatem Dei ex animo, cum bona voluntate servientes." Ut aute hoc tanto facilius praestent, efficacissimum illis medium confess

<sup>1)</sup> Col. IV. 1. — 2) Jac. V. 4. — 3) Jac. II. 13. Matth. VIII. 5. — 14. — 4) I. Tim. V. 8. — 5) S. Aug. de Civit: Dei libr. 19. c. 16. — 6) Joan. IV. 53. Act. X. I. 2. XVI. 32. 33. — 7) Eph. VI. 5—9. Cfr./l. Pet. II. 18. 19. Cfr. Tit. II. 10. — 8) Col. III. 25. Luc. XVI. 10. Eccli. XXIX. 28.

rius offert, dum suadet, ut certo sibi persuadeant, ea obsequia, guae dominis suis praestant, Christo se exhibere, et ab ipso se mercedem recepturos.

Monendi sunt quoque famuli famulaeque, ut non solum sint neris suis obedientes fidelesque propter Deum, cujus auctoritate Domini mandant, verum etiam, ut res dictaque vel errata herorum non divulgent, apud alios eis non detrahant, vel calumnientur, quoniam, nisi altioris ordinis officium postulet, aliorum errata disseminare vetitum est lege christiana.

Ceterum per se patet, famulantium esse, denegare obedientiam in rebus peccati; neque patiantur sese qua instrumenta ad haec illave peccata haberi. Famulatum utut utilissimum desere, si animae tuae detrimentum instet.

#### Divites.

§. 305. Divitibus maxime commendare debet confessarins ea, quae S. Paulus olim Timotheo scripsit, his verbis: a) "Divitibus praecipe, non sublime sapere" 1), quia non propter divitias, sed propter earum bonum usum quisque commendandus est. b) Neque sperare in incerto divitiarum, sed in Deo vivo, qui praestat nobis omnia abunde ad faciendum, siquidem ipse dixit: "Quaerite primum regnum Dei et justitiam ejus, et haec omnia adjicientur vobis ?).

c) Bene agere, divites fieri in bonis operibus, facile tribuere, communicare, thesaurizare sibi fundamentum bonum in futurum, ut apprehendant vitam veram. "Hae enim solae verae divitiae sunt, quas nec aerugo consumit, nec tinea demolitur, nec fures effodiunt et furantur" 3). "Non minoris est criminis habenti tollere, quam cum possis et habes, indigentibus denegare. Esurientium panis est, quem tu detines, nudorum indumentum, quod tu includis, miserorum redemtio et absolutio pecunia, quam tu in terram fodis" 4).

## Pauperes.

§. 306. Pauperes monendi sunt: a) ut bene contenti sint suo statu, atque adeo paupertatem suam, quam necessario patiuntur, etiam voluntate sua libera amplectantur. Quod ut tanto alacrius praestent, jubeat illos considerare tum exemplum Christi, qui, cum esset dives, propter nos egenus factus est, teste S. Paulo ad Corinthios 5); tum exempla sapientissimorum et sanctissimorum virorum, qui sponte amplexi sunt paupertatem, ut essent similiores Filio Dei, et tamen frequenter vix per longas preces hanc gratiam

<sup>1)</sup> I. Tim. VI. -- 2) Matth. VI. 33. -- 3) Lud. Gran. p. 626. -- 4) S. Ambrosius. -- 5) II. Cor. VIII. 9.

-obtinuerunt; tum curas et pericula, in quae conjiciunt divitiae, et a quibus liberat paupertas; tum denique praemia, quae voluntarie seu spiritu pauperibus promisit Deus, scilicet centuplum, regnum coelorum et vitam aeternam, ut adeo merito sibi applicare possint verissimam illam S. Augustini sententiam: "Non tibi displiceat paupertas tua, nihil ea potes diutius invenire. Vis nosse, quam locuples sit? coelum emit. Quibus thesauris conferri possit, quod pauperibus videmus indultum? ut ad regnum coelorum veniret, dives possessione sua obtinere non potuit, nunc obtinet, ut contemtu per-"Affatim dives est, qui cum Christo pauper est" 2). b) Fiduciam ponant in Deo, cujus oculi respiciunt super pauperem teste Davide, et cui direlictus est pauper; quidni ergo illam eiusdem Psalmistae sententiam a S. Francisco suis religiosis pro viatico dari solitam, sibi quoque applicent: "Jacta super Deum curaman tuam, et ipse enutriet te« 3). c) Bonorum operum et virtutum. praecipue humilitatis et patientiae studium colant; nam ideo Deus as carere eos divitiis temporalibus voluit, ut spirituales et veras divi- = -itias bonorum operum, quas solum secum ex hac vita auferre, iisque 🕳 🚾 aeternum frui possunt, tanta majori sollicitudine sibi comparent. Ex quibus etiam illud commodi haurient, ut merito sperare possint, sibi a cbi dum tali modo regnum Dei et justitiam ejus quaerunt, Deum etiam an promissionem suam adjecturum 1). Certe "divites eguerunt, et esu rierunt, teste Davide, inquirentes autem Dominum, non minuentu -- u omni bono" 5).

Ceterum pauperes benigno mansuetoque animo tractari debent, ne vel afflictio addatur afflicto, et licet confessario paupere es saepe multum negotii facessant, tamen non desistat, iis opitular eri gratanter, quoniam "beatus, qui intelligit super egenum et paupe erem: in die mala liberabit eum Dominus. Dominus conservet eum et vivificet eum, et beatum faciat eum in terra, et non tradat eum in animam inimicorum ejus. Deus opem ferat illi super lectum doloris ejus: universum stratum ejus versasti in infirmitate ejus" 6).

## Surdastri, muti, surdo-muti.

§. 307. Surdaster confessario ignotus, qui audire non potest sit, nisi confessarius clamet, aut ita loquatur, ut circumstantes audiant remitti debet ad locum separatum. Si autem confessario nota si illius innocentia, eo quod non soleat, nisi venialia afferre, audir ri potest et absolvi, opus enim non erit talem de aliquo interrogar. e.

<sup>1)</sup> Serm. 28. de Verb. Domini. — 2) S. Hieron. Epist. ad Heliod. 14. — 3) Psalm. IX. 10. X. 14. — 4) Matth. VI. 33. — 5) Psalm. XXXIII. 11.

<sup>6)</sup> Psalm. XL. 1-5.

Haec vero valent, nisi ob adhortationem dandam et poenitentiam mponendam consultum fuerit, seorsim ipsius confessionem excipere.

Si poenitens sit mutus, et non surdus, nisi scripto confiteri possit, monendus est, ut ad quaestiones propositas nutu et renutu capitis respondent. Si tantum surdus sit, in locum separatum remitendus, et signum dandum est, ut flectat genua et peccata sua snarrare incipiat, quorum si aliqua quocunque modo narraverit, poterit illi signum dare confessarius percutiendo pectus, et oculos in coelum levando, quo inquirat, num doleat de peccatis propter Deum offensum, et tunc si simile signum vicissim et ipse dederit, absolutionem impertiri. Quodsi legere sciat, quaestiones necessariae scripto a confessario praeponantur, et poenitentia eodem modo praescribatur. Si poenitens simul mutus et surdus sit, eum signis et nutibus examinet, in quantum fieri potest, per naturalem, ut ita dicam, signorum linguam, et si unum alterumve peccatum intellexerit, ac doloris signum acceperit, sine scrupulo absolvat. Quoad poenitentiae impositionem, haec, si poenitens legere novit, poterit scripto imponi secundum conditionem ipsius internam et externam; si autem nesciat, aut ob caecitatem legere non valeat, tunc per rosarii grana aut digitorum numerum quantitas poenitentiae, puta orationis dominicae et salutationis angelicae, praescribi potest.

Qnodsi poenitens a nativitate sit surdus et mutus, dispiciendum est, utrum per artificiosam signorum linguam veritates religiosas didicerit, nec ne; si primum, quando confessarius ipse artificiosa signa callet, confessio facile procedit, si vero poenitens edoctus non fuerit, prudentiae confessarii relinquitur, num poenitentem agnitionis Dei et peccati capacem censeat etc. (quae per signa naturalia illi declarari poterunt), quo facto simul absolutionis capax censeri debet; et tunc confessarius signum crucis formando, pectus percutiendo illum ad dolorem excitare, eique haec ipsa opera pro poenitentia imponere potest, postquam ope signorum naturalium eum, prout fieri potuit, edocuerit.

#### Infirmi.

## Momentum et gravitas confessionis infirmorum.

§. 308. Omni tempore animarum pastor gregi suo invigilare debet: sed cum primum aliquis ejus curae commissus in morbum incidit, tunc maxime omnem pastoralis charitatis diligentiam ipse in eo ponat, ut aegrotantem in via salutis recte dirigat. Vocatus igitur ad aegrotum, ne cunctetur venire, etiamsi ille ignobilis sit et pauper: memor Salvatoris, qui cognita infirmitate servi lubens perrexit ad domum ipsius.

Dum vero sacerdos confessarius infirmis et moribundis assistit, opus aggreditur, quod multam requirit charitatem, patientiam, prudentiam, animique fortitudinem, ut non dicat, nisi quod oportet, quo et quomodo oportet, ut infirmi animum sibi devinciat, illum soletur, moveat, convertat ad Deum, verbo, ut pauculis horis id apud eum efficiat, cui is omnem vitam suam impendere debuisset. Peccatori graviter infirmo nihil tam necessarium, tam utile et consolatorium esse potest, ac confessio sacramentalis bene facta.

Dicimus nihil ita necessarium; quia, si aut omnino non confitetur, aut confitetur non bene, quae futura est ejus sors? Funesta sane et omnium, quae cogitari possint, infelicissima. Nihil ita utile; veram enim obtinere peccatorum suorum, tanquam multorum et gravium, remissionem, satisfacere justitiae divinae, dolores et quasvis afflictiones meritorias reddere, mori in gratia et amicitia de quasvis afflictiones meritorias reddere, mori in gratia et amicitia de quasvis afflictiones meritorias reddere, mori in gratia et amicitia de confessionis fructus. Nihil ita consolatorium; confessio enim reete facta reddit peccatori pacem animae, tranquillitatem spiritus, solatium bonae et pacatae conscientiae. Ipse Spiritus sanctus certum sesse jubet, ipsum de numero filiorum Dei esse et haeredem regni ne coelestis. Quantae hae consolationes! Et quam consolatorium illud quod mox coram supremo judice, coram judice vivorum omnium et emortuorum apparere possit, plenus spe firma aeternae et tantae felicitatis, quae omnem excedit intellectum et sensum.

Praeclare de hac re scribit Pollancus in libro de juvandis in firmis, ubi ait: "Intelligat imprimis, qui dat operam eis adjuvandis 🖚 🗐 is qui ex hac vita decedunt, quanti sit momenti, et quam verae cha 🖚 12 ritatis opus, proximis in tali statu constitutis, ubi de summa rerunagitur, subvenire. Nullibi enim gravius erratur, et cum mors seme 🖚 🛋 tantum accidat, si quis error hic admittitur, nullo ingenio corrig gi potest. Adde, quod saepe accidit, ut hujusmodi ministerio divina providentia ad portum aeternae salutis eos adducat, qui sine ipso ir 🛋 in aeternum erant perituri, vel certe in purgatorio graviores ac diu turniores poenas passuri, aut si neutrum horum evenit, illud qui = idem certe haec functio, guod ad alia spectat, boni adfert, ut mo rientes in majori decedant charitate, ac proinde majori etiam pos hanc vitam beatitudine apud Deum et gloria fruantur." — Hunc i finem praecipuas quasdam regulas practicas usui confessarii infir morum futuras tradimus. Verum minime nobis persuadere possumus, solis hisce vel quam plurimis aliorum et eruditissimorum nor minus ac peritissimorum authorum regulis fore, ut proficiat, nis 🗯 sibi diffidens, totam spem bene se gerendi, et quod intendit, consequendi, in divino auxilio constituat, ac purissimam habeat intentionem, ferventique oratione petat auxilium, tanto operi necessarium, et insuper praemeditetur res ipsas, quae dicendae sunt et agendae, ac modum et ordinem earum pro varietate personarum.

Antequam igitur opus illud aggrediatur, hoc ipsum et aegrotos invisendos Deo totius consolationis commendet. Meminerit se ipsiusmet Domini Jesu infirmos visitantis personam gerere; eoque spiritu repleri se postulet, quo solebat Christus lugentes consolari, et malis megrotantium condolere.

### Modus disponendi infirmos ad confessionem.

§. 309. Confessarius vel vocatur ab infirmo, ut confessionem apsius excipiat, vel rogatur ab aliis, ut infirmum, qui confiteri remuit, ad confessionem ineundam disponat; quo casu res non raro ardua contingit, ita, ut operae pretium sit, pauca, quae agere debeat confessarius, si aeger confiteri nolit, delineare.

Nisi periculum mortis immineat, confessarius aegro non statim ingerat mentionem confessionis, sed eum amice salutet, quaerat de morbo, doloribus, quiete etc. suadeat resignationem in manus Dei, qui vitae et mortis dominus est. Captata occasione insinuet, expedire confessionem, antequam invalescat vis morbi, qui difficiliorem illam reddit, nec id posse obesse, sed profuturum pro quiete animae, et etiam pro salute corporis. Si se resolvat jam confiteri, praeeat in actus necessarios sublevando illum et alleviando onus confessionis, quantum potest. Si pro confessione dilationem petat, concedat, sed conetur efficere, ut determinet tempus, quo redeat, ne pergat differre. - Quodsi autem continuo differt vel renuit, inquirenda est causa, cur nolit confiteri. Est autem haec: a) vel quia implexam nimium et criminibus oneratam habet conscientiam, ac propterea de perfecta et sufficienti confessione, tanquam de re, quae eius vires superet, desperat; b) vel quia corde indurato est, ita ut nulla salutis suae tangatur cura, vel ita desperat de salute sua, ut nullam amplius de sui conversione hujusque mediis cogitationem admittat. Si primum obtinet, operam tuam liberaliter offeres promittesque, te ipsi ita futurum auxilio, ut tu ipse tibi, si in eodem esses statu, alios auxilio esse velles. Ante omnia certum illum securumque esse jube de misericordiis Domini, dummodo vere et in animo factorum illum poeniteat, et in sacro tribunali modo, quo potest, optimo, se incuset; repraesenta illi, quanta animi pace, quanta tranquillitate mox fruiturus sit, ut primum suam confessionem terminaverit. Ad excitandam spem et fiduciam revoca illi in memoriam, Filium Dei non modo orasse Patrem suum coelestem pro omnibus omnino peccatoribus, sed morte etiam ignominiosissima mortuum esse. Regem Davidem et adulterum et homicidam fuisse, Petrum juramento Dominum negasse, utrique tamen illico et momento, quo illos facti poenitere coeperit, remissa fuisse peccata. Latronem peccatis adhuc coopertum, affixum cruce, sed tactum in

cruce poenitudine, mox ex ore Salvatoris audiisse: "Hodie mecum eris in paradiso."

Altero vero casu, nihil prope est aeque arduum et difficile, ac movere cor obduratum; opus est sane hoc magnae at singularis gratiae Dei, quam instanter non minus, ac ferventer petes a Patre 🖚 misericordiarum. Infirmo hujusmodi propones, per intervalla omni 🗷 🛌 cum pietate, animi demissione et unctione spiritus, quidquid sancta religio nostra terrificum et consolatorium habet. Depinge illi nunca infelicitatem peccatoris, qui gratiis Dei, quas moriens accipit, abutitur, et moritur impoenitens; — nunc rigorem et severitatem judiciorum Dei, ad quae revocandus est, et aeternitatem poenarum ad quas paulo post citra spem omnem commutandae aliquando sententiae condemnabitur. Repraesenta illi ex parte opposita felicitatema a m peccatoris, qui Deo suo reconciliabitur, pacem animi, qua fruitur - r, gaudia aeterna illa et infinita, quae ipsum in coelis praestolantur .r. Si vides, illum his non moveri, invita amice, et roga, ut, quae di 🛲 🛋 xisti, recogitare apud se velit, hincque illum ad pauca momenta so o lum sibi relinguas, Deum interea ferventer orans. Redux denuo il ili-illum hortaberis, rogabis, urgebis, prout Spiritus sanctus dabit elo- 10 qui. Etenim forte hoc postremo zeli tui conatu abutetur, ut abusus u et gratiis Dei, forte morietur, uti vixit. Si enim non resipuerit, me ne - rito timendum est, ne impleat Deus, quod dixit: "Non tardes cor won verti ad Deum, et ne differas de die in diem; subito enim veniet ir illius, et in tempore vindictae disperdet te" 1). - Sed enim fier -er quoque potest, ut moveri incipiat, ut sentiat remorsus conscientia. ut terreatur judiciis Dei. Tunc breves considerationes suggeres il quibus erigatur et convertatur ad Deum, qui non vult mortem per cocatoris, sed ut convertatur et vivat.

## Modus agendi in ipsa confessione excipienda.

- §. 310. Non sufficit effecisse, ut confiteri velit infirmus, opotet, ut illum etiam adjuves, quo bene et cum fructu confiteatur, que un in re sequentia observabis:
- a) Quod spectat integritatem confessionis, prudentia confessionis quam alias requiritur, ut in exigenda juvandaque integritate confessionis nec deficiat, nec modum excedendo statum infirmi mi pejorem reddat. Non inutile nonnunquam erit, si graviter aegrotans ante absolutionem interrogetur: an fors habeat peccatum grave, olim commissum, nec unquam hucusque confessione expositum; an actu teneat rem alieni juris; an damnum olim alteri illatum, and bonam famam illi subtractam necdum reparaverit; an gerat odicam contra aliquem; an olim consuetudine graviter peccaminosa fue zit

<sup>1)</sup> Eccli. V. 8.

arretitus; et an lapsus illos, quando emersit e pravo habitu, generali confessione explayerit: an voti ipsius sit, omnem justitiam implere, et tanquam filius Ecclesiae Catholicae vivere et mori? Ex responsione aegroti intelliget sacerdos, quid agendum ultra sit. Ceterum non exiges ab eo multum examinis, si natura morbi non fert: praestat, ut ipse tu illum examines eo modo, qui non postulat longas discussiones et disquisitiones, monebisque, ut in interrogationem respondent particula affirmativa, vel negativa. — Ut aeger loquatur multum, non modo non coges illum, sed ipse tu esto in loquendo parcus et brevis, plenus tamen unctione Spiritus, ut moveas; loquere per interstitia et tono vocis, qui illi minime gravis aut molestus sit. — Ubi aliqua peccata confessus fuerit, excita illum ad contritionem et propositum firmum, ad resignationem voluntatis suae in divinam. et ad amorem Dei. Universe plus adlaborabis in inspiranda illi cordis contritione et compunctione, quam ut confessio ejus vestita sit quibusvis peccatorum suorum adjunctis.

- b) Si vox deficiat infirmum, sufficit, si signis vel annutu capitis, manus apprehensione alliisque modis, quorum adhuc capax est, confiteatur. Si deficiat illum auditus, loqui tamen possit, utere signis, quibus eum ad confessionem invites, et ad contritionem excites.
- c) Infirmus, qui aliqua contritionis signa non solum praesente, sed vel etiam absente sacerdote dederit, sacramentali ritu ab omnibus peccatis absolvendus est. Sacerdos itaque accersitus ad infirmum, qui vel nullo amplius indicio prodere potest desiderium et voluntatem peccata confitendi, aut suum de illis commissis dolorem testari, si adsint tamen, qui testentur, haec illum sufficienter ante adventum suum manifestasse, absolvere illum potest, ut Patres Conc. Carth. IV. anno 398. Concil. Araus. I. anno 441. Can. XII., Innocentius I. ad Exup., S. Leo M. aliique docuerunt. Quid autem, si non adsint, qui testentur? Etsi de hoc nihil adhuc statuerit Ecclesia, videris in re dubia amplecti posse sententiam infirmo faventiorem, et illum sacramentaliter absolvere, modo pie christianeque vixerit, nec impoenitens appareat, vel in flagranti delicto fuerit deprehensus. Si enim moribundus in ipso criminis actu usum rationis amisit. minime illum absolves, cum ob defectum rationis poenitere illum peccati non possit, adeoque ejus indispositio non sit dubia, sed certa. Nihilominus non recedes ab illo (si fieri potest), ut, si contingat, illum ad usum rationis redire, possis illum excitare ad poenitudinem, et dein absolvere 1). Si quis vero subito incidat in apoplexiam, aliove morbo corripiatur, quo totum corpus et mens stupeat, vel de tecto aedificii delapsus semivivus decumbat, et nulla poenitentiae

Cfr. S. Aug. de Adulterin. conjug. c. ult. n. 33. n. 35. Roman. Sacerdotale Venet. editum anno 1560.

signa dederit, nec adstantes testimonium de eo ferre valeant, tunc casus obtinet, quo dubium facti, de ipsius voluntate ac desiderio confitendi, adest, hinc etiam sub conditione absolutionem sacramentalem eidem impertiri licebit. — Sacramentum autem extremae Unctionis sine haesitatione conferri solet.

- d) Si infirmus non potest confiteri solus, cum debeat adjuvari a circumstantibus, ut sunt recenter vulnerati vel mulieres parturientes, ubi periculum est in mora, tunc confessarius quaerat, an doleat propter Deum offensum ex corde de omnibus vitae anteactae peccatis, et modo, quo potest, optimo fiat a poenitente confessio.

  Ad quaestionem si annuat, absolutio ei impertienda est, ita tamen, ut, si postea eccasio aut facultas ob discessum adstantium et poenitentis vires detur, ex instituto illius confessio audiatur.
- e) Quodsi moribundus obfirmet animum in affectione peccati. 11, ut si nollet dimittere concubinam (quum tamen possit), inimico reconciliari, etc. frustrata omni, qua polles, opera adhibita ad contritionem et emendationis propositum eum perducendi, negabis illi absolutionem, quia non adest vera cordis contritio firmumquo animi propositum.
- f) Si infirmus graviorum quoque se incusavit peccatorum impones illi leviorem quampiam poenitentiam, quam mox et adhudin sua aegritudine persolvat. Ceterum plurimum juvat, ut elicia actum contritionis, ut dolores suos et molestias morbi offerat Dede in satisfactionem pro peccatis suis, ut sese in voluntatém divide vinam plene et sincere resignet, ut pio cum affectu oculos conces eliat in Jesum Christum crucifixum, ut affictiones suas unia la passionibus SS. Salvatoris. Verum dum infirmum invisis (quando quidem id in officio confessarii est), ubi Deus eum e periculo mora ortis ereptum prioribus valetudinis viribus reddiderit, peccatis sui sis gravioribus convenientem suadebis poenitentiam.

### De restitutione ab infirmis praestanda.

§. 311. Nonnunquam negotium facessunt confessario infirm qui ad restitutionem faciendam obligantur. Multa hic opus est prudentia et animi fortitudine, ut justitiae sive illico per infirmum, sive posterius per haeredes fiat satis. Si restitutio illico fieri possit, nor consenties, ut ejus faciendae obligatio transferatur in haeredes, sed infirmo persuadere conaberis, ut per seipsum, dum vivit, restitutionem faciat. Quodsi illico, dum infirmus in vivis est, fieri nequeat restitutio, saltem posterius per haeredes vel alium fidum amicum post mortem fiat. Apponat nempe aegrotus, qui ad restitutionem tenetur, capitulum in testamento suo, jubeat, ut haeredes dent tantam pecuniae summam, vel alicui amico, qui hae de re certior redditus sit, vel etiam confessario, ut eam expendat secundum voluntatem te-

statoris, ni fors velit conjugem, vel si quem praeterea scripsit hacredem, cui se committere non veretur, accersere, eisque declarare, cui et ad quid obligentur; et simul ab his promissionem exigat, restitutionem hanc, quam citissime fieri possit, faciendi. Cetera de restitutione notanda vide infra.

De tentationibus, quibus impeti solent infirmi.

§. 312. Quamvis remedia contra tentationes tradita sufficere queant ad juvandos quoque infirmos, expedit tamen hic adducere nonnulla, quae singillatim infirmorum tentationes concernunt. Si videlicet aegrotus impetitur a tentatione adversus fidem . sacerdos hortetur infirmum, ut animo constanti dicat: Ego credo, quod S. Mater Ecclesia credit; - ut Deo gratias agat, quod ipsum in Ecclesiae sinum ab incunabulis recipere dignatus sit; adeoque in ipsa fide usque ad extremum vitae perseverare se velle profiteatur. Praecipuus modus et utilior ad hujusmodi tentationes repellendas erit mentem alio divertere, aliosque dicere actus Contritionis, Spei, Charitatis etc. - Si vexatur aegrotus, tentatione desperationis, illi de divina justitia, damnatorum poenis loqui ejusque patrata scelera exaggerare, sacerdos caveat, sed potius ipsi fiducia in Misericordia Dei, Salvatoris Passione, divinis promissis et Dei Matris intercessione argumenta insinuentur. — Si tentalio consistit in eo, quod acerbos dolores patiantur, et forte sine merito ob suam, ut ajunt, impatientiam, explicandum illis erit, quod moderate tristari, aut etiam flere ob aliquod malum occurrens liceat: verum aequo animo sustinendi sunt dolorés tanquam ex pretioso calice dominicae passionis a Christo propinati; nec obfuturum, si tristemur cum Salvatore nostro dicentes: "Pater, si possibile est, transeat calix iste," modo addamus: "Verumtamen non sicut ego volo, sed sicut Tu" 1). - Si nimis desiderio vel sanitatis vel vitae teneantur, tunc inquirendum in causam, quae, posteaquam fuerit cognita, opportunis remediis erit tollenda. Ejusmodi remedia inveniuntur apud Ludovicum de Ponte: et primum est: considerare, quod Dominus Deus, cui resistere nefas est, ita velit, et quidem in bonum nostrum, dum tanquam Pater amantissimus nos tali modo ad se trahit. Alterum, quod sit magna prudentia facere ex necessitate virtutem, et quod violenter est ferendum, id sponte tolerare, ut fiat minus grave, et majorem adferat utilitatem. Tertium, quod merces justis promissa sit magna nimis, et aeternum duratura. Particularia sunt, si angantur propter liberos, quibus nequeunt prospicere: attendant, divinam providentiam id habere perspectum, velleque desertis prospicere melius, quam ullus mortalium possit. - Si desiderent sanitatem et vitam

<sup>1)</sup> Matth. XXVII.

sibi prolongari ad mores emendandos, meminerint incertum esse, an non mutata bona voluntate, quam de facto habent, in antiquorum silvam redirent, si valetudini integrae restituerentur. Dein optima morum emendatio est, ad unguem implere divinum beneplacitum, cum ergo Deus velit eos aegrotare, vel mori, ut acquiescant, monendi sunt. — Si nimis terreantur ob poenas alterius vitae, cogitent, quantum ad eas imminuendas conducat amore Dei perferremomnia adversa, quae nobis immittit. Plura dabunt circumstantiae 1).

### De virtutibus, quibus exercendi sunt infirmi.

§. 313. Debet confessarius omnem suam industriam impen dere, ut infirmi se potissimum exerceant circa eas virtutes, quarum m exercitio magis afficiuntur magisque juvandi sperantur in illo rerunt m articulo. Conveniunt autem authores utilissimas maximeque merito o. rias esse aspirationes circa virtutes theologicas; hae enim si pauri cis verbis tractem. articulate et interrupte suggeruntur infirmis. As. hos mirum in modum erigunt, corroborant, et ad suum officium rite ate obeundum exstimulant. Hinc inprimis disponendi sunt ad actus F dei. Spei et Charitatis, item contritionis, resignationis in voluntatem divinam, adductis motivis cuivis virtuti propriis. Sic actus fid potest elici vel eam profitendo, si nempe infirmus recitet Symbolu \_\_\_\_um Apostolicum, vel praesenti ac praeeunti ad singulos articulos dic Credo, — vel orando, si nimirum oculos conjiciendo in piam imageninem, aut crucifixum osculando in similes affectus erumpat: Ado te Christe! et benedico tibi, qui per sanctam crucem redemisti mu dum. Qui natus es pro me, miserere mei. Qui mortuus es pro m salva me etc. — vel gratias agendo, v. g. quod nos fecerit Christ nos, et ad catholicam vocaverit Ecclesiam. — vel protestando, n os credere, quidquid Ecclesia catholica proponit credendum, quia De us dixit, et in particulari firmiter assentiendo articulis in Symbolo contentis. ---

Spes autem de venia peccatorum, gratia Dei, et corona gloriae exerceri potest, eliciendo actus illi proprios, infinitae scilicet Dei bonitatis, misericordiae, fidelitatis ac potentiae, dum firmissime confidimus nos beatitudinem consecuturos, quoniam Deus promisit, se nobis, si faciamus, quod in nobis est, eam daturum intuitu meritorum Jesu Christi. Sunt porro alii adhuc modi, quibus spem exercere possumus, excitando nos v. g. ad spiritualem laetitiam, quod appropinquet tempus, quo cum Deo et tota curia coelesti licebitesse in aeternum felices; vel admirando ea, quae Christus Dominus pro nobis egit, et passus est, ac praeparavit diligentibus se; vel

<sup>1)</sup> Cfr. Prax. Conf. S. Lig. n. 237. — 253. Polanc.\* in Methodo juvandi moribundos.

>reves orationes fundendo, quibus deprecemur errores admissos, at si quis dicat: "Miserere mei Deus secundum magnam misericorliam tuam — — — quoniam iniquitatem meam agnosco, etc."

Charitas exerceri potest, quatenus meretur Deus, amari ob nfinitas perfectiones, et ingentia beneficia in nos; vel per modum considerationis eorum, quae amore nostri fecit, et etiam nunc facit Deus, in nos nunquam non beneficus; vel per modum gaudii, quod Deus sit infinite amabilis in omnibus; vel per modum resignationis, et obedientiae dicendo: "Domine fiat voluntas tua, sicut in coelo et in terra;" vel per modum oblationis dicendo: "In manus tuas, amabilissime Pater, commendo spiritum meum."

Atque hace sufficient pro brevi instructione, quomodo dirigi possint infirmi in exercitio tam necessario ad superandas morborum molestias, quam utili omnibus, qui in immensum sua merita cupiunt accumulare.

Piae suspirationes circa actum a) Fidei: Joan. XI. 27. Lucae XVII. 5. Marc. IX. 23. b) Spei: Psalm. XXX. 2. CXLI. 6. XL. 5. Is. XII. 2. c) Charitatis in Deum: Psalm. XVII. 2. 3. Psalm. LXXII. 1. 26. Rom. VIII. 35. Joan. XXI. 17. d) Charitatis in proximum: Matth. VI. 12. I. Joan. III. 14. e) Contritionis: Luc. XV. 21. XVIII. 13. Psalm. XXXIV. 3. f) Resignationis in voluntatem divinam: Matth. VI. 10. Psalm. CXLII. 10. Psalm. CVII. 2. Rom. XIV. 8. g) Desiderii: Psalm. XVI. 15. Exod. XXXIII. 13. Phil. I. 21. 23. Cant. V. 8. Veni et noil tardare Domine. h) Gratiarum actionis: Psalm. LXXXVIII. 2. Psalm. XXXIII. 2. Thren. III. 22. I. Cor. XV. 10. Cfr. Schmid's Krankenbuch. Wien.

Moneat aegrotum confessarius, ut ad beatam Virginem Mariam cum omni fiducia recurrat dicens: "Sancta Maria, mater Dei, ora pro nobis peccatoribus nunc et in hora mortis nostrae." Maria, mater gratiae, mater misericordiae, tu nos ab hoste protege, et hora mortis suscipe! Maria, monstra te esse matrem! Et Jesum nobis post hoc exilium ostende, o pia, o dulcis Virgo Maria!

Angeli item Custodis aliorumque Sanctorum, quos specialiter veneratur aegrotus, auxilium et patrocinium eum docebit impetrare.

Nomen vero SS. Jesu, quod est super omne nomen, invocare ipsi praecipue commendabit. "Nec enim aliud nomen est sub coelo datum hominibus, in quo oporteat nos salvos fieri" 1).

#### De Eucharistia et Unctione infirmorum.

§. 314. Ss. Communio, dum infirmo moribundo instar Viatici datur, citra omne dubium non jejuno administrari potest; item illis, qui eodem die, quo sacram Synaxin sumserunt, non per modum viatici, incurrerunt mortis periculum, modo absit periculum irreverentiae, vomitus statim post secuturi; cui periculo si possit occurri,

<sup>1)</sup> Marc. X. 47. Apoc. XXII. 20. Act. VII. 58.

dando aegro minimam particulam ss. hostiae consecratae in jusculo vel aqua, id ut fiat consultum est. — Quid si morbus sit diuturnus, et infirmus ex devotione saepius communicare velit. ast communio sumi non possit, nisi ante sumta medicina, vel alia re per modum medicinae? Non una est omnium sententia: aliis negantibus, affirmantibus aliis. Posteriores ceu rationem suae sententiae obtendunt indigentiam spiritualem infirmi, et decretum Concilii Constantiensis, quod sess. 13. ait: "Nec sumatur Eucharistia a non jejunis, nisi 🖛 🛥 in casu infirmitatis, aut alterius necessitatis, a jure vel Ecclesia : permisso." Benedictus XIV. de hac re ita habet: "Parochi ne renuant sanctissimam Eucharistiam iterato deferre ad aegrotos, oui etiam perseverante eodem morbi periculu illam saepius per modum Viatici cum naturale jejunium servare nequeant, percipere copiunt" 1). "Ratio, ait S. Liguorius, quia Sacrum Viaticum est prate. sidium contra tentationes, quae tempore mortis magis urgent; hin iteretur communio non solum si novum recurrat periculum, sed et am si idem perduret." Quare, si aeger, sumto Viatico, dies aliquo ot supervixerit, et perseverante eodem fere periculo mortis communcare voluerit, ejus pio desiderio Sacerdos non desit praebeatque S. - s. Eucharistiam licet non jejuno, dicens: "Accipe Viaticum etc." C- -eteris autem infirmis, qui ob devotionem in aegritudine communicana, ant, danda est Eucharistia ante omnem cibum et potum, non aliter == ac ceteris fidelibus, quibus nec etiam per modum medicinae aliquid an \_\_\_\_\_te sumere licet.

Quod attinet Extremam Unctionem, non refero modum, que uo administretur, cum illum satis noverint, aut certe ex Rituali cogn scere possint, quibus ea incumbit cara: hoc unum addo uto instr ctione confessarii, ne ob vanas stultasque reprehensiones acerbia thum eisque conjunctorum in id differatur tempus, quo vel non int gris sensibus, vel lisdem plane destituti Sacramentum susciplum qued opportuno tempore cum fructu uberrimo suscepturi fuisse Pariter curabit confessarius, ut infirmi bene percipiant utilitate hujus Sacramenti, quod est institutum non solum in bonum animase, sed et corporis, siquidem Deo visum fuerit expedire, ut sulus tu poris restituatur 3). Si in omnibus Sacramentis magna praepara et diligentia adhibenda est, in hoc sane, quod in extremo peregrirate. tionis humanae eurriculo administratur, co magis nevesse est a pa-2rochis omnia pietatis officia exerceri, ut fideles ex hac vita mort ali thigrantes, in illo momento, unde pendet aeternitas, contra diab oli tunc praesertim quaerentis, quem devoret, finsidias roborentur. Duo emim magis languescit humanae infirmitatis virtus, et unusquisque moriens ad ingrediendas ignotas sibi futuri seculi vias, ob peccatorum suorum conscientiam et abyssum judiciorum Dei magis timet,

<sup>1)</sup> De Syn. dioec. libr. VII. c. 12. - 2) Conc. Trid. Bess. XIV. cap. 2.

magisque horret, eo magis sollicita esse debet pastoris animarum charitas, ut Christianus guisque in extremo illo agone contra omnes satanae insultus bene armatus sit, et in spem divinae misericordiae fidenter erectus. Quare ubi ad aegrotum sacerdos venerit, praemissa suavi ac pia salutatione, res et effectus hujus Sacramenti breviter, et ejus infirmitati et dispositioni accomodata oratione exponat, eumque consoletur, et a guris et amore hujus seculi, ad spem et desiderium vitae acternae erigat. Neguaguam vero vana longioris vitae pollicitatione illum fallat, omneque animi ejus robur solvat: sed contra potius ad contemnendam hanc miseram vitam mortemque parate ac magno animo excipiendam ita componat, ut nihil praeter Deum sapiat, nihil praeter Deum esuriat et sitiat, ille solus in corde, solus in ore versetur, dissolvi propter illum cupiat, ab illius beatifica visione diutius abesse summam miseriam ducat: sie vivere, Christianum esse; sic mori, Christiano maxime necessarium esse persuadeat.

#### De testamento ab infirmis condendo.

§. 315. Omnino consultum videtur, ut, si moribundus fortunáe bona possideat, variaque officia, de guibus Superiori rationes sunt reddendae, habuerit, tum de rationibus hisce mature, si potest, ordinandis (ut suae consulat conscientiae et alienae incolumitati). tum de testamento justo et pio faciendo moneatur, ne in horum neglectu sibi quidem grave impedimentum ad felicitatem aeternam citius consequendam, aliis vero in familia vel inter haeredes gravium ditium et animorum dissensionum occasionem praebeat. Sed in dispositione testamenti non facile se ingerat confessarius, neque immiscoat ullo titule, nisi sit, quod infirmi conscientiam gravare possit. Nihil suggeret, quod suspicionem avaritiae, cupiditatis, commodi proprii moveat, quare nisi gravis causa, aut necessitas urgeat, tali testamente non assistat, tantum hertetur infirmum, ut de rebus suis bona cum intentione aperte et prudenter disponat, et si opibus valet, nt meminerit pauperum, et matris suae Ecclesiae institutorum, ad gieriam Dei et salutem fidelium, et refrigerium animae suae.

## Infirmi et meribundi parvuli.

§. 316. Dum invisit confessarius parvulos infirmos, peccati jam capaces, provocabit illos blande et suaviter ad confessionem sacramentalem. Dicet illis, quod si defectus suos sincere manifestaverint, veniam illis daturus sit Deus, illos deinceps ut filios charissimos amaturus, suscepturus tandem ad se in coelum. De peccatis suis, quae per aetatem suam committere poterant, examinabit prudenter et comiter, ita, ut ad contritionem et peccatorum detestatio-

nem incitet. Juvabit eos in eliciendis actibus fidei, spei et charitatis, contritionis, propositi, desiderii Deo deinceps fidelius serviendi, ac tandem absolvet. Si periculum mortis sit praesens, extremum quoque unget, postquam paucis eos de hoc Sacramento monuit. Quantum ad sacram Communionem, observamus: si nonnihil jam instructi sunt de praesentia reali Domini nostri Jesu Christi in Ss. Eucharistia, si aliquo modo norunt effectus, quos producit Ss. Sacramentum in iis, qui illud digne suscipiunt, si quacunque ratione manifestent velle se illius participes fieri, sintque in periculo mortis, negare illis permodum Viatici non potest, licet valentibus negaretur ex spe uberioris instructionis, et aetatis, rationisque maturioris, adeoque melioris majorisque ad Illud suscipiendum animi dispositionis. Itaque breviter his parvulis in memoriam revocabis, quae eos scire de hoc Sacramento oportet, eosque ad amorem et adorationem Dei in Eucharistia praesentis dispones, et tandem, si mortis periculum adsit, Communione sacra reficies 1).

### De Benedictione Apostolica, vulgo sic dicta General-Absolution—

§. 317. Catholica Ecclesia de aeterna filiorum suorum salut imprimis sollicita, quum hanc intelligat ab extremo ipsorum mortiarticulo potissimum pendere, numquam praetermisit omnibus eo🖘 subsidiis pro hujus temporis necessitate opportunis juvare atque instruere tam iis nimirum, quibus opus esset ad aeterna praecavenda supplicia, quam quae apta et salubria forent ad evitandas poenas temporibus definitas, quas in altera vita humanis plerumque spiritibus etiam dimisso mortalis culpae aeternaeque poenae reatu in purgatorio igne luendas manere non ignorat. — Quamobrem Ecclesia Dei pia mater adveniente cuique fidelium supremo migrationis die, non solum omnes cujuscunque absolutionum reservationes cessare, et cuilibet sacerdotum liberam et plenam facultatem esse vult, quemcunque poenitentem a quibuscunque peccatis et criminibus nec non ecclesiasticis censuris absolvendi: verum etiam moribundis fide libus Indulgentiam plenariam, Benedictione Apostolica impertiendam, concedit. Facultas impertiendi Benedictionem Apostolicam indulgen-· tia plenaria fultam, olim solis Episcopis petentibus ad triennium concessa fuit, ex Bulla vero Bened. XIV. data Nonis Aprilis 1747. extenditur ad sacerdotes etiam ab Episcopis delegatos die noctuque tali facultate utentes.

Benedictio Apostolica, vulgo dicta General-Absolution, non est absolutio sacramentalis ab omnibus peccatis, sed elargitio Indulgentiae plenariae moribundis impertiendae nomine et auctoritate summi

<sup>1)</sup> Cfr. Benedict. XIV. de Syn. dioec. libr. 7. c. 21.; Cfr. Quart. P. 2. tit. 10. sect. 3. dub. 3.

Pontificis. Benedictio haec in articulo mortis cum soleat impertiri post Sacramenta Poenitentiae. Eucharistiae et Extremae Unctionis illis infirmis, qui vel illam petierint, dum sana mente et integris sensibus erant, seu verosimiliter petiissent, vel dederint signa contritionis et nomen Jesu ore, si potuerint, sin minus, corde invocaverint; impertienda iisdem est, etiamsi postea linguae ceterorumque sensuum usu sint destituti, aut in delirium vel amentiam inci derint. Excommunicatis vero, impoenitentibus, et qui in manifesto peccato mortali moriuntur, est omnino deneganda. Quodsi aegrotus voluerit confiteri, (ubi ab ultima confessione tempus aliquod intercessit) audiat illum et absolvat. Si confessionem non petat, excitet illum ad eliciendum actum contritionis; de hujus Benedictionis efficacia et virtute, si tempus ferat, breviter admoneat; tum instruat atque hortetur, ut morbi incommoda et dolores in anteactae vitae expiationem libenter perferat. Deoque sese paratum offerat ad ultro acceptandum, quidquid ei placuerit, et mortem ipsam patienter obeundam in satisfactionem poenarum, quas peccando promeruit, atque piis ipsum verbis consoletur in spem erigens, fore, ut ex divinae munificentiae largitate eam poenarum remissionem et vitam sit consecuturus aeternam. His peractis sacerdos progrediatur, ut det Benedictionem. Formula ex praescripto summi Pontificis Benedicti XIV. pro impertienda Benedictione Apostolica assignata in Rituali Romano exbibetur.

Si vero infirmus sit adeo morti proximus, ut neque confessionis generalis. neque praescriptarum precum recitandarum tempus suppetat: statim sacerdos ei Benedictionem impertiatur: *Dominus* noster Jesus Christus, Filius Dei vivi etc. etc.; et mox commendationem animae dicat.

Modus agendi, dum infirmus ad ultimam luctam accedit. et postquam obiit.

§. 318. Cum animadvertit, ultimum agonem appropinquare, confessarius infirmum de novo ad absolutionem disponat, eamque illi impertiatur. Dein ipsi praeeat, dicendo brevia, sed affectu plena suspiria, qualia sunt: O Jesu, miserere mei! o bone Jesu, doleo, quod offenderim te. O piissime Jesu, credo, spero, amo te! Agnus Dei, qui tollis peccata mundi, miserere mei! O Maria, Mater misericordiae, ora pro me! Omnes Sancti succurrite mihi! O Jesu, o Maria! O Jesu, morior pro té, qui mortuus es pro me! etc. etc. 1). Curandum porro, ut adsit imago Crucifixi, quae illi porrigatur ad osculum. Ceteri adstantes interim submissa voce recitent commen-

<sup>1)</sup> Cfr. Schmid's Krankenbuch. Wien.

dationem animae. Litanias vel alias preces pro exoranda luctantibus felici morte, qualem nempe sibi ipsi desiderant.

Postquam autem obivit diem supremum, confessarius in genua procidat, consuetis Ecclesiae precibus animam defuncti Deo commendaturus. His peractis mortuum aqua benedicta aspergat, circumstantes moneat, ut idem faciant, et cogitent, plus defuncto profuturas preces, quam lacrymas. Tum addat ea, quae videbuntur tempori, moerori, aliisque eircumstantiis magis opportuna, in memoriam revocando vitae brevitatem, mundi vanitatem, felicitatem bene morientium.

# Caput III.

De principiis specialibus, ratione habita specialium relationum poenitentium et peccatorum.

Poenitentes confessario ignotam linguam loquentes.

#### Ad fidem catholicam conversi.

- §. 320. Non est hic loci docere, quomodo animarum pastor catholico cum iis, qui jam concepto proposito, catholicam fidem amplectendi, ultro ad ipsum veniunt, et ab eo instrui petunt, agendum sit sive in instructione danda, sive in fidei professione excipienda, aut quae cautelae in genere in hocce munere explendo adhibendae sint: sed tantum notare, quae in poenitentium ad fidem catholicam conversorum confessionibus excipiendis observare oporteat. Monemus autem sequentia:
- 1. Examen non debet rigide institui cum converso, neque dandi sunt longi peccatorum catalogi; haec enim ipsum terrent

quapropter omnem diligentiam et conatum adhibebit confessarius, at illi eximat talem horrorem. Etsi suadendum sit, ut examen super peccata sua ipse poenitens instituat, nihilominus tamen suaviter simpl monendus est, ne nimium se in tali examine cruciet, sed potius confessario, examen tale per quaestiones suppleturo, respondeat; sic enim et onus confessionis relevabitur, et ipse modum fructuose confitendi eadem opera addiscet.

- 2. Quamvis conversus gravia afferat peccata, non arguat illum confessarius rigida nimis reprehensione, sed potius ad spem veniae excitet, dicens: mirum non esse, quod destitutus Sacramentis ita lapsus sit, simulque collaudans generosam sui victoriam in iisdem enarrandis, suaviter eundem adhortetur, ut, sicut de novo christianam fidem profitetur, ita vitam quoque fide dignam per constantem vitiorum fugam et operum bonorum exercitationém instituere conetur.
- 3. Adhortationem suam superstruat imprimis dog matibus, de quibus prius aliter sentiebat, ut in fide corroboretur, ne ad vomitum redeat.
- 4) Poenitentiam ab initio non gravem imponat, ne gravitate tali absterritus, importabile confessionis onus existimet, et tandem omnino excutiat.
- 5) Ad absolutionem ab haeresi formali impertiendam, quae in prima confessione sacramentali ante absolutionem a peccatis, datur, requiritur in Sacerdote ceteroquin jurisdictione ad confessiones audiendas donato specialis Episcopi facultas. Cetera vide in Rituali dioocesano.

Quaestio moveri potest, sintne peccata ante Baptismum commissa; v. g. dum Judaei conversi baptizantur, necessario confessioni sacramentali subjicienda? Dicimus: Nos, quia si necessarium esset, peccata ante Baptismum commissa voce sacerdoti confitere, tunc essent sacerdoti patefacienda vel ante Baptismi susceptionem, vel post. Non prius, quia ante Baptismum non habet locum sacramentalis confessio, de qua loquimur, cum Baptismus sit janua Sacramentorum, et Poenitentia sit secunda post naufragium tabula. Nec id tenet Ecclesiae consuetudo, sed catechumeni Baptismum expetentes baptizantur, etiamsi confessio sacramentalis non praecedat.

Nec secundum, quia, cum virtute Baptismi omnis culpae totiusque paenae reatus condonetur, perfecto nihil est remorae aut obstaculi, quominus ad eum modum ex hac vita decedens continuo ad aeternam felicitatem immortalemque vitam transferatur. Quare non est necessarium fili postmodum illa peccata confiteri 1). Igitur confessio peccatorum ante Baptismum commissorum non est de necessitate salutis. Per hec tamen non negamus, in adulto requiri dolorem peccatorum, ut gratiam in Baptismo consequatur, et confessionem anteactae vitae peccatorum illi esse salutarem.

<sup>1)</sup> Cfr. Ambros. super. cap. XI. S. Pauli ad Rom. — Petr. Lombard. Mag. Sent. in. 4.

### Homines facinorosi carceribus mancipati.

§. 321. Facinorosi homines, qui a potestate Politica comprehensi et carceribus mancipati fuerunt, eo minus sint extorres charitatis pastoralis, quo major est ipsorum calamitas. Sacerdos igitur ne dedignetur eos adire, imo iterato visitare, memor Illius, qui de regalibus coeli sedibus descendit, ut opem ferret iis, qui in tenebris et umbra mortis sedebant, vincti mendicitate et ferro 1).

Pro praxi regulae hae sunto:

- a) Absque praescitu potestatis Politicae nec adeundus es taptivus, nec ullum munusculum ad refocillationem corporalem per tinens eidem est largiendum sine praevia facultate.
- b) Antequam sacerdos captivum adit, preces mittat ad Deum. —, qui solus potest aperire cor hominis, illudque salutaribus doctrinis sintentum reddere.
- c) Omni modo conetur captare benevolentiam rei, amicabi— \_\_\_\_\_\_\_\_ elitate vultus et sermonis, prudenti commiseratione, consolatione e etc.
- d) Protestetur, se non ob aliam causam venisse, nisi accord opem spiritualem ipsi ferendam: proin licere reo, omni fiducia accordillum uti, tanquam ad patrem bono filii sui, et miserandi insuperunice intentum. Attamen munus intercessoris apud potestatem Poli —ticam nolit facile assumere.
- e) Si captivus queritur, injuste secum actum fuisse, aut seletatoribus et accusatoribus irascitur, nolit sacerdos ipsi statim initio contentiose contradicere, sed magis illum hortetur ad patien—tiam, ad frequentem orationem, discussionem anteactae vitae, con—tritionem etc., sperans fore, ut a Patre luminum illustratus sensimagnoscat reatum suum, illoque dignos sensus poenitentiae con—cipiat.
- f) Nolit captivum lactare incerta spe secuturae mox, aut post certum tempus, liberationis: imo sermones tales, utpote extra sphaeram officii positos, prudenter declinet; conetur vero instillare reo plenam resignationem in omne Dei beneplacitum.
- g) Quia istiusmodi homines in negotio Religionis ut plurimum rudes sunt, utpote solide nunquam instructi, aut institutionem primaevam per vitae licentiam habentes oblitteratam, necessarium fere erit, prima fidei et morum rudimenta cum iisdem repetere, modo tamen suavi et per historias; nec instructio talis prolongetur nimis ad taedium usque captivi. Si vero is sciat legere, poterit ope libri idipsum exactius praestari.

<sup>1)</sup> Psalm. CVI. 10.

- h) Ante finem inquisitionis judicialis vix est excipienda confessio captivi ob justum timorem, ne desit ipsi sinceritas, et multo magis propositum, adimplendi omnem justitiam, proin non mentiendi, nec pejerandi etc. juste interroganti judici.
- i) Antequam confessionem sacramentalem captivi excipit, sacerdos impetrare procuret facultatem generalem absolvendi a casibus reservatis, si quo horum teneretur hic ipse reus; ne fors postea necessarium sit eandem petere, non sine aliqua suspicione delinguentis.
- k) Hortetur confessarius reum, ut absque ullo metu peccata sua, utut multa et gravia, insuper etiam necdum detecta, candide aperiat, certus, quod scientiam ex confessione haustam nullo modo liceat adhibere ad molestiam poenitentis vel minimam; sicut e contra, si in confessione se exhiberet insontem instar Angeli, juvari a sacerdote minime posset, eo nempe in ordine, ut etiam a potestate Politica innocens haberetur.
- l) Attendat sacerdos, an non obligetur reus ad deponendam confessionem generalem vitae anteactae: et si hoc necesse fuerit, adjuvet eum, quantum necesse est, ita tamen, ut intentus sit praeprimis ad obtinendum legitimum dolorem et firmum propositum de observanda deinceps omni justitia.
- m) Instet (si opus est), ut reus ignoscat omnibus accusatoribus suis et omnibus ministris justitiae; ut patienter et humiliter se submittat iis, quae a potestate per Deum ordinata de ipso decreta fuerunt, aut decernentur: ut damna aliis illata, etsi adhuc occulta pro viribus compenset, aut saltem seriam voluntatem restitutionis faciendae Deo offerat; ut (si ob furta comprehensus fuit) indicet, an alicubi res furtivas depositas habeat, quo possint clam restitui vero domino. Interroget, an durante inquisitione ad amoliendum aut minuendum delictum suum alteri mendacem calumniam intulerit; an socios delictorum, et in iisdem adhuc probabilius perseverantes, interrogatus occultaverit mendaciter?
- n) Captivo rite confesso et absoluto non est neganda s. Communio. Etiam intra annum pie inducendus est, ut semel iterumque petat corroborari per gratiam Sacramenti Poenitentiae <sup>1</sup>).

## Rei capite damnati.

§. 322. Non ultima pastoralis officii pars est reos ad mortem damnatos ad felicem ex hac vita exitum comparare. Labor plenus

<sup>4)</sup> Christ. Bibel für Gefangene und ihre Tröster, von Dr. J. N. Müller Freiburg. 1839. Christliche Besuche im Gefängnisse. Vorträge und Ansprachen zum Heile der Gefangenen. Von Dr. J. N. Müller Carlsruhe 1842.

quidem molestiis, quique ferream patientiam exigit, verum etiam ferax coclestis meriti, quod animarum curator sibi proponat, pe ipse despondeat animum. Ubi primo reum convenire datur, insudandum est omni conatu, ut rei animum sibi devinciat; ad quod non parum conducet, si modo reum ante captivum in carcere visitaverit. spirituali alloquio recreaverit, et ad patientiam animaverit 1). Ordinarie non expedit, ut ad confessionem excitetur, qui cum vitae discrimine in carcere detinetur, antequam capitalis sententia illi indicetur, quia periculum est, ne confessionem sinceram et integram non faciat, reticendo illa crimina, propter quorum suspicionem detinetur in careere, unde talis potius ad contritionem animetur, ut recuperato statu gratiae fructuosam sibi miseriarum. quas in carcere patitur, tolerantiam faciat. Quodsi tamen ipse peteret confessionem facere, aut propter delietum certum, et ab ipso jam coram judice non negatum in carcerem conjectus esset, facilius poterit ipsius confessio excipi, variaque monita ad hanc suam captivitatem forti animo tolerandam illi suggeri debent.

Modus agendi confessarii cum reis capite damnatis sequens statuitur:

- a) Maxime cohortari oportet reum, ut si fieri possit, animum suum generali quadam omnium, quae recordatur, peccatorum confessione detegat; hac enim scelerum suorum recordatione magis addidelerem et contritionem inflammatur, dum aperte cognoscit se to—ties et tam graviter peccasse. Conveniens autem est, ut praemitta—tur brevis instructio de confessione, nam hujus generis homines inductrina christiana plerumque rudes inveniuntur.
- b) Instruct eum confessarius, illa, quae secum in conscien—
  tia agit, cum judicibus communicari non posse, ideoque sive nocene
  sive innocens sit, id nec ei profuturum nec obfuturum; caveat pa—
  riter sacerdos, ne temere evulget, quae extra confessionem ac—
  cepit.
- c) Si dicat se innocentem, reponatur: Christus vere innocons fuit; hace tua poena a Deo immissa est, coram quo quis sedicet innocentem? Cupit Deus, ut poenam hanc temporalem admit—
  tas, ut parcat animae tuae in aeternum. Si replicet infamicam mor—
  tis, dicas: At Christi, qui peccatum non fecit, mors, quot homi—
  num ignominiis fuit onerata! Quas infamias coram mundo Martyress
  non sustinuerunt! hace infamia brevis est coram mundo.
- d) Quae maxime omnium urgere in reo debet sacerdos, sunt: contritio et generalis et specialis, bona affectio mentis erga omnes, qui occasio, aut causa mortis ipsius exsistunt, petitio veniae (saltem coram Deo) ab omnibus, qui quomodocunque

<sup>4)</sup> Rit. Wien. auctoritate et jussu Eminent. et Reverendies. Card. et Archiepiscopi Viennensis Christophori e Comitibus Migazzi editum 1774.

laesi ab ipso fuerunt, — voluntas mentis eisdem, si posset, satisfaciendi, — resignatio in mortem tanquam per Deum infligendam,
et jure debitam, eptimum insuper remedium, quo prohibeatur ulteriora peccata prioribus addere, — fiducia in misericordiam divimam, in merita Christi, intercessionem beatae Virginis Mariae etc.
Haec eadem fere sunt, quae per breves orationes aut suspiria ingerere debet reo, vel potius per preces ex persona rei fusas suggerere, dum eundem ad locum supplicii comitatur.

- e) Investiget confessarius, an forte odium conceperit in judicem vel partem adversam, curetque, ut in amore Christi id totum deponat.
- f) Nec unquam desistat a cohortatione ad patientiam, ad magnam spem divini auxilii, passionis Christi ac vitae aeternae.
- g) Ut majori cum alacritate reus accedat ad mortem, polliceatur illi confessarius, se pro illo post mortem ejus diu oraturum Dominum ac diligenter, et ut multi idem faciant, curaturum (quod vere postea exsequetur), moneatque, ut pendentis Christi in cruce imaginem ac simul sanctorum Martyrum cruci affixorum memoriam seria repetat mente.
- h) Poenitentiam plerumque levem, quam post confessionem vel cum ipso sacerdote implere possit, imponat confessarius; non oberit tamen, si actus resignationis in mortem ei injungatur, ut mortem vel ex hoc capite studeat resignato fortique animo sustinere, ut tanto copiosius per eam pro delictis suis satisfaciat.
- i) Audita confessione reum absolvat ab omnibus censuris et peccatis, utut alias reservatis, si quibus teneretur; S. Viatico reficiat et muniat etiam non jejunum, si fors corpore ob internam angustiam debilitato expectare sine potu aquae aut esu jusculi non posset usque ad tempus, quo SS. Eucharistia deferri ad ipsum decenter potest.
- k) Reo per confessionem expiato et Sacramento Eucharistiae refecto, reliquis remotis, agat confessarius de iis, quae ad animam pertinent, nunc pios discursus ducendo, nunc cum eo orando; ista tamen non nimium protrahat, sed quietem intermediam indulgeat.
- l) Nocte mortem proxime antecedente persuadeatur, ut dormiat, ne altero die sit indispositus; expedit tamen, ut quis illi adsit nocte, qui evigilantem animet contra tentationes tune maxime ingruentes.
- m) Die mortis illucescente animandus est, ut hunc diem maximi meriti Deo consecret uniatque patienda passionihus Christi, eavendumque, ne, qui jentaculum offerunt, eum inebrient volentesque timorem minuere, ineptum reddant ad mortem consequendam felicem.
- n) In itinere sacerdos oret cum eo, sine clamore, tamen oculos eum jubeat custodire, et demissos tenere, neminam salutare,

nisi Salvatorem, cujus effigiem ipse, si possit, vel confessarius ferat. In conspectu loci fatalis iterum eum animet: "Domine non mea, sed tua fiat voluntas: ""Hic ure, hic seca, modo in aeternum par cas."

o) In ipso supplicii loco quaerat, num adhuc quid sit, quodangat et conscientiam gravet, et ejus responso se accommodet; eli— i ceat cum eo actus fidei, spei, charitatis, contritionis et oblationis etc.

#### Continuatio.

- §. 323. Quid facere debet confessarius, si poenitens ex pertinacia vel desperatione confiteri nolit?
- a) Confessarius ad preces se conferat, et maxime ad Missande Sacrificium, ubi dum sacram hostiam in manu habet, illis ecclesianticis verbis Salvatorem suum alloqui potuerit: "Si invenio Domine! gratiam in oculis tuis et si placet Tibi, dona mihi animar n, pro qua rogo." Eundem in finem etiam aliorum hominum precessis implorare oportet.
- c) Maximam, quam potest, charitatem, tum per blanda colloquia, tum per opera misericordiae exhibeat.
- d) Narret interdum historias quasdam de hominibus poenitentibus, et in articulo mortis resipiscentibus, et cum magno spec torum gaudio et commendatione morientibus 1).
- e) Si dici fatalis tempus advenerit, suaviter interroget, an non meliora jam consilia conceperit, adesse jam momentum, a pendeat felix aut infelix acternitas; apertam modo stare januam ad coelum vel infernum; in ipsius nunc arbitrio esse, quam eligere velit.
- f) Roget per merita Jesu Christi, ne salutem suam neglig at, animamque pretioso sanguine Christi redemtam perdat.
- g) Si neque nunc acquiescat, cesset nonnihil ab admonitionibus; nullo unquam acerbiori verbo vel gestu pertinaciam ejus castigans.
- h) Si lictores veniunt ad eum abducendum, repetat iterum, et indicet nunc, eum vere iter aeternitatis ingredi; videat proin, quo tendat.
- i) In egressu ad locum supplicii, si nolit orare reus, nec ipsum audire, non urgeat invitum, sed potius cum aliis vernacula Iin-

<sup>1)</sup> Cfr. Müller's Gebethbuch für Gefangene.

gua preces pro ipso fundat, et nonnunquam suaviter quaerat, an mon refocillatione indigeat.

k) Ubi ad locum supplicii perventum fuerit, jubeat adstantes flectere, pro anima illius preces fundere quem in finem ipse conceptis verbis praeire poterit.

l) Quodsi nihil his omnibus effecerit, orare Deum non desistat, animamque El commendet, qui dirigit corda, prout vult.

Post mortem rei confessarius non solum adstantium precibus eum commendare debet, sed etiam brevem adhortationem habere ad populum, ostendendo, quantum malum sit peccatum, quam facilis sit progressus a minoribus ad majora, nihil magis nocere, quam pravam societatem, bonam educationem prae omnibus divitiis prodesse, judicia Dei magis formidanda esse, quam hominum. Caveat autem omnino, mortuum, etsi juste poenitens obierit, indebitis laudibus extollere.

#### Continuatio.

- §. 324. Cautelae a confessario rei ad mortem damnati observandae, universim notari merentur praecipuae:
- a) Non spondeat se fore patronum pro ejus vita, tum enim non tam serio se disponit, et si saepe cadat, facile alienabitur a confessario; hinc potius disponat ad exspectandam cum resignatione velut de manu Dei quamcunque sententiam; interim profuturum, si de peccatis serio doleat, et in satisfactionem offerat ignominiam et molestias carceris. Nihil aequivoce loquatur cum illo, ne postea conqueri possit, se deceptum, quod potest esse causa gravis perturbationis in fine vitae. Pariter caveat, ne in hoc officio pietatis quidquam aut loquatur, aut agat, minus concordans cum modestia et lenitate sacerdotali.
- b) Si reus est, et teneatur crimen etiam capitale fateri judici hic et nunc legitime interroganti, suadere potest, ut fateatur. Si vero poenitens confiteatur, se aliquot crimina etiam semiplene probata negasse, non importune urgeat ad illa adhuc coram judice confitenda.
- c) Ut neque fugam suadeat, nec ad eam ullo modo cooperetur.
- d) Ut, si forte reus in foro externo jam convictus, ideoque ad mortem damnatus, in ipsa tamen confessione innocentem se esse dicat, eidem quidem absolutionem impertiatur (cum in foro interno magis reo, quam omnibus aliis credendum sit), interea tamen moneat de obligatione, illud fatendi, siquidem revera commiserit, et saluti suae prospectum velit. Ut tamen in tali casu judici innocentiam aperiat, aut pro ipso reo intercedat, neutiquam licet, cum ex una parte judex minime id crediturus sit, utpote secundum allegata

- et probata procedens, ex altera vero parte, si rei advertant, hoc onus confessarium in se suscipere, occasionem arrepturi sint, sua crimina audacius tenaciusque celandi, praeterquam quod confessarius hoc modo indirecte violati sigilli suspicionem incurrit.
- e) Confessarius nullo modo ipsemet reo sententiam mortis indicet, sed hoc officium justitiae ministris relinquat, et suo officio incumbat, ut ad mortem pie et fortiter obcundam disponat, non tristia, sed consolatoria, et excitantia ad spem vitae aeternae propomens.

# Peccata, quae nova officia pariunt, confitentes.

§. 325. Dantur peccata, quae novis officiis implicant pecni—
tentes, qui ea commiserunt. In hune censum referuntur officium—
reconciliationis cum inimico, officium restitutionis juridicae et ethi—
cae, et abstinentiae ab usu conjugali ob impedimentum supervenien—
tis affinitatis. Ejusmodi poenitentibus officia, quae ex peccatis con—
traxerunt, una cum motivis, quo magis eis adimplendis operam—
dent, sedulo inculcanda, quin imo in partem satisfactionis imponen—
da erunt. Et prout ipsi his officiis exsequendis vel jamjam satisfe—
cerunt, vel satisfacere studuerunt, vel saltem parati sunt, absol—
vantur, et nonnisi tunc, si admoniti promissis non steteriat, vel
plane malitiose renuerint, absolutio iis vel differenda, vel deneganda erit.

Quum autem agendi ratio confessarii cum iis, qui reconciliationis officio detinentur speciales minime deposcat regulas, quae vero praedictum abstinentiae officium concernunt, ex dictis §. 261 Jum pateant, hinc ea tantum, quae restitutionis officium attinent, pro praxi confessarii uberibus exponere restat.

# Ad restitutionem obligati.

§. 326. Inter peccata, quae nova officia pariunt a peccatore adimplenda, prae ceteris officium restitutionis eminet. Est autem restitutio generatim actus justitiae, vi cujus injusta laesio reparatur, aut jus resve aliena domino suo redditur. Sensu strictiori restitutio vocatur, siquidem res vel ipsa vel prorsus aequivalens redditur. Differt a compensatione, dum quis damnum alteri flatum per alia obsequia, quantum fieri potest, reparat, et a satisfuctione, quae pro ipsa injuria alteri illata debetur, etiamsi damnum nullum secutum fuerit. — Jam si ejusmodi peccatis detentos poenitentes confessarius nactus fuerit, non sufficit solum perquirere casum objectivum, ut justitiae fiat satis, sed oportet poenitentes ad peccati agmitionem perducere, de ejusdem turpitudine et malitia secundum logem Jesu Christi instruere, nec non spiritu, ut ita dicam, ante

tribunale Illius sistere, qui venturus est, judicare vivos et mortuos. His peractis obligationem restitutionis faciendae cos docebit; et quum praetextibus vanis poenitentes saepenumero hoc restitutionis efficium non tam defectu potentiae, quam voluntatis, denegent, aut procrastinent, in ferendo judicio de poenitentium dignitate ad absolutionem consequendam, hujusmodi animi indolis rationem habebit.

Hine si poenitene restitutionis officio jam ipse, priusquam saerum confessionis tribunal adierat, pro modulo suo satisfecerit, vel hujus officii ignarus, nunc demum monitus pronum se ad illud exhibent, absolutione donandus est; pariter si huic officio, utut ejusdem conscius quidem, etiam defuerit, ast modo serio promittat, se statim restituturum, absolvi poterit, etsi actu restitutionem nondum praestiterit; nisi ex circumstantiis haec ipsius promissa suspecta videantur. Qui etenim, dum restituere potuisset, iterato tamen fidem fefellit, absolutionis expers esto, donec restitutionem actu ipso perfecerit. Qui vero restitutionem renuit, aut malitiose cunctatur, hoc ipso animum legi adversantem cum foveat, imo injurias prascedentes continuet. nullatenus absolutione sacramentali dignus exsistit. Sic statuit Concilium Mediolanense I. sub S. Carolo: "Caveant confessores, ne ante debitam satisfactionem illos absolvant. qui, cum facultas adsit aliena restituendi, --- quibusque, ut id facerent, superiori confessione praeceptum sit, praestare tamen neglexerunt." Verissimum enim illud est S. Augustini: "Non dimittitur peccatum, nisi restituatur ablatum; scilicet, ut S. Doctor addit: "quando restitui potest" 1). Praeterguam enim, quod ipsa ratio, sensus intimus et communis, severe officium restitutionis urgeat, et quam primum strictum faciendae restitutionis officium laxetur, eos, qui toti quanti terrenis inhiant, vix alia quaepiam ratio cohibere possit : sacrae divinaeque literae diserte jubent: "Reddite emnibus debita" 2). De Zachaeo tanquam certum emendationis specimen exhibetur, guod ad reparandas laesiones tam paratus exstiterit 5).

Verum neminem, qui materiam restitutionis vel obiter perlustraverit, latebit, quam arduum et delicatum sit hoc negotium pro confessionali. Non tantum multa scientia et circumspectio, sed interdum singularis quoque animi constantia requiritur, ut sacordos et hujusmodi casus dijudicare queat, et iisdem decidendis neque imprudenti erga poenitentes commiseratione, neque vana hominum potentiorum formidine flectatur. Praesertim cura infirmorum ex hoc capite perdificilis redditur, abi, quia in mora periculum est, ad eesdem statim, et quasi momento responderi debet. Unde patet,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Epist. 25. ad Macedonium. — <sup>2</sup>) Rom. XIII. 7. — <sup>3</sup>) Luc. XIX. 8. — Cfr. ad Philem. et Tob. II. 21.

quam necessarium sit, ut confessarius prae manibus habeat regulas, quas in re adeo late patenti et difficili consulere possit. Quamobrem in usum juniorum confessariorum praecipuas ex theologia morali brevi compendio transscribere operae pretium esse judicamus 1). Ceterum monemus confessarios, quos experientia non sat docuit, ut nihil in hac materia praecipiti festinatione statuant, neque erubescant facere in casibus difficilioribus et intricatioribus, quod doctissimi etiam consueverunt, qui nonnunquam sibi tempus adari petunt ad veritatem investigandam. Si poenitens fide dignus sit, suaderi etiam ei poterit, ut ipse pium et doctum consulat, ejus—que judicio se accommodet; quod ubi promittit, absolvi poterit.

#### Fundamentum restitutionis.

§. 327. Fundamentum hujus officii constituunt: a) res ac ==cepta, et b) injusta damnificatio. Ex primo fundamento restituertenetur, quisquis rem alienam nullo suffragio juris possidet detinet ===que. Ratione habita possessionis rei alienae diversa est restitutio prout est bonae vel malae fidei possessor. — Possessor bonae fidei — qui rem alienam possidet, quam sine dolo et fraude suam esse e putat — ubi primum novit rem esse alienam, tenetur eam ejusqu e fructus, si adhuc extent, restituere, quodsi autem consumpti fue 📧 rint, id omne, quo factus est ditior, nisi forte illos per praescri ptionem jam fecerit suos: quia ex regula in utroque jure admissa reclamat aliena ad dominum, et res quaevis domino suo fructificat Expensas autem necessarias et utiles a domino repetere potest quantum vero ad voluptarias, dominus illi plus refundere non te netur, quam quatenus res ex communi aestimatione melior est facta; simul tamen possessori bonae fidei, in quantum sine laesionrei fieri potest, easdem auferre licet. - Restitutio fructuum bon fide perceptorum vi legis austriacae non exigitur 2).

Possessor malae fidei, — qui sibi rem detinet, quam nor esse suam aut cognoscit aut cognoscere potest, debitam adhibend diligentiam, — domino una cum re vel ejus pretio non solum omnismomolumenta, quae ipsemet inde percepit, sed etiam, quae dominus percepturus fuisset, atque omne damnum emergens restituer tenetur 3).

Si vero bona fidei possidenti dubium supervenit, utrum remon aliena sit, diligenter curare debet, ut rei veritatem experiatur

<sup>1)</sup> Cfr. Theolog. moral. Cl. D. D. Tobenz et Stapf. circa hanc materiam — Die Lehre vom Schadenersatze oder von der Restitution, von Dr — Johann Kutschker k. k. Hofkaplan und ord. Professor der Moraltheo — logie. Olmütz 1851. — Petri Scavini Theol. mor. Tom. II. p. 418. — 2) Cfr. Codic. civil. §§. 330. 331, 332. — 3) Cfr. Codic. civil. §§. 335-336. 338.

si vero post adcuratam inquisitionem rationes ex utraque parte semet elidunt, et veri nominis dubium occurrit, tunc restitutioni obmexius non est, nam in hoc casu illud juris effatum locum habet: melior est conditio possidentis. E contra quando facta inquisitione praeponderantes obtinent rationes, consultum erit, ut secundum illud agatur, quod ejusmodi rationibus fulcitur.

Ex altero capite injusta damnificatio ceu fundamentum restitutionis tunc adesse praecipitur, si quis voluntarie, efficaciter et injuste alteri damnum aliquod intulerit.

Hinc a) qui casu sine culpa sua alii damnum intulit, reparare non tenetur. Casus nocet domino seu illi, cujus vel bona vel personam concernit, nisi quispiam tali casui culpabiliter ansam praebuerit.

- b) Qui actu aliquo involuntario damnum intulit, generatim non tenetur illud compensare, nisi per propriam culpam semet in ejusmodi mentis conditionem conjecerit.
- c) Qui per culpabilem ignorantiam, inadvertentiam aut negligentiam, quae evitari debebat et poterat, et

Qui d) dolo aut aliis modis, qui culpa non vacant, alium laesit, resarcire tenetur damnum.

- e) Qui injuste laeserat, tenetur totum damnum emergens lucramque cessans resarcire.
- f) Qui alium a consecutione boni alicujus injuste impedit, ad quod consequendum jure perfecto gaudet, ad restitutionem obligatur.
- g) Qui a boni alicujus consecutione, a bona aliorum voluntate sperandi, vi, dolo, fraude alium praepedit, vel totum vel adaequatam spei partem restituere debet.

Demum in obligatione oriunda ex damnis proximo illatis caute videndum est, an plena imputatio locum habeat? et utrum actio poenitentis vera causa damni fuerit, nec tantum occasio? Stante dassio, an alium laeserit, pro rata dubii debet indemnem servare, nec hic valet axioma: melior est conditio possidentis; nam non de rei possessae dominio, sed de damno illato dubitatur. Ceterum in ejusmodi causis dubiis non semper strictum jus, sed aequitatem et humanitatis sensum, quin imo consilium de bono meliori consulere juvat. Sic ubi plures cum foemina turpiter rem egerunt, in dubie, cujus eorum proles sit, potior ratio aequitatis, quam stricti juris habenda est.

## Cooperantes ad injustam laesionem.

S. 328. Restitutionis officium stringit praeter illum, qui rem, citra jus possidet, aut alium voluntarie, efficaciter et injuste lassit, etiam cum, qui injustae lacsioni cooperatus est. Datur autem cooperatio positiva et negativa; prior moralis vel physica est L. Inter eos, qui A) positive et moraliter i. e. per efficaciam internam ad injustam laesionem concurrent, eminent mandans seu imperans. Hic ad restitutionem tenetur, nisi forsan mandatum suum revocaverit, et revocatio ante exsecutionem damni innotuerit mandatario, qui tunc jam non ex mandato, sed ex propria malitia: damnum inferens censendus foret. Mandans etiam ipsi mandataria, siquidem fraude vel metu ad exsequendam improbam jussionem inductus fuit, damna illa compensare tenetur, quae illi exinde evenerunt, quaeque saltem subobscure praevidit. Quodsi mandatarius sua sponte se ob- tulit, vel mercede hunc in finem conductus fuit, hoc ipso omne quoque perículum in se suscepit. Mandanti aequiparatur consentiens, scilicet, qui cum mandante ita consentit, ut ejus jussioni vim adhucmajorem addat et isthaec ipsius quoque nomine et auctoritate exsecutioni detur; pariter qui in societate suffragium fert. Suffragium. iniquum ferens tenetur resarcire damnum tertio illatum: a) si suffragium dedit, antequam sufficientia h. e. majera adessent. h) Sã det suffragium iniquum, postquam jam adaunt suffragia majora, si suffragia adhuc erant revocabilia, ut fit, dum publice in consilio feruntur suffragia, quia tunc ante ultimum suffragium damnum nondum efficaciter est illatum. Quin saepius contingit, ut repraesentatione rationum unius tantum viri docti et rei periti (qui utique ultimus suffragium dantium esse potest), praecedentes suam sententiam mutent. - Consulens restitutioni obnoxive est, qui demnum alicui inferendum suadit, vel ad aliud hertatur, muneribus, blanditiis inducit etc., si ille consilio dato movetur addamaum faciendam. alias non facturus. Badem fore de perversa institutione obtinent. qua quis alterum docet, qua ratione, quinta modis etc. acclus, aliquod patrari queat; e. g. quomodo abortus progurari vel furtum secure committi possit. Improbus auctor talis consilii in defecta ipaius, qui consilium exsecutioni dedit, ex stricto jure restituere obligatur, iia vero, qui consilium vel doctrinam pravam exsecuti sunt. damna, quibus fors involventur, ex sola charitate reparanda erunt. nisi fraus et inductio dolosa intercesserit, ubi deceptus ex stricte jure indemnitatem petit. Sic ex. g. Cajus, qui Tito consilium dedit centum florenos furandi, patrato furto, restituere tenetur centum florenos. Quid, si Cajus Tito locum indicavit, quo magna pecuniae summa abscondita est, eo sub consilio, ut centum florenos furto auferret, hic vero totam pecuniae massam surripuerit, ad quid obligatur Cajus? Resp. Ad centum florenos reddendos, non vero ad totam summam, quia, illorum furto ablatorum causa moralis exstitit, furti autem amplioris occasio tantum. Quid vero, si improhus eensilii author suum consilium revocaverit, num adhuc tunc restitutionis officio subjacet? Distinguendum inter consilium simplex, quo injustam laesionem suasit, vel consilium rationibus superstructum, quibus ad pravam actionem rationum momentis permovetur. Primo casu negative respondemus, altero res difficulter cadit, et dispiciendum est, utrum motiva prius allata praeponderanti argumentorum vi destructa fuerint. nec ne.

B) Positive et physice simul injuste cooperantes sunt socii actionis, qui unito consilio junctisque viribus damnum aliquod simul inferent. Hi quum conjunctim auctores fuerint, aequis partibus damnum resarcire obligantur, sique ceteri officio huic desunt, reliqui, imo si unicus supersit, hic tenetur in solidum, seu ipse solus totum damnum reparare. Si vero nulla inter eos conspiratio exstitit, et unusquisque privatim tantum, et pro suo lubitu nocuit, tum quisque ea restituere tenetur, quae insemet ad ejusmodi laesionem contulit, ut e. g. si milites spolient aliquam domum, quin mutuo condixerint, quivis ad illud tantum damnum resarciendum obligatur. quod ipse intulit, non quod alii intulere. Praeter socios adnumerantur cooperantibus participantes, tum de re accepta, tum de injusta damnificatione. Priores sunt, qui res per nefas ablatas scienter emunt, vendunt, retinent, etc.; posteriores, qui opera sua ad aliorum laesionem efficaciter et injuste concurrunt, v. g. ad furtum patrandum scalas apponendo, vigilias agendo etc. etc. Hic ubi res ispas adhuc detinent, primo loco ad restitutionem tenentur, si minus, illas tum reparare debent, ubi fur ipse non restituit. Quoad reliqua, lacsiones saltem pro ratione participationis suae satisfacere obligantur.

II. Negative simulque injuste cooperantes, ut mutus (ante damnificationem), non obstans (in damnificatione), non manifestans (post damnificationem), tunc solum tenentur restituere, quando ex officio, contractu vel quasi contractu, vi stipendii tenebantur damnum impedire, vel laesum de illatis laesionihus certiorem reddere, et illud ex gravi culpa non praestiterunt; quia hi soli contra justitiam peccant; reliqui vero, qui licet impedire poterant, nec tamen impedierunt, cum solum contra charitatem peccent, ad restitutionem non obstringuntur.

Confessarius, qui partium studio ductus, vel ex vana timiditate, ne forte displiceat, vel ex quocumque reprobo affectu illos, quos ad restitutionem obligatos deprehendit, ab hoc munere immunes pronunciat, vel eulpabiliter hanc restituendi obligationem reticet, restituere ipse debet, nisi in subsequa confessione errorem suum revocet, et poenitenti restituendi obligationem inculcet. Ceterum confessarium, licet ex iniquo affectu tacentem, in iis circumstantiis,

in quibus ejus silentium a poenitente non potest explicari pro positiva de obligatione a restituendo exemptione, non auderem condemnare ad compensanda damna, ad quae scilicet se habet, ut causa mere negativa <sup>1</sup>).

# Ordo restitutionis inter plures ad injustam laesionem cooperantes.

§. 329. Inter cooperantes tenetur primo loco restituere, apud 🜌 quem res aliena exstat, sive in se sive in aequivalente, h. e. quatenus ex ea factus est ditior aut suis rebus pepercit. Notum est enim illud: "Res aliena clamat ad dominum." Sed quid si damnificatio nemini fuerit lucrativa v. g. si res aliena in incendio fueria cunsumta? Primo loco tenetur restituere ante exsequentem mandans, quia causam exsequentem induxit ad nocendum; consequenter magis principalis illo causa est. Item dicendum de eo, qui alterum vi, fraude, metu ad nocendum induxit. Secundo loco venit exsecu tor, ubi revera non sua sponte et proprio motu (quo in casu primo loco restituere tenetur), sed ab aliis deceptus et impulsus damnum intulit, quia sequentibus magis principalis causa ipse est. Tertio loco succedunt reliquae causae positivae: consulens in alterius gratiam, consentiens, laudans etc. habita ratione cooperationis. Ultimo loco veniunt causae negativae sed in aliarum defectum et quidem prout eorum cooperatio propior vel magis remota fuit.

Atque haec valent de cooperantibus sic dictis subordinatis. Quantum ad coordinatos, qui conjunctim aliquod damnum intulerunt, quivis ex cooperantibus, in defectu aliorum, in solidum restituere debet.

Facta restitutione a causa principali, vel prioribus, liberantur ab ea posteriores, non vero vicissim, cum priores posterioribus, si hi restituerunt, compensare teneantur. Negative cooperantes tunc solum ad restitutionem obligantur, quando positive cooperantes non restituerunt.

# Reliqua restitutionis adjuncta.

§. 330. Cui restitutio facienda? a) Ei, qui legitimum titulum aut jus rem possidendi habet, etiamsi dominus non sit, vel cui ex omissa restitutione aliquid detrimenti imminet. Sic e. g., si rem ipsi domino restituas, non vero iis, quibus commodata vel locata est, et qui proinde jus habent illa re utendi, peccas contra justitiam his debitam. Itaque si vestis apud sartorem, farinae apud molitorem etc.

<sup>1)</sup> Lucii Ferraris prompta bibliotheca. Vocabulum: Restitutio.

surreptae fuerint, et vero domino restituantur, iisdem grave damnum infertur. b) Si res immediate domino ablata fuerit, huic quoque restituenda venit, vel ipso aut legitimo possessore defuncto, restitutio haeredibus fiat. c) Si dominus simpliciter plane pleneque nescitur, res ex delicto restituenda, pauperibus eroganda est, vel pios in usus conferenda. Si vero nonnisi in particulari detegi nequit, scitur vero ipsius communitas, elapso tempore, quo spes erat dominum compariturum, restitutio communitati, vel in ejusdem commodum fiat, eo quod ignotus dominus id praecipue velle supponatur. E. g. Qui homines certae communitatis ad suam tabernam adventantes defraudavit, v. g. quoad pondus, mensuram etc., pari modo largiori mensura faciat eos indemnes, si vero mercaturam non amplius exercet. pars defraudationi congrua pauperibus danda est 1).

Ouid de rebus inventis? In quaestione, cui restituenda sint bona inventa, si post diligentem inquisitionem dominus eorum inveniri nequeat, triplicem sententiam theologi tenent. Prima illorum est, qui bona inventa inventori adjudicant, altera eorum, qui pauperibus bona inventa distribuenda esse volunt, vel in alios usus pios Impendenda, ita tamen, ut, si inventor sit pauper, ea sibi applicare queat, cum onere pro domino orandi. Tertia dicit: Quando adhuc post diligentiam possibile est, dominum invenire, tunc res vel pretium servari debet; quodsi utrumque servari nequeat, res vel pretium omnino est erogandum in usus pios juxta praesumtam voluntatem domini, qui adhuc illius rei dominium retinet, semper ac res potest in manus suas redire. Econverso quando spectatis circumstantiis temporis vel distantiae loci, vel eo quod res non possit amplius a domino pro sua recognosci, ut accidit in nummis ordinariis, non videtur possibile, ut res ad dominum redeat, tunc illa fit nullius, et ideo acquiritur a primo occupante, qui illam non tenetur dare juxta voluntatem prioris domini, cum ille, per impossibilitatem eam recuperandi ejus dominium prorsus amisit. Verum ubi leges civiles desuper exstant, hae servandae sunt 2). Lex civilis Austriaca statuit, ut res inventa, si valorem unius floreni excedat, intra octiduum modo ibidem usitato promulgetur, si vero valorem duodecim florenorum superat, in civitate Viennensi ad supremam Politiae Directionem vel ad circuli Directionem, ruri vero ad dominium loci, quo res inventa est, deferatur. Ceterum favores legis civilis nostrae etiam in conscientia valent pro inventore, qui omnem diligentiam a lege praescriptam adhibuit: qui vero hanc inculpabiliter neglexit, dijudicandus erit secundum principia juris naturalis.

S. Lig. theolog. mor. libr. III. tract. V. cap. II. dub. 5. — <sup>2</sup>) Cfr. Note der k. k. Polizei-Ober-Direction vom 22. Februar 1828, Z. 1018. — Cfr. Cod. civ. austr. §§. 388 et seq.

Ordinem restitutionis pluribus faciendae, ubi facultates ad singula et omnia debita persolvenda non sufficiunt. definire res est arduis difficultatibus circumsepta, nec facile theoreticis regulis absolvitur. Generatim tamen notamus. a) Quando res aliena adhuc apud debitorem exstat, vero domino restituenda est, nec potest aliis in solutionem dari, quia semper pro domino suo clamat, et debitor ex bonis suis solvere tenetur, non ex alienis, quorum dominium in alios transferre nequit, cum illud ipse non habeat. Hinc e\_ g. depositum, pignus etc. domino restitui debet, non autem aliisas creditoribus dividi. b) Debita realia personalibus sunt praeferenda. quia illa majori debentur jure, cum eorum solutioni non solum ipse debitor, sed etiam illius bona sint obligata et obstricta, propter hypothecam, quam in ea creditor habet. c) Inter creditores hypothecarios praeferendi sunt ii, quorum hypotheca est antiquior. Obligatio enim posterior non potest jus alteri jam acquisitum tollere; excipe tamen, nisi posterior hypotheca privilegium habeat jure, vi cujus anteferenda sit. d) Debita, quae ex illato damno vel ex contractu oneroso debentur, potiora sunt, quam quae ex titulo gratuito proveniunt. Sic debita ex titulo oneroso v. g. ex contractu venditionis prius solvenda sunt debitis ex titulo gratuito v. g. ex donatione, etiam si haec facta sit ab eo qui, quando eam fecit, impar non erat ad solvenda debita. Aliter esset si donatio jam sit consummata et res donatario tradita sit; tunc contractus firmus est ac stabilis atque in absolutum dominium donatarii res transit. e) Debita certa ante dubia, certo domino prius quam incerto restituenda, quia lege naturae debentur certa creditoribus, incerta vero nonnisi ex lege positiva debentur pauperibus. Verum sunt, qui doceant restitutionem et certorum et incertorum faciendam esse pro rata, cum valde probabile sit, quod restitutio pauperibus debeatur etiam de lege naturali nam talis praesumitur esse creditorum ignotorum voluntas, ut cum ad ipsos nequit pervenire restitutio saltem fiat pauperibus pro suis animabus 1). f) Denique debita ejusdem ordinis ita expungenda. ut, si totum solvi non potest, inter creditores pro debiti quantitate propositio justa servetur. - Num inter creditores simplices ejusdem ordinis praeferendus, qui prior est tempore? qui pauper est? Resp. Ex lege positiva id colligi nequit; nihilominus quoad primum, plures sententiam affirmativam probabilem censent; quoad alterum, suaderi tantum potest creditoribus divitibus, ut ipsis pauperes anteferri permittant: cogi autem non possunt, nec ipsis insciis, liberum est debitori, ut pauperes anteponat. Excipiunt, si paupur versetur in gravi vel extrema necessitate, ubi creditor jam teneatur ex charitate cedere solutionem illam, habens superflua statui, ut pauperi subveniatur<sup>2</sup>). In specie jus civile attendendum est:

<sup>1)</sup> S. Lig. Homo Ap. Tract. X. n. 111. - 2) S. Lig. Op. Mor. l. III.n. 691.

quod apud nos sequentem facit dispositionem: Ex bonis debitoris ante omnia solvi debent funeralia, medicamenta, et alimenta sibi, uxori, liberis impensa; item merces operariorum et famulorum ad necessarios usus conductorum; ereditores hypothecarii et quidem tempere priores praeferendi sunt reliquis, post quos succedunt personales seu chirographum vel testes habentes. Peccaret itaque debitor, si clam creditoribus, quibus magis favet, quamvia de jure posterioribus, solveret totum debitum, ob quod priores vel toto vel ex parte ob insufficientiam massae privarentur.

#### Continuatio.

§. 331. Quando restitutio facienda? a) Si vi contractus aliquid reddendum sit, dicimus: tempore per leges vel pacta determinato. b) Si restitutio ex delicto debetur: quam primum moraliter fieri potest, nisi extrema vel gravis necessitas corporalis vel spiritualis propria vel aliena, aut periculum famae a restitutione statim facienda excuset. Hinc possessor bonae fidei, quamprimum rem alienam esse compererit; pariter primo quoque tempore, quo fieri moraliter potest, restituere debet possessor malae fidei, et qui injuste aliquem laesit; praesertim ubi lucrum cessans, et damnum emergens, aut periculum perdendae sortis imminet. Si nulla dilationis causa adsit. restitutionem differens per notabile tempus peccat, et damnum ob dilationem domino obveniens compensare tenetur; ex quo seguitur, poenitentem de restitutione una binisque vicibus admonitum absolvi non debere, si, dum commode restituere potuit, non restituit, imo nec illum absolvendum esse, qui, quamvis per se ipsum et statim restituere possit, primo per haeredes restituere promittit.

Quo loco? quorum expensis et periculo? a) Si vi contractus reddendum sit, refert, qualiter conventum fuerit. b) Si restitutio flat ex re aliena, et quidem a possessore bonae fidei, sufficit, ut rem restituat in loco, ubi eam possidet, et si domino alibi exsistenti mittat, nec ad periculum, nec ad expensas obligatur; unde si absque culpa restituentis pereat, domino perit. E contra si restitutio fiat ex injusta laesione vel possessore malae fidei, eam propriis sumtibas et periculo in eo loco restituere tenetur, ubi eam dominus haberet, si illi ablata non fuisset, quia debet servare dominum omnino indemnem; unde si res domino missa sub via casu pereat, non domino, sed nocenti debitori perit, qui eam domino compensare tenetur, cum sit causa damni. Quodsi ad deferendam rem domino expensae valorem rei superarent, restitutio differri potest, donee commode et sine tantis expensis praestari valeat; res autem interea in tuto collocari debet, ne intercedat periculum omittendae restitutionis.

Quomodo? Primo eodem in individuo res restitui debet. vel si haec non amplius exsistit, ad aequalitatem pro ratione culpae; secundo restitui debet vel per se vel alium. Res occulte ablata restituatur occulte, ne fama laedatur ejus, qui injuriam intulit. Qui defraudarunt utendo minori mensura aut pondere in vendendo, tenentur in eodem loco majori mensura aut pondere uti, vel pretium rei imminuere, ut laedentes communitatem communitati damnum compensent; pro extraneis vero ad eos non amplius redeuntibus, partem aliquam inter pauperes distribuant. - Si poenitens per confessarium restituere velit, is non facile quidem hoc onus acceptet, ne forte vel res apud confessarium pereat, vel dum alteri per restitutionem consulit, poenitenti per sigilli violationem noceat, famamque auferat: verum ne tamen nimium difficilis sit in assumenda exsecutione restitutionis. Ceterum furunculi ista eadem astutia, qua rem clepserunt, possunt eandem antiquo loco et securo absque infamiae periculo reponere.

#### Causae a restitutione excusantes.

§. 332. Causae a restitutione excusantes sunt vel tales, quae ad tempus tantum, vel quae perpetuo excusant. Ad primam classem referuntur a) impotentia restituendi temporanea physica vel moralis, quando nempe restitutio hic et nunc vel plane non, vel non sine dispendio boni altioris fieri possit. V. g. Si quis ad reparanda bona fortunae jacturam famae suae, vel ad reparandam famam alienam dispendium vitae subire cogeretur, vel si de status sui dignitate, vel de bona sorte legitime acquisita actum foret, vel si quis ex restitutione in extremam, vel valde gravem calamitatem conjiceretur. nisi et ipse, cui restitutio facienda, in pari necessitate esset: quo obtinente casu melior esse debet conditio innocentis, quam nocentis. b) Cessio bonorum, quae est actus, quo debitor omnibus debitis solvendis impar cedit juridice bonis suis, ut secundum leges satisfaciat creditoribus. Quae cessio non plene liberat a restitutione. sed debitor ad plenam solutionem manet in conscientia obligatus, si ad pinguiorem fortunam perveniat.

Ad alteram classem spectant a) impotentia physica perpetua, quia nemo ad impossibilia tenetur; b) praescriptio legitima, quae in possessorem bonae fidei dominium transfert; c) compensatio justa, dum pars altera, cui aliquid debebas, quodemumcunque modo jam sese ex rebus tuis indemnem ferit; d) condonatio exactoris sive expressa sive rationabiliter praesumta, modo sit libera et non vi, aut fraude extorta, facta ab eo, qui habet dominium et administrationem rerum suarum a jure non prohibitam; unde remissio a pupillo vel filiofamilias sine consensu tutoris aut parentis facta nulla, vel saltem infirma est. Remedium istud saepissime adhiberi debet,

ut per humilem deprecationem benigna debiti condonatio per confessarium tecto poenitentis nomine, aliisque tacitis circumstantiis effiagitetur.

## De compensatione occulta.

§. 333. Compensatione occulta utitur ille, qui, cum rem suam recuperare non valet, aliam aequalem debitori suo clam aufert. Hanc positis nonnullis conditionibus etiam licitam esse, Theologiae moralis doctores volunt.

Prima est, ut certum et liquidum sit debitum atque ex stricto jure, non vero ex lege charitatis, vel grati animi sensu postulatum; nam in dubio melior est conditio possidentis.

Secunda, ut rem tibi certo debitam non possis per auctoritatem publicam obtinere: alioquin ad eam recurrendum esset, quia non licet ordinem juste constitutum praetermittere. "Qui furtim accipit rem snam apud alium injuste detentam, inquit, S. Thomas, peccat quidem, non quia gravat eum, qui detinet (et ideo non tenetur ad restitutionem, sed peccat contra communem justitiam, dum ipse sibi usurpat suae rei judicium, juris ordine praetermisso" 1).

Tertia, ut debitor aut illius haeredes iterum solvendi periculo non exponantur.

Quarta, ut absit damnum debitoris, vel tertii, item omne scandali periculum; saepe enim contingit, eum, qui tollit etiam quod suum est, vel sibi vel alteri furis notam et labem accersere.

Quinta, ut res, quam occulte accipis, sit tui debitoris, quare non licet surripere rem alienam apud enm exsistentem v. g. vel commodatam, vel fidei suae commissam.

Positis his conditionibus licita censetur a pluribus compensatio occulta; per eam quippe non violatur justitia commutativa, qui enim compensatione utitur, id solum accipit, quod stricte suum est; nec etiam laeditur justitia legalis, nam supponimus ad judicis auctoritatem recurri non posse <sup>2</sup>).

Cum autem rarissime coëant in compensationem praefatae conditiones, sine quibus junctis illicita est, eam nunquam suadebit confessarius, vix enim unquam abest periculum scandali vel infamiae; ad restitutionem tamen non coget poenitentes, qui compensationem adhibuerint, si requisitis conditionibus munita fuerit, sed eos admonebit periculi, cui sese temere objecerint. Minime autem operariis vel famulis aliquid licet tollere, sub eo praetextu, quod stipendium justo minus recipiant, tum quia debitum, cujus compensationem ejusmodi homines quaerunt, non est certum (cur enim

Summ. theolog. 2. II. q. 66. a. 5. ad 3. — 2) Cfr. Köhler Anleitung für Seelsorger im Beichtstuhle. 6. Auflage.

ipsis potius, quam dominis suis fides adhibeatur?), tum quia de stipendio sibi dando cum heris suis conventum fuit, ideoque pacto stare debent 1), tum quia opposita sententia innumeris furtis aditum aperit; vix enim unquam famuli mercede sibi constituta contenti sunt.

## Casus practici.

§. 334. 1. Mathias furatur vicino suo quinque modios tritici eo tempore, quo modius valebat decem florenos. Post annum peragens confessionem a confessario ad restitutionem obligatur, quod onus etiam in se suscipit; sed quaerit num obligationi suae satisfaciat, si restituat tantum, quanti valebant anno elapso hi quinque modii, videlicet quinquaginta, an vero teneatur vel ipsum frumentum in natura reddere, vel quod idem est, quanti valet nunc modius frumenti, id est, pro quolibet quatuordecim florenos, adeoque in summa septuaginta florenos?

Resp. Mathiam teneri dare quatuordecim florenos, quia tenetur dare modium, dominus enim frumenti subtracti non tenetur acceptare pecuniam, sed potest modium in natura exigere; is autem nunc valet quatuordecim florenos. Quod autem frumentum in pretio creverit, non est fructus industrialis, sed naturalis, consequenter domino crevit.

- 2. Ambrosius subtraxit proximo suo quinque modios frumenti eo tempore, quo modius valebat quatuordecim florenos. Nunc autem jam non valet tanti, sed decem florenos tantummodo. Peracta confessione restitutionem parans interrogat, an satisfaciat, si reddat quinque modios in natura, vel pecuniae valorem, quo nunc aestimantur; num vero teneatur valorem restituere, quem tunc modius habebat, quando furtum commisit? Resp. Tenetur iterum dare quatuordecim florenos, quia tanti valebat modius, quando illos abstulit, et dominus frumenti illud potuisset vendere, aut consumere: consequenter pecuniae suae pro alio comparando parcere. Sed quid juris, si frumentum suum nec vendidisset nec consumsisset, sed otiosum domi retinuissst? Resp. Tenetur tantum solvere, quanti tum valuit, quando illud furatus est, quia semper verum est, quod modium quatuordecim florenis valentem, adeoque quatuordecim florenos furatus est.
- 3. Ancilla serviens cauponi cuidam, et scopans diversorii cubile, in quo pridie hospites degebant, invenit papyrum complicatum, quo aurei quatuor involuti erant. Proxima vice sacrum Poenitentiae tribunal accedens quaerit e confessario, quid cum illis faciendum sit?

<sup>1)</sup> Matth. XX. 13.

Resp. Ompium primo in illum inquirendum est, qui perdidit, si forte detegi queat, et quidem hospites interrogando redenntes. num quid perdiderint, pecuniam non tamen, nec summae quantitatom, nee qualitatem annunciando, et si quid amisisse adfirment, tunc demum de monetae summa et qualitate interrogando: si nullus se dominum ejus pecuniae indicet, in cathedra ecclesiae illius loci. prout fieri assolet, promulgari aliquoties curando inventionem alicujus pecuniae, iterum nihil determinando amplius (Juxta statutum civile ad directionem Politiae, vel ad magistratus dominii loci illius deferenda sunt bona inventa). Quodsi denuo nemo compareat, ancilla saltem triennio exspectare debet, quo elapso (nisi casus extraordinarii temporis pro usucapione occurrat) rem sibi retinere Quaeri possit, utrum ancilla pecuniam cum domino hospitii partiri non téneatur, prout cum thesauro invento res se habet? Resp. Negative. Alia enim ratio thesauri, alia hujus pecuniae. Thesaurus in fundo alieno detegitur, adeoque ad fundum tanquam pars pertinet, nummi isti non in fundo, sed in superficie navimenti reperti sunt.

- 4. Vinearum custos tacet, nec dominum monet, dum vicinus illius ex vinea hujus domini vineae identidem uvas decerpit. Quod saepe repetendo magnum illi damnum infert. Num ad restitutionem in defectu furis vinearum custos tenetur? Resp. Affirmative, quia ex officio illi haec cura incumbit, consequenter ex justitia ad domini vineam indemnem conservandam adstringitur.
- 5. Mathias dat in commissis Thomae, ut certam in auctione vestem emat, sed non pluris quam triginta florenis ad summum, ille pro viginti florenis accipit. Num decem florenos Thomas sibi vindicare potest? Alter suum pallium, quo amplius uti non vult, alteri tradit vendendum, hac expressione: Pro hoc pallio viginti florenos mihireferre debes. Vendit vero pro triginta florenis. An decem hos florenos sacco suo imponere potest? Resp. ad primum negative, quia committens non renuntiavit minori pretio. Id quod adhuc magis verum, si proprius famulus mittatur, quia hic omni meliori modo negotium domini sui gerere debet. Ad secundum affirmative; nam hac expressione residuum vendenti donare censetur, idque etiamsi domesticus sit.
- 6. Nobilius id consilii Cajo dedit, ut quingentos florenos Joanni patruo suo furaretur, quos in commercium conferret, ei persuadens, illud aliter sustineri non posse. Cajus ejusmodi consilium secutus est, eo tamen animo, ut, si quando potuisset, restitueret. Nobilius eo exhibito consilio dolens, Cajum dehortari conatus est, at voți compos fieri non potuit, et furtum exsecutioni mandatum est. Nobilius teneturne Caji defectu restituere?

Resp. Cum Nobilii consilium primum occasionem furto praebuerit, quamvis ille deinde contrarium suadere studuerit? ipse proinde Caji defectu non videtur a restitutione eximi posse, juxta—S. Thomam 1). Secundum S. Antoninum et S. Liguorium Nobilius—excusatur; quod tum saltem certum videtur, si prius ad perverten—dum falsis rationibus assertionibusve usus fuerat, quarum falsitatem—modo pandit.

7. Salomon et Andreas Bartholomaeo clam declararunt, se ad Stephanum spoliandum pergere; ille vero illis plausit, consilium probavit, industriam commendavit, atque adeo cohortatus est, ut conceptum facinus exsequerentur. Peracto furto teneturne ipse ac ceteri restituere?

Resp. Docente S. Thoma I. c. non omnis consensus semper ad restitutionem obligat, sed is tantum, sine quo injustitia patrata non esset. Si Salomon et Andreas secum ipsi statuissent, independenter a Bartholomaei consensu, consilio, assentatione, Stephanum spoliare, Bartholomaeus sane nulli restitutioni subesset; at ipse eorum defectu restitutioni subest, si furtum absque ejus consensu seu consilio patratum non fuisset.

8. Attalus mille fl. Germano furatus est, et duo millia fl. Theodoro debet. Ei nihil praeter duo millia fl. in bonis est. Debetne Theodorum Germano praeferre?

Resp. Magis est justitiae consonum ablata restitui, quam debita solvi; quamobrem Attalus primo quidem mille fl. Germano tribuere debet, deinde vero debiti dimidium Theodoro solvere; propria enim debita ex alienis bonis solvi non possunt; is vere, cui bonorum satis non est, ut propria debita solvat, si culpa vacat coram Deo, liber est tutusque.

9. Gabinius et Titius, quibus Nicolaus ducentos fl. abstulit, singuli vel aeque pauperes vel aeque divites sunt. Nicolaus nonnisi dimidium summae restituere potest. Quid agere debet?

Resp. Ex S. Thoma 2), si neuter restitutionem petit, ei facienda restitutio, qui furtum prior passus est: naturalis id ordo postulat; ast si posterior apud judicem restitutionem petiisset, anteponendus esset, etenim vigilantibus jura subveniunt. Si ambo in extrema necessitate versarentur, restitutio inter eos aeque dividenda esset. Verum nummi, qui supersunt, nonne potius ejus esse videntur, cui ultimo ablati fuere?

10. Petrus Diomedi famulo suo mandavit, ut Joanni florenorum mille crumenam eriperet, et Aphronius id consilii Diomedi dedit, ut domini jussa faceret. Diomedes crumenam sumsit, at veritus, ne cum furto comprehenderetur, illud Maeviae tradidit, Jacobo ejus marito consentiente, qui ambo de furto noverant. Denique Julianus furtum, cum posset, non impedivit. Quis e singulis primus restitutioni subest, et quo deinde ordine ceteri, eo deficiente.

<sup>1)</sup> Summ, theolog. 2. II. q. 62. a 7. — 2) Opusc. 73. c. 18.

Resp. Si Maevia florenos istos adhuc retinet, ipsa prae ceteris eos restituere debet, quippe cui furti possessio est. Ejus defectu Petrus ante alios, utpote praecipua causa, restitutioni subest: tum Diomedes, qui furtum commisit, eorumque trium defectu Aphronius. qui consuluit. Quamvis Maevia non amplius furtum prae manibus habeat, vir Jacobus et ipsa restituere tenentur aliorum defectu. utpote causae positivae (recursus); e contra Julianus qua causa mere negativa ad restitutionem obligatur ultimus, si vi muneris et officii impedire damnum tenebatur. Si furti possessor restituit. ceteri liberati sunt, exempti quoque sunt, si restitutio ab eo facta est, qui consuluit, si ii, qui minus praecipuae causae sunt, restituerunt: qui magis praecipuae causae sunt. eos indemnes reddere debent. Denique si corum unus, qui causa minus praecipua sunt. ab eo, ad quem restitutio pertinet, summae, quam singillatim restituere tenetur, remissionem obtinuit, ceteri non amplius restituere tenentur, nisi quod eorum quisque ad integram damni compensationem conferre debet.

11. Sempronius quinquaginta aureos debet Livio: Hic audiens illum adeo aere alieno obrutum obiisse, ut merito dubitet, an bona, quae reliquit, omnibus creditoribus satis futura sint, nonnulla ejus mobilia bona, quae apud ipsum existunt, et fere ei debitum exaequant, compensationis titulo retinet. Licitene?

Resp. Quamvis haec mobilia nemini peculiariter obligata sint, stricto tamen jure Livius ea sibi propria facere nequit, quoad certus sit, bona a defuncto relicta creditoribus omnibus satis esse. Ratio est, quia, cum ea tanquam crediti pignus ei tradita non fuerint, eadem proinde debitoris titulo possidet. Praeterea si debitoris bona ad integram solutionem non sufficiunt, ex naturali jure pro rata inter creditores singulos tribuenda sunt.

12. Lambertus putans, evidens esse, sibi dari salarium justo minus, auferendo progressu temporis sensim parva compensat defectum. Quid agendum?

Resp. Non permittenda occulta compensatio famulis; hi enim saepe amore lucri excaecati persuadent sibi, se minus justo accipere, dum interim essent alii, qui eadem mercede servirent; sed jubeantur dominis rem exponere et cum illis convenire, ut aut plus accipiant, aut permittantur alium quaerere dominum. Innocentius XI. damnavit hanc sententiam ordine 37: "Famuli et famulae domesticae possunt occulte heris suis eripere ad compensandam operam suam, quam majorem judicant salario, quod recipiunt." Haec propositio si vera foret, aperiret ostium furtis plurimis.

## Compensatio injustae laesionis.

§. 335. Summa injuria infertur proximo, dum quis illum vi fraude, vel gravi metu, etiam reverentiali, ad patrandum peccatunmortale inducit, vel qui alios circa fidem bonosque mores perversiss. principiis imbuit. Hie non tantum ab impio suo consilio desistere. sed etiam pro viribus adlaborare debet, ut gliter seducti fascinatique denno resipiscant, et convertantur. Quod etiam de illis obtinet, gai per directum indirectumve scandalum spiritualem ruiriam alierum promoverunt: hi ex lege charitatis, vitae prioris rationem per opposita et conspicua animi vere poenitentis indicia corrigere, et damna, quorum auctores morales exstiterunt, pro eò ac possunt; reservire tenentur. Vach illi, per quem scandalum vehit! Quam difficile damna spiritualia reparantur! Wer Aergerniss gegeben, der hebe sein schwerbelastetes Herz, in Reue und Schmerz, aufwarts zu dem empor, welcher ist der Regent seiner Gemeinde, der Allvermögende und Ewigherrschende; und bitte mit unaufhörlichen Bitten diesen seinen Sachwalter, dass derselbe in Seiner Macht und Barmherzigkeit das Uebel, so er gestiftet, übernehme, and theils noch bei seinem Leben, theils auch später nach seinem Hintritte austilge. Ach, von welchem Werthe ist für so manche belastete Seele der Glaube an Jesum Christum. - den Wiederkersteller der Menschheit - ihren Wiederhersteller nicht bloss im Grossen, sondern auch im Kleinen und im Kleinsten!

Quid vero de seductore, qui aliam ad turpia contra VI. Decalogi praeceptum blanditiis pellexit? Et quidem licet ex stricto jure ad restitutionem non tenetur, quum tamen impius seductor revera ommium malorum, quae vel intendit, vel aliquatenus saitem praevidit, auctor moralis exsistat, ex lege charitatis omnia pro viribus reparare debet. - Et ubi proles nascitur, ad ea obstringitur, quae patri illegitimo incumbunt. Verum enim vero minime sibi blandiatur, hiscemodis ob crimen a se patratum sat supérque se satisfeéisse; eterim cum pudicitia nullo pecuniarum pretio aestimari queat, non tantum ipsum vere poeniteat, sed vel maxime in id enitatur, ut vigor innocentiae et castimoniae in ivso et in seducta denno refloreat. Quodsi puellam induxit, ut consentiret in copulam sub vera vel ficta promissione matrimonii, obligatur et damna inde enata resarcire, et eam, si ipsa velit, ac ipse possit, ducere; quia, si vera fuit promissio, verus intercessit contractus, qui jam impleri potest; si vero ficte promisit, nihilominus datur obligatio ob impletam conditionem onerosam, sub qua et non aliter consensit infelix puella. Ast ab ea ducenda excusatur corruptor,  $\alpha$ ) si puella ex circumstanstiis facile deprehendere potuit, promissionem non esse sinceram; v. g. quando est valde magna disparitas in nobilitate, divitiis etc.; tum enim sibi imputare debet, quod decepta sit. B) Si ex matrimonio timeantur gravia et diuturna incommoda, vel scandala. 7) Si ipsa postea permittat se ab alio seduci, quia non potest aegre ferre, si frangenti fidem fides frangatur eldem.

Ast longe aliter se habet, ubi etuprum virginis obtinet. Qui nefando et exsecrando hocce flagitio sese foedaverit, tum virgini laesae, tum ejusdem parentibus damna omnia, quibus exinde involvuntur, resarcire debet, vel eam ducendo (nisi obstet ratio graviorum damnorum) vel sufficienter dotando; et si ex stupro proles concepta fuerit, acetor tantae injuriae omnes nutritionis et educationis samtus sustinere tenetur.

Difficilier res cadit, ubi adulterium committitur, que conjugi innocenti summa iniuria infertur, quae eo major evadit, si proles exinde procreata fuerit. Hie jam prudentia omnium primum snadet illud, at parti innocenti occultetur crimen. Nam infelix pars innocens gravissimo affligitur moerore, salus domestica et pax naufragatur, amori conjugali vulnus lethale infligitur; odiumque plerumque exitiale succedit adeo. ut saepenumero matrimonium separetur. Ex ipsa hac conjugii turbatione proba filiorum legitimorum educatio ingens detrimentum patitur, et res familiaris et opes inter conjuges dissipari, vel certe negligi solent. Imo in foro externo proles in matrimonio nata tamdiu legitima praesumitur, donec contrarium probetur, ut mulieri propriam turpitudinem alleganti fides nulla habetur. Quae vero obligatio adulterae, et quae ejusdem complici incumbit, si proles intrusa praeter victum et sustentationem una cum filis legitimis haereditatem paternam captura sit, vel omnino iis deficientibus in omnia bona successura? Praeterguam quod spiritu poenitentiae acta, erga virum benignam et morigeram et in educandis prolibus sese strenuam exhibeat, rem familiarem exactiori curaadministrare, sumtibus, quos pro genio licite faceret, parcere, atque de bonis sibi propriis, si quae habet, ita disponere adlaboret, ut damna omni modo saltem meliori compensentur iis, qui detrimenta patiuntur. Pariter complex seu pater prolis spuriae, quantum absque eriminis manifestatione fieri potest, conferre debet, ut maritus et legitimi hacredes indemnes serventur; v. g. dum tecto nomine sub alie praetextu pecunias mittat, vel per testamentariam dispositionem huic suo officio satisfacere conetur.

#### Continuatio.

§. 336. Ratione injustae laesionis vel mutilationis corports, lujus injuriae auctor tum expensas curationis, tum lucrum cessans compensare tenetar. Usi vero mora sequitur, homicida  $\alpha$ ) haeredibus qua talibus praestare ea debet, quae ipsi occiso ad dies vitae juxta prudentem aestimationem solvenda fuissent.  $\beta$ ) Si uxor, liberi vel parentes occisi exinde necessariis destituuntur, injustas homi-

cida ad ea saltem suppeditanda obligatur, quae defunctus vi vincula conjugalis, parentalis iisdem suppeditare debuisset. 7) Creditoribus occisi eatenus obstringitur, quatenus illis directe nocere voluit 1).

Si igitur contigerit, ut poenitens in tam enorme crimen quale est homicidium, prolapsus fuerit, confessario incumbit, ut poenitenti enormitatem criminis exponat, quod sacra Scriptura sanctique Canones adeo detestantur, et contra quod tot comminationes poenasque continent. Inculcet quoque quantopere sanguis, quem effudit, adversus eum vindictam clamet, perinde ac sanguis Abel contra fratrem Cain 2). Quare necessarium esse, ut Dominus contritione et satisfactione debita placetur, ac insuper, quam fieri potest, liberalissime compensatur damnum, quod hinc uxor, liberi, parentes et haeredes occisi perceperint, de quibus omnibus plena instructio est facienda. Et si non plena fieri damni possit restituțio, fiat pro modo facultatum. Quodsi nullas penitus habuerit opes homicida. satisfacere conetur in propria persona sic, ut iis, quibus satisfacere debet, adjumento sit et utilitati in quocumque casu poterit. Si vero non reperiatur quisquam, cui hoc modo satisfactio debita possit fieri, praecipiat illi confessarius, ut magna sollicitudine et cura interfecto satisfaciat. Precetur Deum pro anima ipsius, et pro salute ipsius saepe Missae Sacrificium offerat, ut aliis piis operibus operam navet. Quae omnia etiam exsequatur, licet haeredibus satisfecerit. - Si poenitens vero contritionis signa sat indubitata exhibeat, absolutione erigi poterit, prout salus poenitentis postulat, vel nunc, vel post aliquod laboriosae poenitentiae tempus danda. Admonendus autem confessarius, quod etiamsi ab homicidii peccato absolvat, tamen nec dispensare possit, nec absolvere ab irregularitate, quam crimine hoc incurrit poenitens, nisi specialem a Summo pontifice facultatem obtinuerit.

#### Centinuatio.

- §. 337. Quantum ad bonam famam et honorem proximi, non minor adhibeatur cura in imperanda urgendaque illius, quam bonorum restitutione, quia "melius est nomen bonum," sicut Sapiens testatur, "quam divitiae multae" 3). Sed in hoc negotio praecepta sequentia possunt utiliter usurpari:
- a) Si poenitens innocentem falso infamarit, sic ut aliquod peccatum aut aliud factum, quod non admiserit, de illo divulgarit, et nominis et aestimationis suae apud alios jacturam fecisset, dicta serio retractare adeo obligatur, ut, qua ratione calumnia divulgata fuit, eadem quoque revocetur. Ad haec detractor tenetur, ut omne

<sup>1)</sup> Cfr. legem civilem Austr.; item S. Liguorii Theol. mor. libr. II. Tract. 6. n. 631. — 2) Gen. IV. 10. — 2) Prov. XXII. 1.

damnum compenset, quod proximo his calumniis attulerat. Quod ipsum facere si poenitens detrectaverit, absolutione non gaudehit.

- b) Quodsi injuste maleque, vera tamen aliquem ignominia notaverit, cum, quae de ipso sparsit, vera quidem fuerint, sed adeo occulta, ut ea patefacere non debuerit, tunc ad palinodiam canendam obstringitur, non quidem fatendo se esse mentitum, sed ut in aliis rebus ipsum praedicet, ejusque naevos excuset, dotes bonas extollat, familiariter cum ipso conversetur etc., operamque det, ut apud quos ei detraxerat, in bona deinceps habeatur existimatione. Praeterea damma, quae alter exinde passus est, quaeque, si minus intenta, aliquo saltem modo praevisa fuerint, modo, quo fieri potest, meliori resarcire charitas jubet.
- c) Obligatio restituendae famae tunc cessat, quando aliter ea fieri non possit, nisi summo vitae suae discrimine, aut si majus hine infamato damnum nasceretur, (veluti si reintegraretur jam semel sepita infamia), et si passus ignominiam traductori, quod adversum se promulgarit, condonare velit; aut denique si calumniis fides adhibita non sit. Verum in casibus ejusmodi confessarius observet, praestare, poenitentem facere plura, quam teneatur, et ad hoc eum instruet; semperque tutiorem in hoc genere partem sequatur.

Obligatio restituendi famam est personalis, reparandi autem damna realis, inde haec omnino ad haeredes transfertur.

## Casus practici.

§. 338. 1. Vir nobili e stirpe oriundus, cui ex matrimonio plures supersunt liberi viduus factus cum famula peccavit, prolemque progenuit, quae in vivis adhuc existit. Fatetur illam a se vere esse seductam, ideoque conscientiae dictaminibus ad illam in uxorem accipiendam obligatum se sentit. At vero obversatur ei dubium, num pro diversa educatione, cogitandi sentiendique ratione ipsum inter et memoratam famulam intercedente, felix matrimonium sperari possit, cum ipsa necessariis dotibus instructa nen sit, quibus seu bona mater eum in educandi munere adjuvare queat. Modo confessarii est suadere, quid eum, ne officio suo desit, agere oporteat.

Deprehendimus hie sie dietam collisionem officiorum. Ex una parte poenitens seductae satisfacere, et seductionis malas sequelas resercire tenetur, idque in quantum fieri queat. Jam hoe saepe vix alia ratione, quam ineundo matrimonio potest fieri. Praeterea infantem procreatum educare obligatur, quod officium, quum ad matrem pariter spectet, prolique jus competat illud a patre et matre simul exigendi, educatio vero communi opera peragenda extra matrimonium feliciter vix cadat, etiam officium in parvulum postulat, ut cum matre vinculum matrimoniale contrahat. Ex altera autem parte,

quod supponimus, infelix conjugium timendum est, quod praesentissimo violandi officii periculo eum objiciet. Praeterea viduo sancta incumbunt officia in liberos ex priori matrimonio procreatos, quae vix non violaret, matre educationis muneri impari eis obtrusa. Rebus igitur sic se habentibus merito opinamur, viduum adigi non posse ad matrimonium cum illa ineundum, dum insuper animo ab ea averso est, atque adeo monendum, ut misso matrimonii ineundi vinculo seductae quacunque alia ratione satisfaciat, proli illegitimae quam optime sustentandae et educandae prospiciat, de cetero vero aliam sibi liberisque magis accommodatam sponsam eligere studeat.

2. Cunigundem virginem Theodorus sub matrimonii promissione juramento interposito facta sollicitavit, ut corporis usum concederet. Voluntati Theodori illa cessit, et gravida effecta est. Successu temporis, prout evenire solet, et antequam matrimonio jungerentur, Theodorus sponsae suae nauseam concepit; interrogat confessarium, an hanc personam ducere teneatur, promittens se prolis educationi provisurum.

In hoc casu distinguendum est: Quid jure naturae et Decretalium, quid jure austriaco valeat? Jure naturae et Decretalium ad eam ducendam sine dubio tenetur, et quidem vi promissionis, et vi juramenti. Jure austriaco vi promissionis ad illam ducendam cogi non potest; est tamen obligatus non obstante jure austriaco, vi promissionis juramento interposito firmatae, ex religione et coram Deo ad eam ducendam, nisi ratio graviorum incommodorum obstet.

3. Mulier in confessionali manifestat, se duodus cum viris Tito et Cajo peccasse, et gravidam esse factam, simulque addit certum sibi non esse, per quem; probabilius tamen Cajum patrem prolis sibivideri. Obstetrix, quam adjunctis expositis in consilium vocaverat. suasit ei Titum ceu patrem nominare; inter Cajum enim et obstetricem vinculum quondam intercesserat, ex quo haec optabat, ut ei parceretur. Quamvis poenitens consilii pravitatem intelligeret, nihilominus tamen obsecuta Titum indicavit, qui proinde illegitimam cohabitationem negare non valens, prolis sustentationem suscipere debuit. Ideo oritur quaestio, num poenitens isthaec ad restitutionem ei praestandam sit obligata?

Licet poenitens conscientiae dictamen posthabuisset, utpote quae Titum progenitae prolis patrem nominaverat, quum dubium, imo minor probabilitas obtineret, restitutionem tamen ex eo eidem non debet. Cum enim peccatori cuilibet omnes omnino peccatorum suorum sequelae imputari possint, cumque Titus, quod supponimus, cum muliere hac ita peccaverit, ut inde revera potuerit evadere praegnans, certe aeque ac Cajus, seu, ut juris consulti ajunt, in solidum ad infantis sustentationem erat obligatus. Hoc ipso igitur, quod eam in se suscipere debuit, nullam laesionem nullamque injuriam est expertus, ubi vero non injuria, ibi nec restitutionis officium.

- 4. Sempronius, vir'nobilis ac dives uxoratus, mulierem famuli sui, qui trium liberorum pater existit, cognovit atque impraegnavit. Haec parturiendo prolem supremam obit diem. Ad quae obligatur adulter? Resp. Minime se adulterum prodere tenetur, quin imo prohibetur id facere ex rationibus supra allatis. Verum obstringitur ad sumtus enutritionis et educationis hujus prolis praestandos pariter ad damna exinde enascentia resarcienda, quatenus proles spuria de haereditate famuli partem sit injuste consecutura. Quid vero ratione mortis parturientis mulieris? Quum mors nonnisi per accidens evenerit, et adulter causa efficax illius non fuerit, ex justitia ad damna inde oriunda compensanda non tenetur, quamvis aequitas et charitas suadeat, ut per beneficia resarcire conetur infortunium mulieris morte, cujus ansa et occasio exstitit, enatum.
- 5. Vidua confessario aperit, se ex adulterio in priori conjugio commisso esse gravidam. Cum inter omnes vigeat persuasio. prolem ex legitimo matrimonio procreatam esse, magistratus eandem unicum nuperrime defuncti haeredem declararunt, cui quippe praeter fratres et sorores liberi alii superstites non sunt. Jam maritus de uxore forsan praegnante ob impotentiam suam ne cogitans quidem, saepius dixerat, hanc uxorem solam suorum fore haeredem; at hujus dicti nec testis, nec aliud validum testimonium extat; hinc cupit a confessario edoceri, quid pro conscientiae dictamine sibi agendum, ne defuncti fratribus, ratione haereditatis ex jure iis competentis, injuriam inferat. — Rebus ita se habentibus poenitens ab officio restitutionis libera est declaranda. Nam pro legum civilium tenore quilibet infans, quem uxor in matrimonio genuit, pro legitimo haberi debet. ideo proli pro foro externo indubium haereditatis jus competit, eoque minus labem suam confiteri et prolem ceu illegitimam designare tenetur, quia praesumtio pro legitima procreatione militans vi legum firmior est, quam cui talis confessio, quae absque alio argumento nec admitti nec credi solet, in detrimentum innocui parvuli derogare quidquam posset. Pro foro vero conscientiae mariti effato, ipsam fore ejus haeredem, acquiescere potest. Quamquam enim argumentum in jure valens non exstet, certa tamen mulieris persuasio, maritum morientem hoc intendisse, pro interno foro sufficit. Ita salva conscientia haereditatem sibi vindicare atque infanti deinceps cedere potest. Hac ratione obsequitur voluntati defuncti, cui circa bona sua libere disponere licuit, ideoque nec aliis injuriam infert, ad quos haec, si ab intestato decessisset, pervenissent. - Ast forsan maritus perfidiae conscius, voluntatem suam in aliud mutasset? Huic reponimus: Forsan venia data effatum suum, quo uxorem haeredem pronuntiavit, non revocasset; asseri saltem nequit, declarationem illius ipso jure fieri invalidam per delictum commissum. Ratione dubii memorati monenda tamen esset, ut vi charitatis aequitatisque defuncti fratribus, in quantum possit,

beneficam se exhibeat; llcet ex officio juris ad restitutionem non teneatur.

## Manifestationis officio innodati.

8. 339. Genuina ethices cristianae principia exigunt quandoque, ut homo suum aut alterius peccatum aliis manifestet. Incumbit hoc officium tum, ubi aut a) expressa lex manifestationem exigit, v. g. in terris austriacis manifestatio sociorum criminis perduellisnis praecipitur; aut b) si aliorum, aut c) hominis ipaius damanum sive temporale sive spirituale alio modo praecaveri nequit, quan hominis flagitiosi nomine ad alios, qui eum a crimine retrahere et impedire queant, delato. Sic e. g. tenetur socius scelestae consociationis ad furta patranda initae, socios ad magistratus deferre, si alia non pateat via, eos a criminum patratione retrahendi: tenetur pariter foemina quandoque manifestare hominem, qui eam ad turpia sollicitavit, si apud alias plures idem tentaturus esse praevidetur, nee aliud medium superest idipsum impediendi. Idem valet de puero mollitiei debito, adeo, ut, nisi pravum usum babitum parenti, aut fide amico detegat, quorum videlicet sollicita cura et opera eum sanatum iri credendum sit, spes nulla sanationis affulgeat. - Notandum tamen, nunquam expedire, nec licere, ut homo suum erimen ad magistratum deferat, si hujus delationis effectus alius esse nequeat, quam ut puniatur.

Jam si confessarius viderit poenitentem hocce officio teneri, a) hujus obligationem penitentem doceat. Bene tamen caveas, ne quidquam poenitenti imponas, quod aut officio adversum, aut imprudens, aut saltem poenitenti nimis molestum et arduum esset; imo non prius hoc officium injungas, quam ubi revera adesse certo con stat, dum effectus ex delatione speratus alia molliori via obtineri nem possit. b) Porro confessarius modum indigitet, quo manifestationem poenitens exsequatur. c) Denique ipsum manifestationis negotium non facile in se suscipiat, sed nonnisi tum, ubi- extrema necessitat urget, ita tamen, ut poenitens extra tribunal sacrum rem denuo exponat, atque, quod tutius est, non solum oretenus, sed (prout fieri potest), scripto exhibeat, nulla confessionis mentione injecta.

Quatenus ab officio manifestandi, etsi lege publica injuncto, excuset proxima conjunctio, etc. etc. vide S. Lig. theolog. mor. libr. VII. 214—217.

# De sollicitatione ad turpia.

§. 340. Cum infandum scelus immaneque sacrilegium committatur, si quis sacerdotum ad sacras confessiones deputatus non solum probitatem vitae ex parte ministri requisitam non habeat, sed insuper sacrosancto Poenitentiae Sacramento abutatur, et malitis

diabolica sollicitando poenitentes ad turpia pro medicina venena, et pro pane aspidem eis porrigat in summam animarum perniciem, Romanorum Pontisteum pastoralis sollicitudo salubria huic malo remedia providere plurimum studuit. Variae de hac re ab illis editae fuere Constitutiones, scilicet a Pio IV., Paulo V., praesertim vero a Gregorio XV. et Benedicto XIV., qui omnes priores confirmavit et ampliavit per suam Constitutionem d. d. 1. Jun. 1741, quae incipit: "Sacramentum Poenitentiae." Ex hac constitutione, quae norma et regula praesentis materiae est, sequentia huc transfero.

"Mandamus omnibus — locorum ordinariis, — ut diligenter procedant contra omnes et singulos sacerdotes tam seculares quam regulares, quomodolibet exemtos et Sedi Apostolicae immediate subjectos, - qui aliquem poenitentem, quaecumque persona illa sit, vel in actu sacramentalis confessionis, vel ante, vel immediate post confessionem, vel occasione aut praetextu confessionis, vel etiam extra occasionem confessionis in confessionali, vel in alio loco ad confessiones audiendas deputato, aut electo, cum simulatione audiendi ibidem confessionem, ad inhonesta et turpia sollicitare vel provecare, sive verbis, sive signis, sive nutibus, sive tactu, sive per scripturam tunc aut post legendam, tentaverint, aut cum eis illicitos et inhonestos sermones vel tractatus temerario ausu habuerint: et quos in aliquo ex hujusmodi nefariis excessibus culpabiles repererint, in eos pro criminum qualitate et circumstantiis severe animadvertant; - concedentes facultatem - procedendi cum testibus etiam singularibus, dummodo praesumtionis indicia et alia adminicula concurrant. Meminerint propterea omnes et singuli sacerdotes ad confessiones audiendas constituti teneri se ac obligari, suos poenitentes, quos noverint ac aliis, ut supra sollicitatos, sedulo monere juxta occurrentium casuum circumstantias de obligatione denuntiandi - locorum Ordinariis personam, quae sollicitationem commiserit, etiamsi sacerdos sit, qui jurisdictione ad absolutionem valide impertiendam careat. aut sollicitatio inter confessarium et poenitentem mutua fuerit, sive sollicitationi poenitens consenserit, sive consensum minime praestiterit, vel longum tempus post ipsam sollicitationem jam effluxerit, aut sollicitatio a confessario, non pro se ipso, sed pro alia persona peracta fuerit. Caveant insuper confessarii, ne poenitentibus, quos noverint jam ab alio sollicitatos, sacramentalem absolutionem impertiant, nisi prius denuntiationem praedictam ad effectum perducentes, delinquentem indicaverint competenti judici, vel saltem se, quam primum poterunt, delaturos spondeant. Et quoniam improbi quidam homines reperiuntur, qui vel odio vel ira aut alia indigna causa commoti, vel aliorum impiis suasionibus, aut promissis aut blanditiis, aut minis aut alio quovis modo incitati tremendo Dei judicio posthabito et ecclesiae auctoritate contemta, innoxios sacerdetes apud ecclesiasticos judices falso sellicitationis insimulant: ut igitur tam nefaria audacia et tam detestabile facinus metu magnitudinis poenae cöerceatur, quaecunque persona, quae execrabili hujusmodi flagitio se inquinaverit, vel per se ipsum innocentes confessarios impie calumniando, vel sceleste procurando, ut id ab aliis fiat, a quocunque sacerdote, quovis privilegio, et authoritate et dignitate munito praeterquam a nobis et nostris successoribus, nisi in fine vitae et excepto mortis periculo spe absolutionis obtinendae, quam nobis et successoribus reservamus, perpetuo careat."

Haec, quia sat plana esse videntur, uberiorl explicatione non egent. hinc nihil aliud addendum censemus, nisi: a) Nihil refert, sollicitatus foemina sit, an vir; nam ubi lex non distinguit, neque nos distinguere debemus. b) Denuntiatio sacerdotis sollicitantis nostris in locis ad Ordinarium seu Episcopum diriganda est, ubi (sive oretenus, sive per epistolam id fiat) simul exprimatur necesse est, in quo constiterit sollicitatio, quin tamen poenitens teneatur dicere, se confessario sollicitanti consensum praebuisse. c) Quodsi ex parte sollicitati ratio vere gravis legique extrinseca occurrit, denuntiatio equidem differri, non autem ob molestias consuetas v. g. verecundiam. commiserationem erga sollicitantem etc. omitti potest. d) Summa prudentia et circumspectio adhibeatur ad discernendum, an revera sollicitatio ad turpia facta fuerit nec ne. Potest enim contingere, ut personae, praesertim feminae, partim ex stupiditate, partim ex vanitate, quaedam verba vel signa confessarii tanquam sollicitationem interpretentur, quibus haec macula nequaquam adhaeret. Quid, quod homines perversi utriusque sexus ex malitia et odio erga aliquem sacerdotem sollicitationem ab ipso factam fingere possint, ut ipsi infamiam aut damnum creent! Est igitur hujusmodi personis, qui sacerdotem de facta ab ipso sollicitatione accusant, enormitas criminis, quod per falsam et calumniosam accusationem innocentis confessarii committeretur, vivide repraesentanda, est ipsis magnopere inculcandum, quod ab hoc gravissimo calumniae peccato a nullo ordinario sacerdote, excepto mortis periculo, sed nonnisi a Romano Pontifice, possent absolvi. e) Si nihilominus suorum verborum veritatem poenitens defendat, et si sanum judicium confessarii casum juxta praedictam Constitutionem indicandum adesse agnoscat. tunc injungenda est ipsi obligatio, ut reum confessarium ad Episcopum deferat, vel deferri curet. Quodsi poenitens id renuat, absolutionem, sacramentalem tamdiu differre oportet, donec delinquentem indicaverit, vel saltem se, quam primum poterit, id facturum spondeat. Quid vero, si poenitens Episcopum adire vel ad eum literas mittere nequeat? Tum utique aliud non superest, quam ut tu poenitentis nomine tristissimum hoc negotium obeas. Instabis autem, ut poenitens. totam rei seriem extra confessionem tibi exponat, (appromisso utique secreto naturali) tumque factu optimum erit, ut epistola verbis et nomine poenitentis adornetur. Quod ubi fieri nequit, curabis saltem, ut poenitens ipse nomen sollicitantis singulari chartae bene clausae et obsignatae inscribat, quam deinde literis tuis insertam ad Ordinarium transmittes, quippe cum severe prohibeatur, ne confessarii in peccatorum complices inquirant. 1) f) Sollicitationes dubiae non sunt denuntiandae, quia in dubio quivis praesumendus est bonus, et nemo privandus bona fama, qua fruitur, nisi crimen evictum sit. Interim casus dantur, in quibus sollicitatio non obstante dubio denuntianda est. Et hi casus sunt sequentes: 1) Si tantae rationes prostant. quae sollicitationem factam fuisse, probabiliter evincunt, nulla autem in contrarium appareat; hoc enim in casu jam obtinet certitudo moralis. 2) Si actio ipsa de sollicitatione facta testatur, et dubium tantum in eo versatur, an intentio fuerit mala; quia talis intentio ex communiter contingentibus praesumitur. 3) Si sollicitatio est vera, sed dubium versatur circa personam sollicitantem, quae tamen ab Episcopo facile detegi potest; nam ex una parte judex procedere potest, quoties delictum est certum; ex altera vero parte innocens non exponitur periculo infamiae, si reus facile inveniri potest. Secus autem, si reus de facili detegi non posset. g) Gravi autem culpae respondet gravis poena. Nam ex Decreto Benedicti XIV, ddo 5. Aug. 1745 sollicitantes, praeter suspensionem ab executione Ordinis et privationem beneficiorum ac dignitatum (quae tamen poenae non incurruntur nisi post sententiam. cum privent jure acquisito) incurrunt etiam perpetuam inhabilitatem ad ipsam Missam celebrandam. Ad hanc tamen inhabilitatem incurrendam requiritur sententia criminis declaratoria. 2)

Verbum sollicitare aliquando sumitur pro: pluries instare et requirere; aliquando pro: inquietare vel molestare; verum quoad hanc bullam idem est ac provocare seu allicere, verbis aut alia ratione incitare ad turpia et inhonesta, quorum nomine per antonomasiam intelliguntur peccata carnis, seu res carnales ac venereae 3):

Constat, decreta haec in nonnullis Episcopatibus non esse usu recepta. Hoc non obstante duo bene notanda sunt. Primum est, quod, etiamsi in tali casu ob defectum promulgationis non obliget lex Ecclesiastica, saepe tamen ad denunciandum obligare possit lex naturalis vel divina; dum videlicet persona sollicitata sine periculo gravis sui incommodi per denunciationem praecavere potest ruinam spiritualem sollicitantis aut aliarum personarum, quae ab hujusmodi scelesto seduci possunt. Secundum est, quod etiamsi ea lex Ecclesiastica recepta non sit, possit tamen recipi a quovis confessario in casu, quo receptio consentanea est legibus charitatis.

<sup>1)</sup> S. C. Offic. 21. Aug. 1745. — 2) S. Liguor. Theol. mor. Libr. VI. tract. 4. nr. 705. — 3) Cfr. Reiffenstuhl. Theol. moral. Tom. II. p. 693. Ferraris: Sollicitatio p. 420. — Uberiorem explicationem praefatae Bullae exhibet liber, cui titulus: Theologia moralis universa R. P. Pauli Gabrielis Antoine S. J. presbyteri et s. Theologiae Doctoris Tom. III. Roma 1766. pag. 168. — Expositio juris pontificii. Auctore Ubaldo Giraldi. Romae 1830. Tom. II. p. 630. — Petri Scavini Theol. mor. Tom. III. p. 332. — Practische Anleitung zur christkath. Seelsorge von Dr. Franz Hayker. 3. Auflage. Wien, 1847. S. 351—388.

## Casibus reservatis innexi.

§. 341. Quodsi poenitens de peccato, quod reservatum audit, sese accusat, a) confessarius eum doceat, illud ejus generis esse peccatum, cujus absolvendi gratia Superior, qui illud sibi reservavit, speciatim rogandus sit. b) Exinde arripiat ansam monendi poenitentem de peccati hujus gravitate ac turpitudine, quae vel ex ipsa reservationis lege manifesto constat, quum nonnisi atrociora erimina reservari soleant. Haec instructio inserviat tam contritioni eliciendae, quam horrori excitando, quominus in posterum denuo committatur. c) Si confessarius facultate absolvendi a casibus reservatis pollet, juxta regulas communes de absolutione danda, aut non danda procedat. Sin minus declaret poenitenti, adeundum esse vel sacordotem aliquem, qui facultate hac munitus exsistit. vel suam offerat operam, quatenus ipsemet petiturus sit pro eo Superiorem, ut sibi facultatem absolvendi concedat. Ne vero manifestationis suspicio poenitentem terreat, statim moneat, id nonnisi tecto ipsius nomina celatisque circumstantiis et adjunctis omnibus fieri, semoto omni vel minimo diffamationis periculo. Hinc remittat poenitentem ad illud tempus, quo facultas haec obtenta fuerit; ponitens vero interim animum ad criminis gravitatem advertens, poenitentiae operibus ad absolutionem consequendam se praeparet. Redux dein juxta mandatum Superioris, ad amussim exsecutioni dandum, absolutionis beneficio donetur.

#### Censura irretiti.

§. 342. Censurae, utpote quae Ecclesiae auctoritate latae sunt. Ecclesiae absolutione cessant. A censuris hominis absolvendi jus residet penes eum, qui eas inflixit, aut in ipsius jura successit. Si censura hominis lata sit per sententiam generalem nec expresse reservetur, a quovis confessario solvi potest. Quod etiam de suspensione valet. A censuris juris non reservatis absolvunt pro foro externo Episcopi ac ab eis delegati, nec non Praelati subditos, pro foro autem interno confessarii approbati poenitentes ad eos accedentes. Sic ab Excommunicatione minori (imo et majori, non reservata, nec notoria) ab Interdicto personali, non reservato, absolvit quilibet confessarius: a Suspensione autem, et Irregularitate ex delicto, solus Episcopus, vel summus Pontifex. Si quis a Censura absolutus fuit extra Sacramentum Poenitentiae, ab eo, qui illam tulit, aut cui eadem est reservata, poterit a quocunque confessario absolvi a peccato, ob quod Censuram incurrit. Quod attinet censuras Sedi Apostolicae reservatas, Episcopis a Concilio Tridentino jus concessum est subditos absolvendi ab occultis iis in foro conscientiae. Vide §. 48. Dum igitur censura Pontifici reservata occurrit, nostris in locis consultissimum semper est, ut recurratur ad Ordinarium. qui deinde pro casuum diversitate vel ipsemet expetitam absolutionem elargietur, vel cam a summo Pontifice obtinendam curabit. Hinc si casus occultus fuerit, confessarius ipse illum necessariis cum circumstantiis, tecto tamen nomine delinquentis ad ordinarium, vel ad Vicarium ab eo in hune finem specialiter deputatum deferat, atque facultatem petat, poenitentem injunctis injungendis pro hac vice absolvendi. Urgente mortis periculo, quivis sacerdos a quacunque censura absolvere potest; quando autem reservata sit, oportet, ut absolvendus jure jurando se obliget, fore, ut impedimento cessante Superiori se sistat. Quando sanitati restitutus id negligat, in eandem reincidit censuram, unde absolutio ista ad reincidentiam appellatur. Quando quis alias dispositus timeat, ne censuram incurrerit. neque res claram in lucem commode vindicari possit, absolutio ad cautelam adhibenda est. Pro foro interno secundum hodiernam Ecclesiae consuetudinem absolutioni a peccatis nunquam non praemittitur absolutionis a censuris formula generalis. Ista tamen ad cautelam absolutio in eas tantum censuras influxum exserere potest. quae juris, non hominis sunt, et quas peccator censurae ignorantia absque negligentia graviori obtinente incurrit 1).

Forma absolutionis sacramentalis in Excommunicatione: Pronuntiata forma absolutionis ordinaria usque ad verba: "In quantum possum, et tu indiges" inclusive, manu adhuc elevata addat: "Speciatim vero eadem auctoritate, et (Smi. D. Papae N.) (Reverendiss. D. Episcopi N.) te absolvo a vinculo Excommunicationis, quam incurristi propter N. — Et te restituo Sacramentis, et communioni fidelium." Deinde, "ego te absolvo a peccatis etc. Passio Domini etc."

In Suspensione et interdicto; Ut supra, et "Speciatim vero eadem auctoritate, et (Smi. D. Papae N. —) (Reverendiss. D. Episcopi N.) te absolvo a vinculo Suspensionis, quam incurristi propter N., et restituo te exsecutioni Ordinum" — vel "a vinculo Interdicti, quod incurristi propter N." — Deinde, "ego te etc. Passio Domini etc."

Forma dispensandi in Irregularitate: Pronuntiata forma absolutionis a censuris et peccatis ordinaria usque ad verba: "Passio Domini" exclusive, confessarius addat: "Insuper auctoritate mihi concessa a (Smo. D. Papa N.—) (Reverendiss. D. Episcopo N.) dispenso te in irregularitate, quam incurristi propter N.— (et habilem te reddo ad suscipiendos Ordines) (et restituo te exsecu-

<sup>1)</sup> Cfr. Honorat. Tournely Praelect. theolog. Cursus. Tom. IV. p. 350. Coloniae Agrippinae 1751. — Devoti instit. canonic. libr. 4. et Pouget Instit. cath. P. III. sect. 1. c. 5. §. 24. — Der Beichtvater, von dem heil. Alphons Maria Liguori. Aachen 1836. S. 274—283.

tioni ordinum et Officiorum tuorum). In nomine Patris †, et Filii†, et Spiritus sancti †, Amen. Passio Domini etc. etc.

# Voto ligati.

§. 343. Hic non de iis est sermo, qui vota solemnia emiserunt, sed de illis tantum, qui vota simplicia voverunt, et qui in maximos animi angores conjectos se sentiunt, quod vel omnino exsecuti non sint, vel exsequi non valeant, quae ex illorum mente Deo vovisse ajunt. Qua in re confessarius rogatus, praeter conditiones ad valorem voti requisitas praecipue indagabit, utrum poenitens nonnisi firmum et vivum animi decretum, an vero reapse votum conceperit. Plerumque istud erui potest ex occasione vovendi, et ex indole ipsius actus, de quo quaeritur; tum etiam ex intentione et mente poenitentis, ex persuasione, quam tunc temporis habuit; interdum etiam ratio ipsorum verborum habenda est, quibus usus fuit. Si veri nominis votum intercessit, et actio promissa intervallo temporis physice vel moraliter impossibilis evasit, declaratio facilis est, quatenus obligatio cessat, in quantum et quamdiu talis impossibilitas exsistit. Verum difficilior res cadit, si nonnisi graves difficultates occurrunt, tunc dispensatio petenda est, si confessario pensatis rerum et personarum circumstantiis omnibus et singulis visum fuerit, melius fore, ut dispensatio vel commutatio in aliud opus pium fieret. Exceptis votis simplicibus, scilicet voto ingrediendi religiosum Ordinem, et voto integrae et perpetuae castitatis, et trium peregrinationum non solius devotionis causa, sed ad subsidium ferendum iis, qui inibi sunt Christianis, \* Romano Pontifici reservatis, potestatem dispensandi circa vota Episcopi in sua quisque dioecesi habent qui eandem facultatem hinc inde etiam aliis delegare solent; pariter Ordinum religiosorum antistites in subditos suos aequalem potestatem exercent. Ex consuetudine et Episcoporum consensu confessariis circa vota privata, simplicia, potestas ea commutandi concessa esse videtur; tutius nihilominus erit, Superioris mentem desuper explorare. Nam circa vota confessariis de jure nihil potestatis convenit, sed solum officium doctoris, cujus est, vota quae juxta probatos Theologos ab initio vi obligandi caruerint, aut eam postea certe amiserint, pro invalidis declarare, in

\*His adde votum perseverantiae in Congregationibus Missionariorum S. Vincentii a Paulo emitti solitum, quod ex monito Benedicti XIV. in Bulla: "Quo magis" sub die 18. Decembr. 1742. et "Convocatis" sub die 25. Nov. 1749 solus dissolvere potest Romanus Pontifex, nec non et Superior generalis Congregationis in actu dimissionis e Congregatione. Idem adfirmat S. Alphonsus de Liguorio de voto perseverantiae in Congregatione SS. Redemtoris 1).

<sup>1)</sup> Prax. Confess. n. 26.

ceteris vero instare, ut religiose impleantur, nisi ex causis coram Deo justis eorum solutio vel commutatio apud illos, qui dispensare vel irritare possunt, quaerenda videretur. "Loquendo de Commutatione confessarium monitum esse volo, docet S. Liguorius, ne sit scrupulosus circa causam, quia quodlibet rationabile motivum pro causa haberi potest; sufficiens est, ut ex commutatione voti sit minus periculum transgressionis; nec circa materiam aequaliter subrogandam, etenim non requiritur aequalitas lance libranda, sed sufficit, ut sit aequalis moraliter. Interroget poenitentem, quae opera soleat exercere praeter debita ex praecepto, aut ad quae majorem habeat propensionem, et in ea commutet vota. Commutatio autemsecurior in omni votorum genere erit frequentia Sacramentorum. Advertat, vota perpetua bene posse commutari in temporalia, dummodo adsit debita proportio; et sic etiam realia possunt commutari in personalia, et contra personalia in realia. - Loquendo autem de Dispensatione, ad hanc requiritur causa gravior, nimirum periculum grande transgressionis, magna difficultas exsecutionis, levitas aut imperfecta deliberatio, qua votum emissum est. Nihilominus semper laudabile erit. adjungere hujusmodi dispensationibus aliquam commutationem. Hae autem Dispensationes et Commutationes fieri possunt extra confessionem, modo facultas non sit concessa sub tali conditione, ut in Jubilaeo; sed consilii est, eas facere in confessione" 1). - Ceterum fidelibus inculcandum, ut nullum gravioris momenti votum faciant, nisi explorato prius consilio et consensu confessarii. Plerumque hujusmodi indeliberata vota concipiuntur vel in magno devotionis ardore, ubi mens humanis infirmitatibus sese superiorem autumat, vel ubi gravi quadam calamitate premitur, dum e. g. aliquis infirmatur, res etiam maxime arduas spondet. dummodo praesens malum declinare possit; ast ubi convaluit, actiones promissae perquam difficiles videntur, mensque frustraneo initae obligationis dolore fatigatur.

Pauca de voti irritatione: Voti irritatio est ejusdem rescissio facta ab eo, qui potestatem habet in voventem vel in ipsam materiam voti. Hoc jus in natura fundatum est ex Angelico Doctore. Sic a) Regularium Superior ea subditorum suorum vota potest facere irrita, quae circa materiam ipsi subjectum versantur. (S. Thom. 2. 2. q. 88. art. 8. ad. 4.) b) Parentes et tutores vota filiorum impuberum irrita facere valent. (Ibid. 2. 2. q. 88. art. 9.) An valet pater et tutor rescindere vota filiorum, qui pubertatem sunt assecuti? Distinguendum, si votorum materia ad domesticum regimen spectet, ea rescindere possunt pater vel tutor, si vero solas ipsorum personas afficiunt, tunc nequeunt a patre vel tutore dissolvi. (Ibid. art. b. ad 2.) c) Maritus vota dissolvere potest, quae sine illius consensu ab uxore fuerunt emissa, si fuerint ejus generis, ut laederetur jus, quod habet, uxore sua, juxta matrimonii regulas, utendi; (I. Cor. VII. 4.) vel vota, quae in familiae suae damnum cederent, aut domesticam dissciplinam interverterent.

<sup>1)</sup> S. Lig. Prax. Conf. n. 26.

## De voto simplici Castitatis.

§. 344. Maxima cautio adhibenda est, ne siqui praesertim juniores in confessionali pro emittendo voto integrae et perpetuae castitatis instant, facile id illis concedatur; sed attenta indole et probitate illorum permitti potest, ut ad tempus vel adjecta rationabili conditione votum istud concipiant, ne fors animo postmedum mutate in summas molestias conjiciantur.

Votum simplex Castitatis Summo Pontifici est reservatum, quando est votum Castitatis integrae et perpetuae; non vero votum virginitatis, votum non nubendi, aut servandi castitatem ad tempus: in his enim Episcopi jure ordinario dispensare possunt.

Praeterea ut votum Castitatis integrae et perpetuae sit Summo Pontifici reservatum, requiritur, ut sit ex natura sua perfectum, hinc: 1) Ut sit liberrimum; nam si ex metu factum sit, v. g. in periculo naufragii, Episcopus dispensare potest. 2) Ut sit certum et non dubium quoad substantiam. Unde quotiescunque adest dubium de ejus valore, an adfuerint in ipso plena deliberatio, sufficiens intentio, et alia ad voti et reservationis rationem necessarie requisita, tunc Pontifici reservatum non est. 3) Ut sit omnino determinatum; non alternativum seu distinctivum, cujus altera pars materiam reservatam non continet; v. g. si quis voveat vel castitatem perpetuam vel perpetuum jejunium; in ejusmodi votis Episcopus dispensare potest. Denique 4) ut sit absolutum; non vero conditionatum, ut si quis voveat castitatem, si a morbo liberabitur. An adimpleta conditione votum evadat reservatum? controvertunt Doctores. Communior sententia negat, quia hujusmodi votum oritur ex imperfecto consensu, utpote dependente a futuro eventu conditionis.

Pro praxi sequentia notamus:

1) Cum quis ante contractum matrimonium perpetuam castitatem perfecte vovit, tale votum est quidem jure ordinario Summo Pontifici reservatum; ast etiam Episcopus in simili voto dispensare potest ratione gravis et urgentis necessitatis et impossibilis recursus ad Papam et cum periculum est in mora, puta dedecoris, scandali aut alterius gravis mali: v. g. si puella deflorata prolesque nascenda infamanda sit; maxime si sponsus aut alius delinquens sit morti jam proximus, et nisi gravidam ducat, nascenda sit proles illegitima, vel sint oriturae graves discordiae inter cognatos. Moneat autem confessarius confitentes conjugatos, quibuscum super voto castitatis dispensatum fuit, ut matrimonium contrahere possent, — usum unicum legitimum praesentis matrimonii, data illis dispensatione, concessum ac permissum fuisse adeo, ut soluto ma-

<sup>1)</sup> Ferraris Prompta Biblioth., Verbum: Debitum conjugale Art. II. n. 8.

trimonio ad castitatem teneantur, nec possint ad novas nuptias aine nova dispensatione convolare.

Forma dispensandi in voto simplici castitatis. Pronuntiata forma absolutionis ordinaria usque ad: "Passio Domini" inclusive, confessarius addat: "Insuper authoritate mihi concessa a Sanctissimo D. Patre N. dispenso tecum super voto simplici castitatis, quod emisisti, ut eo non obstante matrimonium contrahere (in matrimonio contracto remanere) et illo uti possis. In Nomine Patris et Filii et Spiritus sancti. Amen. Passio Domini etc.

Similiter, qui, dispensatione etiam obtenta, durante matrimonio cum alia fornicaretur, ultra peccatum adulterii, sacrilegium quoque committeret.

- 2) Si unus conjugatorum stante matrimonio vel inscio vel non consentiente altero conjuge, votum castitatis emittat, debitum conjugale exigere ipsi haud licebit, ast illud reddere petenti tenebitur. Et quia hoc votum ex natura sua imperfectum est, dispensabile quoque per episcopum, qui proprie restituit jus petendi debitum conjugale. E contra ubi votum perpetuae castitatis ab uno emittitur altero plene et expresse consentiente et juri suo petendi debitum conjugale renuntiante, vel ubi ambo plene ac libere votum castitatis perpetuae emittant, votum hoc perfectum Summo Pontifici reservatum intelligitur et nonnisi in casu gravis et urgentis necessitatis ab Episcopo dispensari potest, quae dispensatio proprie est restitutio in jus petendi debitum conjugale 1).
- 3) A voto simplici castitatis distinguitur votum sacri Ordinis votum ingrediendi ordinem religiosum votum coelibatus seu votum non nubendi. Quedlibet ex praemissis votis impedit, quominus licite contrahatur matrimonium, quamvis valeat contractum; neque a gravi peccato excusantur sic contrahentes, cum violent in re gravi fidem Deo datam. Adstrictus voto religionis non violat votum praecise per contractum matrimonii initum, sed consummando prima vice matrimonium sive petendo sive reddendo debitum; consummato vero matrimonio usus ejusdem absque dispensatione licitus est; defuncta vero altera parte voto religionis satisfacere tenetur.

Idem valet de voto sacros ordines suscipiendi. Utrumque autem vetum tum religionis tum sacri ordinis matrimonio consummato et absque alterius licentia emissum, irritum est, nisi pro tempore soluti matrimonii fuerit factum.

Votum non aubendi seu non ineundi matrimonium violatur per ipsum matrimonii contractum; eo tamen consummato tum petere

Ferraris, Prompta Bibliotheca. V. Votum. Art. III. N. 92. et in Verb.: Debitum conjugale, Art. II. N. 3.

tum reddere debitum, absque dispensatione licet; mortuo tamen altero conjuge aliae nuptiae prohibentur voventi

## Casus practici.

- 8, 345. 1. Anastasia sexdecim annos nata concioni ad professionem religiosam habitae interfuit, et mox promisit perpetuam continentiam, absque ulla tamen determinatione aut reflexione, an se obligare velit sub ratione voti vel non; cum de natura et obligatione voti vix ullam haberet notitiam, licet perbene sciret, ad quid se obligaverit. Elapsis aliquot annis, cum promissionem suam simplicis instar propositi haberet, oblatas sibi acceptat nuptias, haud rata, voto se ligari, quod tamen aliis visum est, moventibus ipsi desuper scrupulum. Quid sentiendum, et anxiae conscientiae consulendum? R. Eo ipso, quod obligatio voti fundetur in voluntate propria, ita ut vovens sit ipsum primum obligans, nemo est ligandus voto, quamdiu dubitat de emissione, vel'intentione voti. Quare cum intentio Anastasiae se non extenderit ad obligationem voti, ad hoc non obligatur ex defectu intentionis etiam implicitae se voti vinculo obstringendi. Et quum merito dubitetur, an ipsa habuerit sufficientem deliberationem, cum talem promissionem emisit, ideo etiam ob defectum prudentis judicii eam ab obligatione promissi liberam declarare licet; nihilominus tamen ipsi salutare aliquod exercitium pro cautione injungi poterit.
- 2. Claudia novitia tertii Ordinis S. Francisci non dubitans, se admissum iri ad professionem, secreto ac privatim emisit tria vota hujus Ordinis. Cum autem praeter exspectationem dimitteretur ex novitiatu, postea professa est in conventu Ursulinarum. An soluta est a tribus votis prioris Ordinis? Et num idem dicendum, si maneret in seculo? R. Dum Claudia professionem emisit in conventu Ursulinarum, penitus soluta est a votis prius emissis. Si in seculo remaneret, non teneretur ad votum paupertatis et obedientiae, utpote utrumque devolutum ad circumstantias observantiae moraliter impossibilis. Votum autem castitatis fundatum in errore, ac proin dubii valoris, et conditioni illigatum, esset dispensabile vel commutabile ab Episcopo.
- 3. Obligantne vota ante solemnem professionem emissa? R. Per vota solemnia extinguuntur vota prius emissa, quae praejudicant statui religioso; non item, quae non praejudicant. In dubio, an praejudicent, servanda est declaratio Superioris.
- 4. Dorothea uxor Gilberti periculose decumbens inscio marito fecit votum instituendi peregrinationem sacram ad Marianas Cellas, singulis diebus per annum recitandi quinquies *Pater* et *Ave*, et diebus Mercurii et Sabathi jejunandi per annum, si pristinam valetudinem esset recuperatura. Maritus autem impletionem horum voto-

rum non admittit. An hoc non obstante Dorothea tenetur exsequi vota sua? An maritus tuta conscientia potest se opponere? R. Ejusmodi vota conjugum circa objecta ipsam mutuam conjugum relationem attinentia juxta D. Thomam ') consideranda sunt tanquam conditionata; et quam primum maritus eorum exsecutionem prohibet, nulla sunt; nec peccat maritus irritans vota uxoris, cum justa ipsi causa suppetit ea irritandi quod circa votum peregrinandi contingere potest. Idem dicendum de voto jejunandi; si praejudicet juribus conjugalibus mariti. Quod attinet votum recitandi quotidie quinquies *Pater* et Ave, id uxor implere tenetur, cum plenam ad hoc potestatem habeat, independentem a marito, qui etiam rationabiliter dissentire non potest. Ceterum quoad duo priora vota, petenda est commutatio eorum a confessario.

- 5. Baldericus et Columba vivunt pientissime in conjugio, ita ut Baldericus ex solo motivo majoris perfectionis usu matrimonii peroptaret omnino abstinere. Potestne inscia uxore ad id se voto obstringere? R. Votum hoc absque uxoris consensu non valet; quia voveri non potest, quod non pendet ex voventis arbitrio; non est autem in arbitrio conjugis denegare debitum conjugale petenti conjugi.
- 6. Nonnemo grave crimen commisit, et ex metu incurrendae poenae emittit votum, si evadat poenam. Tenetur hoc votum adimplere? R. Cum hoc votum sit conditionatum, non impleta conditione ad nihil tenetur; aliter dicendum, si vovisset causaliter hoc modo: ut evadat.
- 7. Quidam emisit votum animo violentis tentationibus perturbato. Valetne? R. Non valet, quia taliter voventi et cognitio et libertas deest sufficiens ad contrahendam veram obligationem. In dubio, an vovens habuerit sufficientem deliberationem, aut num votum sit de meliori hono, vel acceptatum a Deo, facienda est commutatio voti a confessario. Ad contrahendam obligationem ex voto juxta communem sententiam sufficit ea deliberatio, quae in re illicita sufficeret ad peccatum mortale.

<sup>1) 2. 2.</sup> q. 88. a. 8.

# De Confessione generali.

Necessitas et utilitas confessionis generalis.

- §. 346. Confessio generalis, enjus usum jam antiquissima testimonia comprobatum reddunt 1), id importat, ut poenitens statum moralem, qui praecedentibus confessionibus detectus vel detegendus fuerat, rursus confessario explicet. Ea vel totam poemitentis anteactam vitam, vel longiorem partem vitae proxime anteactae complectitur. Haec confessio aliis necessaria et praecipienda, aliis utilis et suadenda, quibusdam vero nociva et vitanda est.
- I. Necessaria est. quoties invalidae praecesserunt confessiones, quod ex parte poenitentium tune locum habet, si hucusque quidquam illorum, quae ad valorem Sacramenti requiruntur, omiserunt ; v. g. a) Qui ex malesana verecundia grave aliquod reticuerant peccatum, quod tamen necessario exponendum erat, uti mos est eorum, qui supprimunt silentio quasdam Lurpitudines in puerili actate peractas, tametsi recordentur, se ab eo tempore, que peccarunt, ex pudore remorsum sensisse, nec operatos fuisse male, nisi in occulto, quod timerent ab aliis conspici; argumentum hoc non leve est. veram tunc fuisse malitiam. b) Qui necessario destituebantur dolore et proposito non amplius peccandi, deserendi occasiones proximas, restituendi famam, fortunas, condonandi offensas, aut aliud grave officium exsequendi, aut, quando ea confessi fuerint et promiserint se exsecuturos, verbis non animo promiserunt. c) Qui rescierunt confessarium jurisdictione caruisse, vel peccata ab insis exposita non intellexisse. (Hi ultimi nonnisi ad ea. circa quae erratum fuit, peecata repetenda una cum subsequis confessionibus, non item ad confessionem praecedentium tenentur). In his casibas tanta est necessitas faciendi confessionem generalem ad restaurandum valorem particularium, quanta foret obligatio, si nulla unquam praecessisset alia.
- II. Sed missa hac necessitate optimum et saluberrimum est consilium, universam vitam suam relegere, atque lustrare, saltem semel per confessionem generalem, utpote quum haec plerumque vel vitae melioris initium constituat, vel ad ulteriores in virtue progressus efficacissimum subsidium praebeat. Fructus eaim kujus operis sunt insignes. a) Reparat defectus et omissiones, si quae in confessionibus ordinariis acciderunt. b) Ad conspectum tot defectuum et peccatorum, in unam confessionem quasi in cumulum collectorum, humiliamur profundius, gemimus amarius, proponimus firmius, absolvimur securius. c) Magis meliusque pervidemus et

<sup>4)</sup> Socrat. hist. eccl. libr. 5, c. 19. — Vit. S. Arid. ap. Greg. Tur. in anal. Mabill.

nosmetipsos et causas ac fontes peccatorum nostrorum, magis quoque et melius perspicimus praedominantem passionem, et efficaciora ad eam impugnandam et perdonandam arripimus media. d) Pariter confessarius de statu nostrae animae uberiorem certioremque capit notitiam, nosque securius et aptius dirigere potest in via salutis. e) Amplius meliusque videmus et sentimus magnam Dei bonitatem erga nos, multitudinem et varietatem gratiarum, quas hucusque accepimus, inde plus amoris in Deum, plus grati animi sensus, plus in servitio fervoris non potest non resultare. f) Dein quis non vi--det, absque tali confessione difficulter obtineri conscientiae tranquillitatem — felicitatem sane inaestimabilem relicto alioquin perpetuo remorsu ac dubio, nec sine fundamento, praesertim si crebri relapsus ex defectu debitae ad confessionem dispositionis provenerunt? - g) Postremo quid salubrius ad instituendam novam vivendi rationem? v. g. dum quis statum religiosum vel conjugalem aggreditur, quae securior industria intrepide operiendi mortis adventum? Verum a nemine fructus isti percipiuntur, nisi qui rei ipsemet capit experimentum; unde exsurgit apud eos consolatio, qui praedicto studio fuerunt confessi. Hac etiam peracta quiete licet vivere, absque cura vel minimum quid repetendi. Ceterum semel facta totius vitae generali confessione, propriae salutis amatoribus suadendum est. ut quotannis, data majoris devotionis occasione, culparum per annum commissarum confessionem deponant 1).

Poenitens deponens confessionem generalem, in eaque confitens quaedam peccata reservata, de quibus in privatis confessionibus jam fuit absolutus, potest a quolibet confessario approbato absolvi.

III. Duohus vero potissimum hominum generibus confessiones generales permittendae non sunt, utpote nocivae. Primum est vere scrupulosorum, quibus ejusmodi confessiones adeo non medentur, ut potius sint tormentum periculosumque praecipitium. Horum enim morbus illis oculorum defluxionibus comparari potest, quae quo saepius fricantur, eo acerbius recrudescunt. Cum enim eorum scrupuli non ex ratione, sed ex phantasia incomposita atque ex variis apprehensionibus oriantur, aliter ad tranquillitatem reduci nequeunt, nisi sacerdotali auctoritate iis imperetur, ut directoris spiritualis judicio firmiter acquiescant, secus agendo non devotionem, sed pertinaciam ostensuri.

Alterum eorum, qui turpem et foedam inter libidines vitam traxere, nam his quoque recordatio et commemoratio vitae praeteritae valde periculosa est; timendum quippe, ne sub specie pietatis et devotionis daemon eos in veteres impudicitiae laqueos involvat,

<sup>1)</sup> Cfr. Instr. past. Episc. Iprens. an. 1768. Statut. 110 et 111. Tom. X. p. 613. Philoth. P. V. c. I.

ita ut communiter satius sit, ut peracta semel seria harum rerum confessione non amplius meminerint, neque laquantur de iis, nisi generatim et cum horrore et detestatione, ut a movendis sordibus abstineatur 1).

# Modus agendi confessarii in confessionibus generalibus excipiendis.

- §. 347. Si poenitens confessionem generalem deponere in animo et desiderio habet, confessarius indagabit a) causam, ob quam ad eam deponendam inducatur, sive utrum ea necessaria videatur, an vero tantum ex devotione illam facturus sit, vel jam una alterave vice generaliter confessus fuerit. Si citra necessitatem et ex devotione tantum se sistit, tanta severitas haud requiritur. Pari modo eum; qui aliquando legitimam confessionem jam deposuit, ex hoc tantum tempore audire sufficit.
- b) Dispiciendum est, num jamjam dispositus sit, nec ne; nam si praeparatus non existat, ubi temporis personarumque circumstantiae aliquam moram concedunt, non expedit extemplo, sed tum demum admittere, postquam poenitens aliquamdiu piis exercitiis praeparatus et dispositus fuerit. Praesertim homines gravioribus hucusque vitiis obnoxii plerumque per aliquod tempus praevie disponi debent, non tantum ut conscientiam rite discutiant, sed ut ad sincerum animi dolorem firmumque vitae melioris propositum excitentur. Hunc in finem praeclare S. Francisci Salesii meditationes faciunt 2). Insuper poenitentibus suadendae sunt preces ad petendum lumen Spiritus sancti, ad impetrandam gratiam defectus et peccata agnoscendi et perfectae contritionis actum eliciendi ac in futurum se emendandi. Ejusmodi preces, quales in libris precatoriis occurrunt, esse possunt Litaniae Omnium Sanctorum, beatae Virginis Mariae, Psalmi poenitentiales "Miserere mei," et "De profundis," orationes et Litaniae de Spiritu sancto. Jejunium quoque et eleemosyna utiliter adhiberi possunt. - Quod attinet conscientiae examen a poenitente instituendum, neque in omnibus eadem exactitudo requiritur, merae infirmitates et peccata nonnisi venialia praeteriri possunt, utpote quibus scrutandis conscientia perplexa redderetur. Insuper non expedit, ut poenitens in peccata, quae contra castitatem commisit, adeo singillatim inquirat, sed sufficit, ut

<sup>1)</sup> Sturmlerner Friedr. Ist die Generalbeicht bei dem heutigen Sittenverderbniss so nothwendig und nützlich? Augsburg 1809. Spiegel der Busse, oder kurze Anleitung zur Generalbeichte. Von Aloys Schlör, Doctor der Theologie und Weltpriester. Wien 1839. Von demselben: Der christliche Büsser. Gratz 1844. — 2) Philoth. P. 1. c. 19. et seq.

illa quoad substantiam et adjuncta necessaria confiteatur, quin omnes obscoenitates, quae absque ulteriori declaratione satis intelliguntur, minutim explicet.

Attamen saepe contingit, ut confessio generalis necessaria vel certe perutilis poenitenti videatur, ubi tamen poenitens alio tempore redire nequit, aut saltem timendum est, ne poenitens praeparationis gratia dimissus non redeat, — quemadmodum fera semel a venatore vulnerata neque strata semper est fugacior, — tunc aliud non restat, quam ut confessarius ipse illum pro viribus disponat.

Dum vero confessarius ad audiendam confessionem generalem pro sacro tribunali sedet: a) poenitentem taliter excipiat, prout semetipsum excipi vellet. Etiamsi fors rudis et agrestis sit, vel intempestive veniat, caveat tamen, ne ullam oris frontisve duritiem, aut aliquod indicium fastidientis animi illi ostendat. Potius tum verbis tum vultus serenitate atque amica compassione illum ad fiduciam et omnimodam sinceritatem hortetur, sua obsequia offerat eumque proposita spe solatii summi, quod inde percepturus sit, ad ordinandum tantum negotium alacrem reddat.

- β) Antequam poenitens anteactam vitam exponat, de iis se accusare jubeatur, quae ab ultima confessione commisit, ut nimirum sciatur, utrum poenitens ex praesenti sua dispositione absolutione sit dignus, an v. g. adhuc sit consuetudinarius, vel in occasione proxima existat, quo in casu confessio generalis differenda foret; et ne peccata in aliis confessionibus exposita cum recens commissis confundantur.
- γ) Dein poenitens doceatur, omnia peccata quoad speciem, numerum et circumstantias declarare, totumque statum moralem exponere. Suaviter inprimis inducendus est, ut praeprimis de illis se accuset, quibus maxime angitur, vel quorum accusatio prae reliquis molesta accidit. Etenim his expositis cor poenitentis multum relevari, et reliqua confessio facilior reddi solet.
- 3) Ultima quaestio erit, num nihil ipsi occurrat, quo ejus conscientia adhuc gravetur. Quodsi nihil superesse videatur, hortari oportet, ne in vitam praeteritam curiosius indagare pergat, si vero ultro peccati gravis, quod oblitus est, recordetur, postmodum id simpliciter in proxima confessione exponat, addendo, se de illo in confessione generali non cogitasse.

#### Continuatio.

§. 348. Non minor sollicitudo adhibeatur, ut cor poenitentis pro diversis ejus indigentiis ad veram contritionem, humilitatem, ad spem et fiduciam in Deum, et ad filialem grati animi sensum atque optatam tranquillitatem componatur. Hunc in finem jam in ipsa confessione per breves interjectiones poenitentem nunc ad peccato-

rum gravitatem, simul vero ad divinam misericordiam attentum reddere, nunc ad sinceritatem et fiduciam hortari, nunc officia sua docere, nunc solari potest, absit vero, ut, dum peccata valde atrocia confiteatur, illum vel durius increpes, vel horrorem et fastidium ostendas.

Postea sedulo curandum est, ut animus poenitentis non solum pie conteratur, verum etiam firmissima emendationis decreta concipiat; quapropter eum instruere oportet, qua ratione tum Deo tum hominibus, quos forte laeserat, satisfacere, quamque vivendi rationem tenere, seu quae declinare pericula, quae subsidia adhibere debeat, ne conscientia nunc expurgata novis sordibus contaminetur.

Adhortatio post confessionem generalem eo magis subjungenda est, cum nunquam fere melius animus poenitentis dispositus sit ad confessarii adhortationem accipiendam, quam hoc tempore, quo animus per dolorem de peccatis amoremque ob beneficium remissionis conceptum emollitus, omnem facile figuram, quam confessarius imprimere voluerit, recipiat. Maxime vero conducet, unum alterumve ex explicatis vitium seligere, atque ad illud debellandum tum exhortari efficaciter, tum aptis remediis armisque poenitentem instruere.

Satisfactionis opera per aliquot dies vel hebdomades, si expedire visum fuerit, injungi poterunt. Juvabit quoque poenitentem monere, ut impositam poenitentiam non tantum cum magna humilitate animique aequitate accipiat, sed et cum pari promtitudine, fervore et devotione impleat. Quibus finitis Deo gratiae agendae forent pro dono conversionis, dicto hymno: "Te Deum laudamus," vel alia oratione, vel Psalmo convenienti.

Ubi confessio dicto modo peracta fuerit, omnis de facta remissione sollicitudo cum magna in divinam benignitatem fiducia deponatur, et poenitens exemplum S. Pauli sequens, omnium, quae retro sunt, peccatorum in confessione explicatorum oblitus, ad anteriora i. e. novae vitae instituendae studium se convertat, et de praeteritis nihil nisi dolorem, pudorem et fervorem retineat. Quae omnia ut tanto accuratius et promtius observentur a poenitente, proderit saluberrimam adhortationem S. Francisci Salesii ipsi proponere: "Hoc unum hic te rogo, ne ullo inani timore turberis aut anxieris. Scorpio, qui nos ferit, dum ferit, venenatus est, at in oleum líquatus praestans est adversum proprium morsum et aculeum antidotum ac remedium. Peccatum non aliter probrosum et infame est, nisi dum admittitur, at in confessionem et poenitentiam jam conversum honorabile et salutare est. Contritio quippe et confessio tam sunt salutares tamque bene redolentes, ut peccati turpitudinem eradant, et illius foetorem tollant. Simon leprosus Mariam Magdalenam dicebat esse peccatricem, at non sic Salvator, nec jam de commissis peccatis, sed tantum de unguento, quod effundit, deque magnitudine

charitatis ejus loquitur. Si vere humiles simus, infinite peccatum nobis displicebit, quod Deus per ipsum offendatur, at ejusdem accusatio suavis nobis erit et jucunda, quod per ipsam Deus honoretur. Alleviamentum aliquod in morbo est, malum, quo premeris, medico minutim detegere et aperire. Cum ergo ante Patrem tuum spiritualem veneris, in monte Calvariae agere et sub Jesu Christi crucifixi pedibus consistere fingito, cujus pretiosus sanguis undique effluit et exuberat, ut te ab iniquitatibus tuis emundet ac lavet. Nam tametsi ipsissimus Salvatoris Jesu sanguis non sit; est tamen sanguinis ejus effusi meritum, qui poenitentes circa confessionalia abundantissime irrigat, lavat et respergit. Bene igitur ac sincere cor tuum adaperi, ut sic peccata per confessionem eodem egredi facias: nam quantum illic agrediuntur, tantum pretiosum passionis divinae meritum illuc subingredietur, quo benedictione id repleat. Verum simpliciter, candide et sincere animi tui statum declara et detege, et ubi semel rite confessionem peregeris, conscientiam tuam quieta et tranquilla. Hoc facto attende sedulo ad monita et praescripta servi et vicarii Dei, et dic in corde tuo: "Loquere Domine, quoniam audit servus tuus." Et sane Deum in eo loquentem audis et auscultas, cum Ipse vicariis suis dicat: "Qui vos audit, me audit" 1).

### Agenda administrato Poenitentiae Sacramento.

§. 349. Expositis jam principiis in administratione Sacramenti Poenitentiae servandis, exiguum nunc restat, ut dicamus, quid administrato Sacramento finitaque confessione confessarius agere debeat.

Post confessiones poenitentium auditas confessarius aliquantisper ad orandum se componat, ac primo Deo gratias agat pro dono sibi collato, quo videlicet pro ejus amore laboris tantillum subire potuerit, sine cujus auxilio nil potuisset. Deinde divinae suae Majestati exiguum illud verbi sui semen commendet, quod in animas sibi confessorum jactavit, oretque suam omnipotentiam, ut incrementum det, cum illud sola Majestas ipsius possit, ne labor suus sit irritus. Neque tantum hac vice, sed in posterum quoque, praesertim vero eodem die, sacerdos habeat in oratione commendatos suos poenitentes, eos potissimum, quos magis egere noverit. Eorum vulnera Deo proponat obsecretque, ut illa ipse omnipotens medicus et misericors Samaritanus curare dignetur, gratiamque largiri, ne in ejusmodi miseriam denuo relabantur. Haec summa sit orationis illius, ad cujus intentionem scopumque ejusmodi verba proferet,

<sup>1)</sup> Philoth. P. I. c. 19.

qualia sibi affectus desideriumque suggerent. Hac igitur ratione, si oratione ordiatur et concludat, omnia ad gloriam Dei aget, ut agendum jubet Apostolus, ac sperare poterit laborem suum divinae Majestati acceptum, proximoque fructuosum et salutarem fore 1).

Reflectat seque examinet, num quid omiserit vel neglexerit ad munus suum pertinens. Quid si errasse se deprehendat, doleat, proponatque, prout necessarium videbitur, seriam emendationem \*); si nihil occurrat, divinae bonitati gratias agat.

\*"Qua ratione tenetur confessarius defectus in Poenitentiae Sacramento a se admissos reparare? In hac quaestione triplex est casus distinguendus. Utrum nimirum defectus contigerit in re essentiali, ita ut absolutio non valuerit? - An vero in re gravi quidem, sed non essentiali, qui proinde defectus absolutionem non facit irritam? - Num demum in materia restitutionis faciendae? In omnibus tribus casibus, utrum defectus factus sit ex culpa, vel sine culpa confessarii. Dicimus jam, si defectus contigit in re essentiali, cum culpa confessarii, tenetur (petita prius a poenitente licentia, saltem extra tribunal Poenitentiae de hac re loquendi) eundem defectum corrigere etiam cum gravi sui incommodo. Si vero contingit defectus in re essentiali sine culpa confessarii, non tenetur juxta plures hunc defectum reparare cum gravi sua incommoditate, excepto solum mortis periculo. In hoc enim cum gravi etiam sua incommoditate hunc defectum teneretur submovere. Si defectus factus est in materia gravi, ast non essentiali, cum culpa confessarii, non tenetur quidem confessarius eum reparare cum gravi sui incommodo; tenetur tamen coram Deo de hac negligentia poenitere. Minus adhuc ad hoc adstringitur cum gravi sui incommodo, quando sine sua culpa hic defectus contigit"2). In determinanda obligatione confessarii, qui errorem admisit, illud quoque probe considerandum est, utrum mere negative se habuerit, v. g. non monendo etc. etc.; an ut causa positiva in damnum poenitentis vel tertii influxerit. Quoad defectus confessarii in materia restitutionis faciendae admissos, vide supra de Restitutione.

Conetur oblivisci omnium auditorum in confessione et surda aure recurrentes species molesteque allatrantes pertransilire. Et secreti tenacissimus, ut, neque in genere quidem de auditis in confessione unquam loquatur, nisi cum summa circumspectione, erga omnes poenitentes lenem et facilem se exhibeat, sic ut affectus cum nomine consentiat, cum ejus, quem confitentem audierit, spiritualis pater nominetur.

## Epilogus ad Lectores, Sacerdotes et Confessarios juniores.

§. 350. Ego vero ad vos conversus quibus librum hunc proxime scripsi, Sacerdotes, illud primum rogo et obsecro; nolite credere, informationem vestram pro hoc ut gravissimo ita et saluberrimo sacro Ministerio jam esse absolutam; nolite inquam studium dimitte-

I. Cor. X. 31. — <sup>2</sup>) Cfr. Tobenz: Instit. theolog. moralis Part. III. p. 110. — Petri Scavini Theol. mor. Tom. III. p. 329.

re, quo animas pretiosissimo Sanguine Christi redemtas dirigatis in viam salutis aeternae. Plura sane continentur libello isthoc, quae si relegeritis, adminiculo erunt scientiae in hunc usum comparandae. Praeter continuatum Theol. dogm. et moralis nec non SS. Canonum et Decretorum Ecclesiae studium legite atque relegite SS. Scripturam, quam sacerdotes Ecclesia in ipsa Ordinatione die ac nocte meditari jubet, sicut Apostolus jussit Timotheum et cujus in officio divino et reliqua Liturgia eis haud modicam partem ruminandam quotidie offert. Legistis plura quoque ascetica huc illuc inserta, tum poenitentium tum vestri ipsorum sanctificationi excitandae, alendae ac inflammandae utilia. Nolite ea parvi faciendo praetermittere. Falleris fili, falleris, si te putas invenire anud mundi magistros scientiam, quam soli discipuli Christi, id est mundi contemptores, Dei munere assequantur; non enim hanc lectio docet sed unctio: non litera sed Spiritus: non eruditio sed exercitatio in mandatis Dei.

Mementote, orationem esse debere, dulcissimam atque ordinariam omnium quidem, sed praesertim Sacerdotis et Confessarii occupationem, utpote qui vi muneris sui Deo repraesentare tenetur necessitates, miseriasque non solum suas, quoniam et ipse circumdatus est infirmitate <sup>1</sup>), sed populi etiam infirmitates, cum vices illius agat, de quo scriptum est: Vere languores nostros ipse tulit, et dolores nostros ipse portavit<sup>2</sup>). Ut autem Deum tot hominum peccatis offensum placare valeatis, perspicuum est, quod non solum orare Deum, verum et ipsi placere debeatis; nam ut ait S. Bernardus: "Si non places, non placas; si non placas, cur Sacerdos?"

Cum ecclesiasticis, qui Christo et Ecclesiae sincera dilectione ac obedientia cohaerent, si corpore non licet cohabitare, saltem frequenter convenite, conferte et Spiritu semper conjungimini. Spiritu sanctis sacerdotibus is quoque conjungitur, qui Sanctorum exempla legit et praesentia habet; in quibus juvat unum prae aliis ceu praecipuum ducem sibi eligere puta S. Franciscum de Sales aut Vincentium a Paula.

In casibus rebusque incertis cum viris vere doctis et prudentibus, quia vero piis et obedientibus, assidui estote. Qui id dedignatur, is pastoralis prudentiae ne Alpha quidem didicit, cum omnisprudentiae actus primus consultatio sit.

In omnibus vero et super omnia in dilectione Christi manete, unde omnis vestra salus et virtus s. ministerii ortum habet; in dilectione Christi, dilectissimi, ne coronam amittatis, in finem usque perseverate. Quae quia quolibet peccato et omni mundana affectione labefactatur, ordinate secundum Deum vestra negotia, et eis, quae ad

<sup>1)</sup> Hebr. v. 2. — 2) Isaiae c. 53. v. 4.

Spiritum fovendum faciunt, certissimum tempus quotidie adsignate. Maculas contractas, nisi gravissima causa impedierit, singulis saltem mensibus aqua secundi Baptismatis abluite, et post haec nullus certe annus praeterfluat, quin ad aliquot dies in secretiorem solitudinem recedatis.

Adeo homini necessarium est pulveres indies adhaerescentes aliquando diligentius expurgare, affectuum ordinem redintegrare, spiritus fervorem resuscitare. Quod sanctissimi iique summis et innumeris negotiis occupati viri sibi certissime quotannis agendum judicarunt, nolite quaeso, ceu superfluum vobis contemnere aut inani occupationum praetextu negligere. Ita vero in solitudinem introite, quasi illa ipsa sit, per quam ceu efficacissimum medicamentum divina Sapientia homines in morte purgare et sanctificare pro aeternitate consuevit et sic in ea renovamini et inflammamini, ut quidquid vitae superfuerit, vobis et vestris ad perfectiorem sanctificationem abundet; cum autem venerit ille, quem sincere et constanter dilexistis, Princeps Pastorum, confidentes et laeti Ei occurrere ab eoque inter Beatorum choros recepti mereamini cantare Canticum Aeternitatis: "Alleluja: quoniam regnavit Dominus Deus noster omnipotens. Gaudeamus et exultemus et demus gloriam Ei: Sedenti in throno et Agno benedictio et honor et gloria et potestas in saecula saeculorum. Amen."

Deus et Pater Domini nostri Jesu Christi repleat nos omnes Spiritu ac lumine suo! Det nobis gratiam suam et pacem! Una omnium sit lingua ad Eum honorificandum, sicut omnium debet esse cor unum ad Eum amandum.

# Appendix

#### Matrimonio.

- §. 1. Matrimonium est conjunctio maris et foeminae ad pro-Foederis con pagationem humani generis et mutuum adjutorium Dei voluntate et sanctificati ordinata: quod cum in ipsis ejus primordiis indissolubile esset institutum et eam accepisset legem, ut conjuges duo essent in carne una, a Christo Domino ad pristinam dignitatem reductum et in sacramentum novae legis evectum est.
- §. 2. Sponsalia sunt conventio, qua mas et foemina sibi ma- Sponsalia. trimonii inter eos ineundi fidem dant.

su solvi po

sensu solva tur.

sunt.

- §. 3. Sponsalia valide iniri nequeunt, nisi per voluntatis decla- Validitatis et rationem libere ac debita cum deliberatione factam ab iis, qui matrimonium inter se valide ac licite contrahere possunt. Impuberum nomine inita impuberes ad matrimonium contrahendum haud obligant, nisi, postquam ad pubertatem pervenerint, rata eadem habuerint.
- §. 4. Sponsalia, licet jurejurando firmata sint, mutuo tamen Mutuo couse consensu dissolvi possunt.

§. 5. Sub paterna potestate constitutorum sponsalia solvenda Quatenus ab que mutuo co sunt, quoties parentes juste contradicant.

§. 6. Quando una pars fidem sponso debitam violaverit, altera promissis stare non amplius tenetur. Quodsi post sponsalia inita talis intercedat mutatio, ut merito supponatur, hoc obtinente rerum statu haud eventurum fuisse, ut ad sponsalitia pacta procederetur. horum obligatio pro ea cessat parte, in qua ejusmodi mutatio haud contigit. Casu, quo talia rerum adjuncta jam sponsalium initorum tempore locum habuere, parti, cui ignota tunc fuerunt, jus competit a sponsalibus resiliendi.

\*Desumta haec sunt ex Instructione pro judiciis ecclesiasticis Imperii Austriaci quoad causas matrimoniales; et constituunt hujus Instructionis Titulum primum.

- §. 7. Sponsi obligatione, quam sibi imposuerunt, non impediuntur, quin religionem ingrediantur aut Deo in statu clericali militent. Professione religiosa aut ordinis sacri susceptione sponsalia dissolvuntur.
- §. 8. Matrimonio, quod una pars cum tertia quadam persona contrahit, sponsalia quidem dissolvuntur, salvum tamen permanet jus, quod alteri parti quoad damnum resarciendum pro re nata competit.

Ad damnum resarciendum obligatio.

- §. 9. A sponsalibus absque legitima causa resiliens, nec non qui legitimam resiliendi causam vel celaverit, vel sua culpa adduxerit, tenetur ad resarciendum alteri pro personarum et rerum adjunctis damnum, quod resiliendo ipsi infertur.
- §. 10. Obligatio standi promissis per contractum sponsalitium datis tunc quoque cessat, quando omnibus perpensis circumstantiis supponendum merito sit, matrimonium a sponsis contrahendum infaustum fore. Quodsi autem circumstantiae, quibus suppositio ista innititur, culpa unius partis exortae sint, haec alteri damnum, quod ipsi frustratis justis ejus expectationibus illatum est, pro viribus resarcire tenetur.

Ad matrimonium valide concessaria.

- §. 11. Causa efficiens matrimonii est consensus mutuus, in trahendum ne- quantum a personis ad contrahendum habilibus respective forma praescripta declaratur.
  - §. 12. Ad conjunctionem, quae vere matrimonium sit, ineundum inhabiles sunt omnes et ii tantum, quos lex divina et ecclesiastica inhabiles pronuntiat.

Impedimenta dirimentia: 1) Defectus consentiendum 2) Error in persona.

- §. 13. Amentes, furiosi, infantes, et quicunque impares sunt, talem, qualem rei natura exigit, consensum praestando, matrimoaptitudinis ad nium contrahere nequeunt.
  - §. 14. Ne consensus detur et matrimonium contrahatur, impedit error, qui versatur circa personam futuri conjugis, aut qui in personam redundat. In personam redundat error in ea tantum qualitate, qua sola futuri conjugis persona determinatur.

8) Error circa conditionem servilem. Impotentia ad debitum

§. 15. Quodsi contingeret, ut liber contrahat cum servo vel serva, quos liberos putet, irritum foret matrimonium. §. 16. Impotentia debitum conjugale praestandi matrimonium an-

tecedens et insanabilis, ne matrimonium valide contrahatur, impedit.

conjugale praestandum.

§ 17. Quum pueri, qui decimum quartum, et puellae, quae ) Impubertas. duodecimum aetatis annum nondum absolverint, de regula neque physice ad matrimonium apti, neque ii sint, qui matrimonii contrahendi vim, prout decet, intelligant, de jure ad matrimonium inhabiles censentur. Quodsi autem unquam eveniret, ut hac aetate minores et physica et morali ad matrimonium aptitudine pollerent, nihilominus, nisi desuper ab Episcopo dioecesano vel ab ipsa Apostolica Sede sententiam declaratoriam obtinuerint, matrimonio jungi non possent.

7) Rar

- §. 18. Consensus, ad quem exprimendum quis a quocunque 6) Viset: per malum magnum et inevitabile injuste ipsi vel illatum vel intentatum compellitur, ad matrimonii vinculum nectendum haud sufficit.
- §. 19. Mulier, quae matrimonium ineundi causa rapta fuerit, cum raptore, quamdiu in ejus potestate manserit, matrimonium valide contrahere nequit. Rapta censenda est mulier, quae violentia ipsi illata vel abducitur, vel in loco, ad quem dolo allecta est, detinetur; nec non ea, quae a viro, cui ante facinus rite desponsata haud fuit, ipsa licet consentiente, insciis tamen vel invitis parentibus seu tutoribus abducitur.
- §. 20. Matrimonii vinculum eodem junctos ad aliud matrimo- 8) Liga nium contrahendum inhabiles reddit.
- §. 21. Vinculum matrimonii valide contracti sed nondum consummati per solemnem religionis professionem alterius conjugis vel Summi Pontificis dispensatione dirimitur. Matrimonium a Christianis contractum, postquam consummatum fuerit, nonnisi morte solvi potest.
- §. 22. Quodsi Christiani non catholici autument, matrimonii vinculum solvi posse, Ecclesia errantes deplorat, verum pati nequit, ut error legis suae sanctitatem contaminet. Inter Catholicum et Christianum non catholicum, qui conjugem superstitem habet, matrimonium consistere nequit, licet tribunal, apud quod causae matrimoniales Christianorum non catholicorum tractari solent, separationem quoad vinculum pronuntiaverit.
- § 23. Quum per sacramentum baptismi non solvantur conjugia, sed crimina dimittantur, matrimonium ab infidelibus contractum conjugibus ad Christum conversis firmum manet, non obstantibus impedimentis ecclesiastica lege institutis. Quodsi autem altero tantum conjuge converso alter in infidelitate persistens cum eodem cohabitare interpellatione neglecta omnino renuat aut cohabitare nolit absque contumelia creatoris, eidem petenti concedendum est, ut ad novas convolet nuptias; quibus rite celebratis vinculum conjugii in infidelitate contracti dirimitur.
- §. 24. Clerici in majoribus constituti et regulares, qui vota 9) Ordos solemnia emiserunt, ad matrimonium ineundum habiles non sunt. In quantum-vota simplicia in congregatione regulari emissa eum per exceptionem sortiantur effectum, ut matrimonium irritent, secundum statuta ordinum a Sede Apostolica approbata dijudicandum est.
- §. 25. Inter baptizatos et eos, qui regenerationis sacramenbaptizat tum haud susceperunt, matrimonium consistere nequit.
- §. 26. Qui in linea recta aut in quarto vel proximiori quodam 11) Conslineae transversae gradu consanguinei sunt, validum inter se matrimonium contrahere non possunt, neque refert, an consanguinitas ex copula licita vel illicita exorta sit.

13) Cognatio spiritualis.

§. 27. Cognatio spiritualis, quae ex baptismo et confirmatione oritur, dirimit matrimonium inter sacramenti dispensatorem et baptizatum vel confirmatum, nec non baptizati vel confirmati parentes. inter patrinum quoque et baptizatum vel confirmatum, nec non baptizati vel confirmati parentes.

13)Cognatio affinitasque civi-

§. 28. Adoptio, qualis arrogationi seu adoptioni perfectae juris Romani quoad essentialia respondet, secundum nunc vigentem Ecclesiae praxin, etiam postquam dissoluta fuerit, matrimonium dirimit inter adoptantem adoptatumque et ab adoptato descendentes sub paterna ejus potestate adoptionis tempore constitutos, nec non inter adoptantem adoptatique uxorem et adoptatum vicissim adoptantisque uxorem. Praeterea quamdiu adoptio perdurat, inter adoptatum et adoptantis liberos carnales, legitimos, sub potestate paterna constitutos matrimonium consistere nequit.

Adoptio juris Austriaci.

§. 29. Adoptio juris Austriaci intra praefatos terminos matrimonium dirimit, quoties adoptatus paternae adoptantis potestati subiiciatur vel in eiusdem domum filiorumfamilias ad instar cohabitaturus recipiatur. Quodsi autem neque paternae adoptantis potestati subjiciatur neque in ejusdem domum cohabitaturus recipiatur, adoptio juris Austriaci imperfectae aequiparanda est et nullum matrimonii impedimentum involvit.

14) Affinitas ex copula licita.

§. 30. Matrimonium consummatum inter unam partem et alterius quartum usque inclusive gradum consanguineos affinitatem parit, qua irritatur matrimonium inter eosdem initum.

15) Affinitas ex

§. 31. Concubitus extra matrimonium habitus dirimit matricopula Illicita. monium contrahendum inter unam partem et alterius consanguineos in primo vel secundo gradu.

Affinitas superveniens.

§. 32. Conjux, qui cum alterius consanguineis in primo vel secundo gradu copula carnali culpose jungitur, privatur jure debitum conjugale petendi, donec dispensationem obtinuerit.

16) Justitia pu-

§. 33. Matrimonium ratum, non consummatum, conjugem, blicae honesta- qui supervixerit, aut in saeculo remanserit, inhabilem reddit ad ex matrimonio matrimonium ineundum cum alterius consanguineis quartum usque rato non con-inclusive gradum.

ex matrimonio invalide con-

§. 34 Matrimonium invalide contractum non consummatum, non nisi propter defectum consensus nullum sit, impedit, ne conjugium consummato. subsistat inter unam partem et alterius consanguineos quartum usque inclusive gradum.

ex sponsalibus.

§. 35. Sponsalia valide et pure inita obstant, ne sponsorum alter cum alterius consanguineis in primo gradu matrimonium contrahat. Idem operantur sponsalia sub honesta conditione contracta, postquam eadem purificata fuerit.

17) Adulterium.

§. 36. Inter eos, qui adulterio se polluerunt, matrimonium valide contrahi nequit, quando altero adhuc vivente conjuge matrimonii ineundi fidem sibi dederint vel matrimonium de facto inire

..2.

attentaverint, aut quando vel una tantum pars ea intentione, ut cum altera matrimonio jungi queat, in mortem conjugis, cujus jura adulterio violavit, machinata fuerit effectu secuto.

§. 37. Conjugicidium inter conjugem ejusdem reum et perso- 18) Conjugi nam, cum qua ad crimen patrandum conspiravit, matrimonium invalidum efficit, quando vel una tantum pars facinus ea intentione perpetraverit, ut cum altera matrimonium inire possit.

tas.

- §. 38. Ad matrimonium valide ineundum requiritur, ut contra- 19) Clandesti hentes coram parocho proprio utriusque vel unius partis aut alio sacerdote de ipsius parochi seu Ordinarii licentia et duobus vel tribus testibus consensum declarent. In iis tamen Imperii partibus. pro quibus Sancta Sedes instructionem dd. 30. April. 1841 edidit. absentia parochi catholici quoad matrimonia inter Catholicos et Christianos non catholicos ad ipsa irritanda non sufficit.
- §. 39. Proprius nupturientium parochus est is, in cujus paro- Domicilium v chia verum aut quasi domicilium habent.

rum et qua domiciliun

- §. 40. Domicilium verum ibi locorum est, ubi quis habitationem suam vel unice vel principaliter figit, ita, ut peregrinari dicatur, quando ibi non commoretur. Quamdiu hoc in loco habitationem sibi vel familiae suae destinatam retinet, absentia longior licet, per se sumta, non sufficit ad efficiendam domicilii veri translationem. Ubi quis duraturam figere sedem haud quidem intendit, verumtamen talem habitat in finem, ad quem assequendum longior commoratio requiritur, ibi quasi domicilium habet.
- §. 41. Uxor, ubi maritus; minorennes, ubi parentes, nutritii, tutor, verum habent domicilium. Locus, ubi e. gr. uxor servitia praestat, aut minorennis studiorum ergo commoratur vel persona militaris stativa habet, ipsorum quasi domicilium reputandus est. Quinam minorennis censendus vel minorennibus quoad relationes juridicas aequiparandus sit, juxta legem Austriacam dijudicandum venit.
- §. 42. Officiales publici nec non ii, qui ad servitia quaecunque publica in dies vitae assumti sunt, domicilium verum eo habent in loco, ubi ad muneris servitiive sui ordinarii partes explendas habitant. Quando alio in loco ad extraordinarium deputantur ministerium, quod pro sua natura longiorem postulat moram, ibi quasi domicilium acquirunt.
- §. 43. Qui hominis privati, societatis aut instituti cujusdam servitiis se mancipat, quasi domicilium acquirit in loco, ubi ad servitia haecce praestanda habitat. Haud ea tamen sint oportet, quae continuam habitationis mutationem inferant. Neque ratione servitiorum, quorum quis tenore herum quoad habitationem sequi debet. loco, quo herus domicilium non habet, domicilium acquiri potest.
- §. 44. Casu, quo quis extra locum domicilii veri in aliis adhuc parochiis domus ejus usibus destinatas instructasque possideat,

in illo tantum horum locorum quasi domicilium habet, ubi vel quovis anno per notabile tempus commorari solet, vel tempore, quo locum qua domicilium asserit, per sex ad minimum septimanas habitat.

§. 45. Eorum, qui neque verum, neque quasi domicilium habent, parochus proprius is est, in cujus parochia commorantur.

Competens ersonarum militarium parochus.

§. 46. Proprius personarum ad militiam vagam pertinentium parochus est capellanus et respective superior castrensis juxta tenorem facultatum a Sancta Sede concessarum. Oui militiae stabili annumerantur, parochum domicilii adeant oportet.

centia tacite ta.

§. 47. Quod licentia matrimonio assistendi ab eo, cui compeconcessa et ere praesum- tit (§. 38), tacite collata sit, foederis conjugalis valori haud obest; attamen absque urgentissima quadam necessitate copulationem non peragat, cui a parocho vel ab Ordinario ipso facultas expresse haud facta sit. Licentia mere praesumta non sufficit: neque juvat, quod delegandi jus habens de ea requisitus reapse eam concessurus fuisset, aut rem postmodum ratam habeat.

ubdelegandi jus.

§. 48. Qui licentiam matrimonio assistendi prò universitate casuum accepit, eam pro singulis casibus alii sacerdoti concedere potest. Qui licentiam istam pro singulo casu accepit, jure subdelegandi caret, nisi expresse ipsi collatum sit.

ecisio de pachi compe-tentia.

§. 49. Quando ex quacunque ratione dubium emergat, cuinam animarum curatori jus matrimonio assistendi competat, res ad Episcopum deferenda ac ejus decisio vel ordinatio exspectanda est.

[atrimonium er procuratoem contractum.

§. 50. Consensus declaratio per procuratorem facta valida est, quando hanc in rem ei mandatum speciale, personam futuri conjugis sufficienter determinans, collatum, neque tempore forsan, quo mandantis nomine matrimonium contractum sit, revocatum jam fuerit. Parochus tamen matrimonium per procuratorem ineundum nullatenus admittat, nisi Episcopus facultatem expresse concesserit.

0) Conditio.

- §. 51. An consensus sub conditione datus causa efficiens matrimonii sit, a conditionis impletione dependet.
- §. 52. Quando conditio versetur circa futurum contingens vel non contingens, matrimonium suspenditur, usque dum conditio impleatur. Quod si non impleatur, consensus dati effectus cessat. Quando consensus alligatur conditioni de praesenti vel de praeterito, matrimonium validum est vel non, prout conditio impleta jam sit, vel non.
- §. 53. Irritus esset consensus, qui alligaretur conditioni substantiae matrimonii expugnanti. Conditiones impossibile quidpiam aut immorale, quod matrimonii substantiae haud repugnat, continentes pro non adjectis habendae sunt.
- §. 54. Qui ante conditionem impletam matrimonium consummat, eo ipso conditioni nuntium mittit.

- §. 55. Ut consensus sub conditione detur, non nisi de expressa Episcopi licentia admitti potest. Conditiones, quae in consensus declaratione haud exprimuntur, pro non appositis habendae sunt.
- §. 56. Ecclesia matrimoniorum et decori et puritati omni ex Impedime parte provisura, nec tamen consultum ducens, ut impedimentorum impedient dirimentium numerus nimis augeatur, de matrimonio constitutiones edidit, pro quibus obedientiam postulat, quarum tamen transgressio matrimonii nullitatem minime involvit.
- §. 57. In quantum et quamdiu sponsalia obligationem ad ma- 1) Sponsal trimonium contrahendum inducunt, illicitas reddunt nuptias, quascunque sponsorum alter cum tertia quadam persona contrahit.
- §. 58. Vota simplicia obedientiae, paupertatis et castitatis in 2) Votum s religiosa quadam congregatione emissa, nec non votum simplex perpetuae castitatis, religionis, ordinis sacri et coelibatus eisdem ligatos haud sinunt matrimonium licite contrahere.
- , §. 59. A prima Dominica Adventus usque ad festum Epiphaniae Domini inclusive, et a feria quarta Cinerum usque ad Dominicam in albis inclusive prohibitum est, nuptias celebrare.
- §. 60. Matrimonium, antequam contrahatur, a parocho sponsi b) Bannus n tialis. ac sponsae tribus diebus dominicis vel festivis inter missarum solemnia publice denuntiandum et omnis, cui impedimentum aliquod notum, ad revelandum istud monendus est. Persona nupturientium expresso utriusque nomine baptismali, cognomine, loco nativitatis, aetate, conditione ac domicilio adcurate determinetur.
- §. 61. Si sponsus vel sponsa non tantum verum, sed etiam quasi domicilium habet, trina proclamatio tam a parocho veri, quam a parocho quasi domicilii eorum instituenda est. Quando autem contingat, ut persona quaedam praeter domicilium verum plus quam unum habeat quasi domicilium, sufficit, ut matrimonium a parocho veri ejusdem domicilii ac ab uno parochorum, in quorum territorio quasi domicilum habet, rite denuntietur.
- §. 62. Si sponsus vel sponsa in nulla parochiarum, ubi secundum regulas antefatas proclamatio fieri debet, per sex saltem septimanas babitet, proclamatio instituatur praeterea in Ecclesia parochiali ejus loci, ubi persona, de qua agitur, ultimo per sex saltem hebdomadas habitaverit. Peculiaribus rerum adjunctis, ne id commode fiat, obstantibus, ea de re ad Episcopum referendum est.
- §. 63. Apud eos, qui neque verum habent domicilium, neque in loco quasi domicilii per anni ad minimum tempus jam commorantur, proclamationes etiam, ubi jura indigenatum in communitate civili habentium eis competunt, et quando ejusmodi jura nullibi eis competant, quantum fieri possit, etiam in parochia loci eorum natalis instituendae sunt. Nupturiente non tantum vero, sed etiam quasi domicilio carente, proclamatio fiat tam in parochia, ubi tunc temporis commoratur, quam in loco, ubi jura indigenatum in communi-

tate civili habentium ei competunt, aut quodsi nullibi iisdem gaudeat, quantum fieri possit, in parochia loci natalis.

- §. 64. Iterandae sunt proclamationes, quando intra sex post eas peractas menses matrimonium non contrahatur, vel et minori elapso tempore renovationem Episcopus imperet.
- §. 65. Antequam proclamationes rite institutae fuerint, matrimonium licite contrahi nequit.
- Disparitas §. 66. Ecclesia detestatur fidelium cum apostatis conjugia; cultus inter Christianum et improbat quoque matrimonia inter Catholicos et Christianos non caapostatam nec tholicos et ab ipsis ineundis suos dehortatur. itianum catho-
- §. 67. Quando fundata adsit suspicio, nupturientibus impedimentum quoddam obstare, aut timendum veniat, nuptias magnis 5) Interdictum litibus vel scandalis, aliisve malis ansam praebituras, sacrorum Antistiti jus competit et respective obligatio incumbit, matrimonii celebrationem interdicere. Quamdiu interdictum ab eodem sublatum non sit, matrimonium contrahere illicitum est.

§. 68. Etiam in nectendo matrimonii vinculo memores sunto sensus. filiifamilias Domini dicentis: Honora patrem tuum et matrem tuam! Praeterea prona est ad praepropera consilia juventus, nisi maturioris aetatis experientia regatur, et conjugia absque debita deliberatione inita uberem malorum continent fomitem. Quocirca illicita sunt matrimonia, quae parentibus justis ex causis assensum dene-

gantibus contrahuntur.

§. 69. Sanctum est Christiano, potestati civili praestare obedientiam, ad quam Dominus ipse nos per Apostolum suum instituit. Lo districtius eas observet necesse est constitutiones civiles, quae ad ordinem moralem conservandum accurate concurrunt. Quamvis igitur potestas civilis, quin validum inter Christianos matrimonium contrahatur, sanctionibus suis impedire minime possit, civi tamen Austriaco haud licet, negligere praescriptiones, quas lex Austriaca de civilibus matrimonii effectibus statuit.

§. 70. Ad matrimonii celebrationem contracturi tunc tantum admitti debent, quando conjunctioni eorum nullum, quantum sciri possit, obstet impedimentum et cuncta praestiterint, quae Ecclesiae

leges ad matrimonia invalida aut illicita excludendum praescribunt. Documenta ne- In specie ipsis incumbit, proclamationes rite peractas esse comprobare nec non liberi status testimonium exhibere; et nisi aetas et origo eorum ex libris parochialibus colligi possit, litteras baptismales afferre. Quodsi nupturiens testimonium sibi baptismale parare plane non valeret, parochus ad Episcopum recurret. Supra memoratas legis Austriacae praescriptiones quod attinet, magno agendum studio, ut a matrimonium contracturis exacte observentur. Quod si contingat, ut parochi monita nihil proficiant, res ad Episcopum deferenda. Hoc ipsum fiat, si alia quacunque ex causa difficultates vel dubia enascantur.

Parentum con-

licum et non

catholicum.

Ecciesiae.

Prohibitiones 'egis Austriacae.

Juatenus nubturientes copulationes admittendi.

cessaria.

8. 71. Caveatur oportet, ne exteri aliter, quam servatis omnibus, quae ad matrimonium rite celebrandum requiruntur, matrimonium contrahere permittantur. In quantum parochus hoc in negotio procedere possit, quin ipsum curiae episcopali dijudicandum proposuerit. Episcopus pro rerum adjunctis constituet.

§. 72. Procurandum est. ut avertantur matrimonia eorum. qui annum quidem decimum quartum et respective duodecimum absolverunt, ast nondum attigerunt aetatem, qua pro terrae gentisqué ratione aptitudo ad matrimonium debita cum deliberatione ineundum et maturitas physica adesse solet.

Matrimo

§. 73. Copulationem eorum, qui nec verum, nec quasi domi- Copulatio cilium habent, peragere non licet, antequam Episcopus ipse licen- turienti domicilio tiam concesserit.

§. 74. Quum matrimonium novi foederis sit sacramentum et Instructio eius vinculo se devincientibus sanctas gravissimasque imponat obligationes, qui elementa fidei Christianae ignorant, ad nuptias admitti nequeunt; immo antequam de Deo ejusque mandatis saltem scitu absolute necessaria didicerint, nec ad proclamanda ipsorum matrimonia parochi procedant.

§. 75. Decet, ut sponsi, priusquam in facie Ecclesiae foedere S. Sacramo mortem usque duraturo jungantur, poenitentiae sacramento cor mundent et corpus Domini nostri devote suscipiant. Nec ante benedictionem sacerdotalem in templo suscipiendam in eadem domo cohabitent. De hisce ac omnibus, quae conferre possunt, ut matrimonium pie ac decore celebretur, statuta et laudabiles consuetudines cujusque dioecesis fideliter observandae sunt.

- §. 76. Parochus, cui copulationem peragere competit, tene-Libri nup tur, matrimonium contractum cum omnibus rerum adjunctis, quae ad probationem efficiendam necessaria vel utilia sunt, libro nuptiali parochiae suae propria manu inscribere. Distincte igitur exprimantur: Nomen baptismale, cognomen, aetas, religio, habitatio et conditio conjugum; insuper, an prius jam matrimonio juncti fuerint; nec non, porro nomen, religio, et conditio parentum et testium, dies, quo, sacerdos, coram quo matrimonium inierunt. Quodsi difficultates emerserint, modus, quo sublatae fuerint, indicandus venit.
- §. 77. Quodsi parochus sacerdotem quemdam deleget ad copulandum sponsos in loco, ubi neuter eorum domicilium habet, incumbit ipsi, rem in libro copulatorum parochiae suae annotare. Parochus loci, ubi matrimonium contrahitur, actum modo superius exposito libro copulatorum parochiae suae propria manu inscribere et addere simul debet, a quonam parocho delegatio concessa sit. Posterior tenetur pariter, copulationem peractam, de qua spatio octo dierum certior reddendus est, libro copulatorum parochiae ipsius inferre.

§. 78. Casu, quo civis Austriacus petit, ut matrimonium ab eo in exteris terris initum libro copulatorum parochiae, ubi nune domicilium fixit, inseratur, parochus libellum supplicem simul cum probationibus de conjugio rite inito allatis Episcopo proponet ac ejusdem exspectabit mandata.

٠.

pensatio impediimonii

§. 79. Ea matrimonii impedimenta, quae juris canonici sanctionibus innituntur, dispensatione legitime obtenta et conditionibus, entis ma- quae forsan adjunctae sint, adimpletis pro singulis cessant casibus. In impedimentis dirimentibus proprio jure dispensare solius Apostolicae Sedis est, cui reservatum quoque, in voto castitatis simplici sed perpetuo, nec non in disparitate cultus inter Catholicos et Christianos non catholicos dispensationem indulgere.

edimenta. concedenđa.

- §. 80. Episcopi cum canonicae non deficiant rationes, faciles inibus dissatio faci- erunt in utendo facultatibus a Sancta Sede concessis, sequentia quoad impedimenta.
  - 1. In tertio et quarto gradu consanguinitatis et affinitatis ex copula licita.
  - 2. In cognatione spirituali.
  - 3. In affinitate ex copula illicita, nisi timendum sit, ne ex immundis commerciis nupturientes consanguinitate in linea recta juncti sint.
  - 4. In tertio et quarto gradu justitiae publicae honestatis ex matrimonio rato non consummato.
  - 5. In justitia publicae honestatis provenienti ex matrimonio invalide contracto et non consummato, aut ex sponsalibus.

ad ceterodispensada.

§. 81. Cetera quod attinet impedimenta dirimentia, unanimi nem tenen- conatu agendum est, ut efficax eorum vigor aut asseratur aut restituatur. Ubi matrimonia inter consanguineos proximiores inita frequentiora occurrunt, corrumpunt intima familiarum commercia, utpote cupidinem pravam ejusque suspicionem excitantia.

ensatio in no nuptiali.

- §. 82. Dispensatio ab omnibus tribus proclamationibus nonnisi urgentissimis in casibus, a secunda vero et tertia proclamatione nonnisi ex causis consideratu dignis et sufficienter probatis concedenda est.
- §. 83. Quum contingere possit, ut instans mortis periculum dilationem longiorem impossibilem reddat. Episcopi in quovis districtu pro ratione locorum unum pluresve sacerdotes delegabunt, qui tali eveniente casu ipsorum nomine ab omnibus tribus proclamationibus dispensent.
- §. 84. Si duae personae, quae conjugio se junctas falso asserunt et in loco domicilii passim pro conjugibus habentur, matrimonium inter se contrahere optant, dispensatio ab omnibus tribus proclamationibus ipsis absque gravissima causa deneganda non est. Sedulo tamen examinetur, an ipsas peraeque pro conjugibus haberi veritate undequaque nitatur.

§. 85. Nupturientes, quibus proclamationes penitus indulgentur, nunquam non tenentur, coram parocho, cui copulationem peragere competit. jurejurando firmare, quod ipsis nullum impedimentum conjunctioni suae obstans notum sit.

§. 86. In libello supplici, quo dispensatio petitur, impedimentum cum omnibus adjunctis, a quibus ejusdem qualitas dependet, conceder clare exponendum est; insuper rationum momenta, quibus petitio fulcitur, necessariis allegationibus instruantur. Episcopus de factis, quibus ejus decisio vel relatio Sanctae Sedi proponenda innitatur oportet, investigationes necessarias habebit.

§. 87. Quodsi impedimentum occultum, nec ipsius propalatio prudenter timenda sit, ad conscientiae consulendum dispensatio suppresso conjugum nomine etiam per confessarium seu aliam idoneam personam peti ac impetrari potest. Hujusmodi tamen dispensatio in foro externo nullatenus suffragatur: quocirca quando impedimentum praeter exspectationem publicum fieret, ne matrimonium coram judice humano in discrimen adducatur, dispensationem pro foro externo valituram servatis servandis petere oporteret.

scient

- §. 88. Si copulatio forma debita peracta propter impedimen- Matrin tum matrimonio obstans invalida fuit, dispensatione obtenta matri-convali monii convalidatio institui debet.
- §. 89. Dispensatione pro foro conscientiae tantum concessa ad pro foro matrimonium convalidandum sufficit, ut ambae partes consensum absque parocho et testibus renovent.
- §. 90. Obtenta dispensatione, quae pro foro externo valet, pro foro consensus invalide copulatorum coram parocho, in cujus parochia domicilium habent, et duobus testibus renovetur oportet. Parochus nunquam non convalidationem peractam libro copulatorum inserere debet, quando autem conjunctio invalida in alia parochia contracta fuerit. res hujus praeterea loci parocho communicanda est. ut ipse convalidationem peractam inscriptioni, quae de matrimonio invalido facta sit, diligenter adjungat.
- §. 91. Proclamationes tali casu haud repetantur; copulatio a parocho privatim et coram fidis testibus peragatur. Exceptio fieri potest, quando impedimentum loco, quo convalidatio instituenda veniat, notorium sit.
- §. 92. Impedimento absque dispensatione mutatione facti sub- impedim lato, conjugibus injungendum est, ut consensus declarationem coram parocho et duobus testibus iterent, nisi forsan, quod nuptiarum celebratarum tempore impedimentum obtinuerit, et omnino occultum nec ullum rei probandae sit. periculum: tunc enim concedi potest, ut consensum inter se renovent.

§. 93. Matrimonium, quod consensus fictus irritum reddit, inimpedi consensu ab eo, qui ficte egerat, vere praestito convalidatum censeatur oportet. Idem obtinet de matrimonio, cui error seu vis

metusque obstitit, quamprimum pars, quae errori aut violentiae injustae suberat, recognito errore aut libertate plene recuperata verbo factove assensum suppleverit. Nihilominus ad omne de consensu praestito dubium sequestrandum his quoque in casibus consultum est, ut conjuges consensum coram parocho et duobus testibus renovent: igitur hoc ut fiat, agendum erit, nisi obversetur prudens scandalorum vel matrimonii in discrimen adducendi metus.

§. 94. Convalidatione peracta matrimonium quoad effectus civiles ita considerandum venit, ac si ab initio valide contractum esset. Idem de effectibus ecclesiasticis obtinet, quando vel una tantum pars nuptiarum celebratarum tempore ignorantia facti aut juris detenta fuerit. Alias ad dispensationis remedium confugiendum erit.

Ad §. 18. De impedimento vis et metus. "In impedimento vis et metus nunquam non de coactu agitur, qui voluntarium non excludit, sed ex sua potius natura actum involvit voluntatis de malo minori seligendo decernentis. Ad matrimonium valide ineundum non requiritur, ut contrahenti exoptata sit res; nec ideo irritum, quia una pars ita animo affecta erat, ut matrimonium non iniisset, si ad malum, quod intolerabile ipsi videretur, effugiendum alia patuisset via. Ponamus casum, puellam quamdam a noverca, quae propriis liberis augendis studeat ac ad iracundiam prona sit, pessime haberi, nec auxilium ferre patrem uxoris, amore devinctum. Hanc desponsaturus est vir dives, attamen aetate provectus. Durissimum ipsi, sub novercae legibus vivere, sed et durum, nubere viro, quem non amat. Dum inter duo mala dubia haereat, novercae artibus magno quodam et plane injusto praejudicio afficitur. Ea de re expostulat; attamen nil proficit, imo mulier in furorem acta eam verberibus ultra modum contundit. Hisce permota cum sene contrahit: etenim, quamvis conjugale ejus consortium declinare vellet, novercae tamen contumeliis liberari mavult. Virginis voluntas ad consensum praestandum determinata est malo magno et injuste ipsi inflicto, nihilominus validum est foedus conjugale: nam nihil omnium, quae perpessa, ipsi ad consensum extorquendum illatum est. Ecclesiae impedimentum vis et metus statuentis haud ea est mens, ut impediat, ne quis animum ad nuptiis consentiendum mali minoris ratione convertat, sed id solummodo cavet, ne malo gravi ad consensum extorquendum injuste vel intentato vel illato matrimoniorum libertas pessumdari possit. Itaque ut impedimenti hujus vis et natura penitius intelligatur, ad libertatis coarctationem, quam necessitas ex duobus malis unum seligendi infert, haud exclusive respiciendum, sed injuriae simul ei, cui consensus extortus est, irrogatae ratio diligenter habenda est. His ita compositis, qua judicandorum norma teneatur oportet, quod in matrimonio ex gravi metu contracto, qui metum incussit, resilire non possit. Valida sunt, quae pro hac sententia militant, rationum momenta.

1. Eam amplecti, commendat aequitas: nam intolerabile foret, virum, qui mulierem auxilii inopem gravi et injusta vi ad matrimonio consentiendum coëgit, eam libidine expleta repellere posse, quamvis consensum postea suppleat.

 Consentit finis legi propositus. Impedimentum vis et metus institutum est, ut matrimoniorum libertas, quantum fieri possit, salva praestetur et vis injusta ad animum expugnandum adhibita effectu quoad obliga-



tionem conscientiae imponendam careat; minime autem patrocinatur ei, qui ipse in plena libertate constitutus alterius libertatem gravissima illata injuria violavit.

- 3. Accedit expressa legis jussio: quippe Decretal. IV. 7, 1. de viro, qui uxore vivente aliam rei insciam sibi copulaverat et prima-mortua a secunda recedere nitebatur, hase statuta sunt: "Quia praefata mulier erat inscia, quod ille aliam habitat uxorem viventem, nec dignum est, ut praedictus vir, qui scienter contra canones venerat, lucrum de suo dolo reportet, consultationi tuae taliter respondemus, quod nisi mulier divortium petat, ad petitionem viri non sunt aliquatenus separandi." Injusta vi oppresso major quam falsis assertionibus deluso injuria irrogatur; igitur neque qui metum incussit, de suo facto lucrum reportet.
- 4. Apud omnes passim constat, contractus metu gravi et injusto extortos in conscientia obligare eum, qui metum intulit, si metum passus stare eodem velit.
- Ei, qui metum incussit, quoad resiliendi facultatem aequiparandus est, quo conscio metus incussus est, etenim injuriae inferendae consensit et fructus ejus percepit. Quid autem si eveniret, ut una pars vis alteri illatae prorsus ignara extiterit? Quum talis vere ac libere consenserit, nec ei injuria irrogetur, quando altera pars aliquantum post id idem praestet, quod eam in ipsa nuptiarum solemnitate praestitisse crediderit, videtur, quod nec hocce in casu matrimonium irritari possit, quando pars metum perpessa consensum suppleat. Objici potest, consulendum esse ei, qui consensum exprimens arbitratus sit, se cum muliere eum libere in maritum seligente contrahere, neque de matrimonio cogitavisset, quodsi compertum habuisset, eam ad ipsi nubendum gravi metu compulsam fuisse. Attamen error circa animi affectus versans non est is, qui matrimonium irritet. Praeterea juris canonici et theologiae moralis doctores, paucis exceptis, omnes affirmant, quando ficte quis vel metum passus matrimonium contraxerit, sufficere, quod is ipse tantum consensum suum ponat, et hanc sententiam communem et veriorem esse, S. Alphonsus (theol. moral. lib. VI. n. 1114.) docet. Igitur nec casu superius allato parti, quae a metu immunis fuerit, resilire non licet, quodsi metum passus consensum suppleat.

Verum non tantum injuriam passo providendum, sed etiam cavendum, ne vinculi conjugalis firmitas detrimentum capiat: in quo nostris praesertim temporibus summo studio allaborandum est. Multi sunt, quibus matrimonii catholici lex in vitae dies duratura gravissimum videtur jugum neque matrimonium ita dictum civile tot nactum esset laudatores, nisi licentiae patrocinium a lege civili sperarent. Ubi recta via ad vinculi solutionem perveniri non potest, ambagines tentant. In impedimento vis et metus rei summa pendet ab actu interno, de quo plerumque in utramque partem disputari potest: unde ad ipsum confugere solent, qui sub praetextu nullitatis matrimonii vinculum dirimere anhelant. In omnium adhuc ore est facilitas, qua non obstantibus summorum Pontificum et inprimis Benedicti XIV. constitutionibus et expostulationibus in Poloniae regno matrimoniorum fides sub nullitatis obtentu rescindi consueverit. Haud raro clandestinitatis impedimento abusi sunt; plerumque tamen ad vim metumque confugerunt. Ecclesiae quam maxime interest, ut ejusmodi scandalis aditus praecludatur, neque desunt remedia, quae canonicis sanctionibus apprime consentiunt.

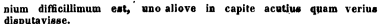
Inconcussum stat, quod, quamdiu metus gravis et injuste incussus perduret, qui ejus ope ad consensum praestandum adactus sit, matrimonium accusare possit. Quamprimum autem in libertatem plenam vindicatus fuerit, vel judicem adeat et de injuria, quam perpessus est, conqueratur, vel matrimoniali pacto consentiat. Immunda sunt eorum, qui matrimonio

vero haud juncti sunt, commercia: unde quamprimum fieri possit, aut rescindantur aut in melius mutentur. Is quoque sanctionum canonicarum manifestus est sensus; quippe Decretal. IV. 1, 28. mulieribus matrimonium propter vim metumque accusaturis haec statuitur conditio, ut mox (ac libertatem recuperaverint) a maritis aufugiant. Hoc idem eruitur ex Decretal. IV. 1, 21. et glossa textam adumbratura distichon addit:

Effuge cum poteris, as consensisse puteris; Nam si perstitoris, Illius uxor eris.

Imo IV. I8, 4. disertis verbis enuntiatur, quod adversus matrimonium audiri non debet, quae legitimum annum attingens, quum potuit, minime reclamavit. Ex allatis patet, juxta canonica statuta praesumtionem esse juris, et de jure, quod consensum suppleverit, quae cum potuerit haud recla-maverit. Nec immerito; etenim ecclesia impedimentum vis et metus instituens libertati contrahentium ita consuluit, ut omnem quoque matrimonii honestatem polluendi vel vinculum infirmandi ansam penitus semotam vellet. His ita compositis nec audiendus est, qui occasione reclamandi per longius tempus neglecta matrimonio exceptionem opponat, se nescivisse, quod vis et metus, foedus matrimoniale irritet. Ubi lex non distinguit, neque nos distinguere debemus; sed canonum expresse statuentium, mulierem, quae cum potuerit, haud reclamaverit, non amplius audiendam esse, ne unus quidem vel addit vel innuit restrictionem: "nisi matrimonium vi metuque irritari nesciverit" imo eam excludi contextus abunde docet. Ignorantia facti, non juris excusat. Praeterea de re agitur, cujus perfecta ignorantia occurrere vix potest. Etenim quod injustam vim perpessus eo ipso injuria afficiatur, et omnis, qui injuria affectus, judicem compellare possit, pertinet ad jus, quod natura omnia animalia docuit. Licet mulier vi metuque gravi injuste oppressa haud explicite sciat, sibi matrimonium accusandi copiam esse, ignorare tamen nequit, jus ipsi competere, injuriae irrogatae remedia actione instituta quaerendi. Addendum, quod admissa hoc in capite ignorantiae juris exceptione, neque sapientissimae legis ad collusiones perversas ac pessima scandala praecavenda sufficiant; etenim nisi quis juris canonici doctor sit, eum de impedimento vis et metus recte ac plene edoctum fuisse, probari non poterit.

Ceterum non negandum, nonnullos optimae notae auctores tenuisse sententiam, quod ad matrimonium propter vim metumque irritum convalidandum necesse sit, ut metum passus ipsum invalide initum esse sciat; sed eos Sanchesii permovit auctoritas. Attamen quamvis Sanchez magni acuminis et insignis doctrinae laude defraudandus haud sit et amplissimis de matrimonio tractatibus juri matrimoniali accuratius pertractando plurimum contribuerit, vicissim tamen manifestum est, virum alias egregium veram matrimonii naturam haud intellexisse: quippe lib. VII. disput. 3. disertis verbis profert: "Ceterum absque dubio dicendum est, posse principem saecularem ex genere et natura suae potestatis matrimonii impedimenta dirimentia fidelibus sibi subditis ex justa causa suis legibus indicere eo pacto, quo id Pontifex summus potest, nisi sibi hanc potestatem reservasset." Quantum haec a veritate aberrent, nemo non videt; ipsa matrimonii natura ita est composita, ut non admittat impedimenta dirimentia potestatis civilis lege fidelibus indicta, neque si principes saeculares ex genere et natura potestatis suae eadem statuendi jure gauderent, unquam obtineretur, ut ab eis statuendis abstinerent. Porro Sanchez astruit, contractum civilem materiam sacramenti esse; quo dato quae anno 1781 de matrimonio decreta fuere, vix reprobari poterunt, nam se de matrimonio solummodo, quatenus contractus civilis sit, statuturum legislator protestatus est. Igitur mirandum non est, virum doctissimum etiam de impedimento vis et metus, quod om-



Ut matrimonii vinculum dissoluturis vis metusque praetextus praeripiatur, perutile imo vix non necessarium est, tempus constituere, intra cujus terminos libertatem adeptus matrimonium adcuset, nec eo elapso audiatur. Glossa ad Decret. caus. 1. au. 1, v. 3. "mensem" unius mensis voluntariam cohabitationem ad mattemonii convalidationem sufficere censet. Alii ex Decretal. IV. 1. 21. decreendum esse autumant, unum annum cum dimidio requiri. Attamen hoc ipso canone accuratius ventilato statuendum potius, jure matrimonium adcusandi excidere, qui postquam metus, qualis ad matrimonium irritandum sufficit, cessaverit vel debitum conjugale scienter (nam posset arbitrari, se cum alia quadam persona rem habere), praestiterit, vel etiam, quin circumstantia haec probari queat, conjugale vitae consortium per sex menses pacifice continuaverit: quippe haec sunt ipsissima textus verba: "Ad id, quod per tuas litteras intimasti de quadam parochiana tua, quam suus vitricus cuidam Teutonico matrimonialiter copulavit, taliter respondemus, quod, quamvis undecim annos habens ab initio invita fuisset ei tradita et renitens, tamen, quia postmodum per annum et dimidium sibi cohabitans consensisse videtur, ad ipsum est cogenda redire. Nec de cetero recipiendi sunt testes, si quos memorata mulier ad probandum, quod non consenserit in eundem, nominaverat producendos, cum mora tanti temporis hujusmodi probationem excludat." Decretal. IV. 1, 21. Puella, de qua canon loquitur, cum marito invita et renitens traderetur, non nisi undecim annos habuerat, nec antequam pubertatem attigisset, consensum supplere potuerat. Quia autem per annum et demidium, igitur per sex post pubertatem expletam menses viro cohahitaverat, eam ad matrimonium propter vim metumque accusandum admitti non posse decernitur.

# Appendix II.

### De Facultatibus Episcopis a Sacra Sede Apostolica concedi solitis.

- A) Facultates sic dictae quinquennales a Sacra Congregatione de propaganda Fide dari solitae.
- 1. Absolvendi ab haeresi, et apostasia a fide, et a schismate quoscumque, etiam ecclesiasticos, tam saeculares, quam regulares, non tamen eos, qui ex locis fuerint, ubi sanctum Officium exercetur, nisi in locis Missionum, in quibus impune grassantur haereses, deliquerint: nec illos, qui judicialiter abjuraverint, nisi ibi nati sint, ubi impune grassantur haereses, et post judicialem abjurationem illuc reversi in haeresin fuerint relapsi, et hos in foro conscientiae tantum.

- 2. Tenendi, et legendi, non tamen aliis concedendi, praeterquam, ad tempus tamen, iis Sacerdotibus, quos praecipue idoneos, atque honestos esse sciunt, libros prohibitos, exceptis operibus Dupuy, Volney, M. Reghellini, Pigault, le Brun, De Potter, Bentham, J. A. Dulaure, Fêtes et Courtisanes de la Grêce, Novelle di Casti, et aliis operibus de obscoems, et contra Religionem ex professo tractantibus.
- 3. Dispensandi in 3. et 4. simplici, et mixto tantum, nedum cum pauperibus sed etiam cum nobilibus et divitibus in contrahendis; in contractis vero cum haereticis conversis etiam in 2. simplici et mixto, dummodo nullo modo attingat primum gradum, et in his casibus prolem susceptam declarandi legitimam.
- 4. Dispensandi super impedimento publicae honestatis et sustitiae ex sponsalibus proveniente.
  - 5. Dispensandi super impedimento criminis, neutro tamen conjugum machinante, ac restituendi Jus petendi debitum amissum.
  - 6. Dispensandi in impedimento cognationis spiritualis, praeter levantem et levatum.
  - 7. Hae vero dispensationes Matrimoniales, videlicet 3., 4., 5. et 6. non concedentur, nisi cum clausula, dummodo mulier rapta non fuerit, et si rapta fuerit, in potestate raptoris non existat; et in Dispensationibus hujusmodi declaretur expresse, illas conceditanquam a sedis apostolicae delegato, ad quem effectum etiam tenor hujusmodi facultatum inseratur, cum expressione temporis, ad quod fuerint concessae, alias nullae sint.
  - 8. Dispensandi in irregularitatibus ex delicto occulto tantum provenientibus, excepta ea, quae ex homicidio voluntario contrahitur.
  - 9. Dispensandi, et commutandi vota simplicia in alia pia opera, exceptis votis castitatis, et religionis.
  - 10. Absolvendi ab omnibus casibus reservatis, etiam in bulla "Coenae" contentis, in locis tamen, ubi impune grassantur haereses.
  - 11. Delegandi simplicibus sacerdotibus potestatem benedicendi paramenta, et alia utensilia ad Sacrificium missae necessaria ubi non intervenit sacra unctio, et reconciliandi Ecclesias pollutas aqua ab Episcopo benedicta, et in casu necessitatis etiam aqua non benedicta ab Episcopo.
  - 12. Conferendi ordines extra tempora, et non servatis interstitiis usque ad sacerdotium inclusive.
  - 13. Dispensandi super defectu aetatis unius anni ob operariorum penuriam, ut promoveri possint ad sacerdotium, si alias idonei fuerint.
  - 14. Conficiendi olea cum quinque saltem Sacerdotibus, non tamen extra diem coenae Domini, nisi necessitas aliud urgeat.

- 15. Celebrandi bis in die, si necessitas urgeat, ita tamen ut in prima missa non sumpserit ablutionem; per unam horam ante auroram, et aliam post meridiem, sine ministro; sub dio et sub terra, in loco tamen decenti: etiamsi altare sit fractum, vel sine reliquiis Sanctorum: et praesentibus haereticis, schismaticis, infidelibus, et excommunicatis, si aliter celebrari non possit. Caveat vero, ne praedicta facultate, seu dispensatione celebrandi bis in die aliter, quam ex gravissimis causis et rarissime utatur, in quo graviter ipsius conscientia oneratur. Quod si hanc eamdem facultatem alteri sacerdoti juxta potestatem inferius apponendam communicare, aut causas ea utendi alicui, qui a sancta sede hanc facultatem obtinuerit, approbare visum fuerit, serio ipsius conscientiae injunigitur, ut paucis dumtaxat, iisque maturioris prudentiae ac zeli, qui absolute necessarii sunt, nec pro quolibet loco, sed ubi gravis necessitas tulerit, et ad breve tempus eamdem communicet, aut respective causas approbet.
- 16. Deferendi sanctissimum Sacramentum occulte ad Infirmos sine lumine, illudque sine eodem retinendi pro eisdem infirmis, in loco tamen decenti, si ab haereticis aut infidelibus sit periculum sacrilegii.
- 17. Induendi se vestibus saecularibus, si aliter vel transire ad loca eorum curae commissa, vel in eis permanere non poterit.
- 18. Recitandi rosarium, vel alias preces, si breviarium secum deferre non poterunt, vel divinum officium ob aliquod legitimum impedimentum recitare non valeant.
- 19. Dispensandi, quando expedire videbitur, super esu carnium, ovorum, et lacticiniorum tempore jejuniorum et quadragesimae.
- 20. Communicandi has facultates in totum, vel in partem, prout opus esse secundum ejus conscientiam judicaverit, sacerdotibus idoneis in conversione animarum laborantibus, et praesertim tempore sui obitus, ut Sede vacante sit, qui possit supplere, donec Sedes Apostolica certior facta, quod quamprimum fieri debebit per delegatos, aut unum ex eis alio modo provideat.
- 21. Et praedictae facultates gratis, et sine ulla mercede exerceantur, et pro tempore ad quinquennium tantum concessae intelligantur.
- 22. Utendi eisdem facultatibus in locis tantum ejus spirituali ditioni subjectis.

Datum Romae ex Aedibus S. Congregationis de Propaganda Fide.

B. Facultates a Sacra Poenitentiaria dari solitae.

Vobis — in Christo Patri — ad quinquennium duraturas infrascriptas communicamus facultates, quibus pro Foro Conscien-

tiae per vos, sive per vestrum Vicarium in Spiritualibus Generalem, dummodo in Sacro Presbyteratus Ordine sit constitutus etiam extra Sacramentalem Confessionem pro Grege vobis commissa et infra fines vestrae Dioecesis tantum, atque de speciali, in unoquoque casu exprimenda, Sedis Apostolicae Auctoritate vobis delegata, uti valeatis; easque Canonico Poenitentiario nec non vicariis Foraneis pro Foro pariter Conscientiae, sed in actu Sacramentalis Confessionis duntaxat, etiam habitualiter, si vobis placuerit: aliis vero Confessariis cum ad vos, sive ad praedictum vicarium generalem in casibus particularibus Poenitentium recursum habuerint pro exposito casu impertiri possitis, nisi ob peculiares casus aliquibus Confessariis a vobis specialiter subdelegandis, per tempus arbitrio vestro statuendum, illas communicare judicabitis.

- I. Absolvendi ab Excommunicatione ob manus violentas injectas in Clericos, aut Presbyteros, vel in Regulares, dummodo non fuerit sequuta mors vel mutilatio, seu lethale vulnus, aut ossium fractio; et dummodo Casus ad Forum externum deducti non fuerint; injunctis injungendis, et praesertim ut parti laesae competenter satisfiat.
- II. Absolvendi a Censuris contra Duellantes inflictis, in Casibus duntaxat ad Forum externum non deductis: Injuncta gravi poenitentia salutari, et aliis injunctis, quae fuerint de jure injungenda.
- III. Absolvendi quoscunque Poenitentes sive viros, sive mulieres (exceptis Haereticis publicis, sive publice Dogmatizantibus) a quibusvis Sententiis, Censuris et Poenis Ecclesiasticis incursis ob Haereses tam nemine audiente vel advertente, quam coram aliis externatas, ob Infidelitatem, et Catholicae Fidei abjurationem privative admissas, Sortilegia ac Maleficia etiam cum sociis patrata, nec non ob Daemonis invocationem cum pacto donandi Animam, eique praestitam Idololatriam, ac Superstitiones exercitas, ac demum ob quaecunque insinuata falsa Dogmata, postquam tamen Poenitens Complices, si quos habeat, prout de jure denunciaverit; et quatenus ob justas causas nequeat ante absolutionem denunciare, facta a Poenitente seria promissione denunciationem peragendi, cum primum, et meliori modo, quo fieri poterit; et postquam in singulis Casibus coram Absolvente haereses secrete abjuraverit, et pactum cum maledicto Daemone initum expresse revocaverit, tradita eidem Absolventi syngrapha forsan exarata, aliisque mediis superstitiosis, ad omnia comburenda, seu destruenda: Injuncta pro modo excessuum Gravi Poenitentia salutari cum frequentia Sacramentorum et obligatione, se retractandi apud personas, coram quibus haereses manifestavit, et reparandi illata scandala.
- IV. Absolvendi a Censuris incursis ob violationem Clausurae Regularium utriusque sexus, dummodo non fuerit cum intentione ad malum finem, etiam effectu non seguuto, et dummodo casus non

fuerint ad Forum externum deducti, cum congrua Poenitentia salutari. Et insuper absolvendi Mulieres tantum a Censuris, et poenis ecclesiasticis, ob violationem ad malum finem Clausurae virorum Religiosorum incursis, dummodo tamen Casus occulti remaneant, injuncta gravi Poenitentia salutari, cum prohibitione accedendi ad Eccelesiam et Conventum, seu Coenobium dictorum Religiosorum, durante occasione peccandi.

V. Absolvendi a Censuris ob retentionem, et lectionem librorum prohibitorum incursis, postquam tamen Poenitens libros prohibitos, quos in sua potestate retineat, prout de jure, consignaverit, seu consignare fecerit, cum congrua salutari Poenitentia.

VI. Absolvendi a casu Sedi Apostolicae reservato ob accepta munera a Regularibus utriusque sexus; injuncta poenitentia, et quando agitur de muneribus infra valorem decem scutorum, aliqua eleemosyna Absolventis judicio taxanda et caute eroganda, cum primum poterit, in beneficium Religionis, cui facienda esset restitutio; dummodo tamen non constet, quod illa fuerint de Bonis propriis Religionis, quatenus vero accepta munera vel fuerint ultra valorem scutorum decem, vel constet, fuisse de Bonis propriis Religionis, facta prius restitutione, quam si de praesenti adimplere nequeat, praestita in manibus Absolventis obligatione restituendi intra terminum ejus arbitrio praesiniendum, alias sub reincidentia.

VII. Absolvendi Religiosos cujuscunque ordinis (etiam Moniales per Confessarios tamen pro ipsis a vobis approbatos vel specialiter deputandos) non solum a praemissis, sed etiam a Casibus et Censuris in sua Religione reservatis.

VIII. Dispensandi ad petendum debitum Conjugale cum Transgressore voti Castitatis, qui Matrimonium cum dicto voto contragxerit: hujusmodi Poenitentem monendo ipsum ad idem votum servandum teneri, tam extra licitum Matrimonii usum, quam si Marito, seu Uxori respective supervixerit.

IX. Dispensandi cum Incestuoso, sive Incestuosa, ad petendum debitum Conjugale, cujus jus amisit ex superveniente occulta affinitate per copulam carnalem habitam cum Consanguinea vel Consanguineo, sive in primo, sive in primo et secundo, sive in secundo gradu suae Uxoris, seu respectivi Mariti: remota occasione peccandi: et injuncta gravi poenitentia salutari et Confessione Sacramentali quolibet mense per tempus arbitrio Dispensantis statuendum.

X. Dispensandi super occulto Impedimento primi, nec non primi et secundi, ac secundi tantum gradus affinitatis ex illicita carnali copula provenientis, quando agatur de matrimonio cum dicto impedimento jam contracto: Et quatenus agatur de copula cum sua putatae Uxoris matre, dummodo illa secuta fuerit post ejusdem putatae Uxoris nativitatem, et non aliter: menito Poenitente de necessaria secreta renovatione consensus cum sua putata Uxore, aut suo

putato Marito, certiorato, seu certiorata, de nullitate prioris consensus, sed ita caute, ut ipsius Poenitentis delictum nusquam detegatur; Remota occasione peccandi, ac injuncta gravi Poenitentia salutari, et Confessione Sacramentali semel in mense per tempus Dispensantis arbitrio statuendum.

Item. Dispensandi super dicto occulto Impedimento, seu Impedimentis Affinitatis ex copula illicita etiam in Matrimoniis contrahendis, quando tamen omnia parata sint ad Nuptias, nec matrimonium absque periculo gravis Scandali differri possit usque dum ab Apostolica Sede obtineri possit Dispensatio; Remota semper occasione peccandi, et figma manente conditione, quod copula cum Matre Mulieris hujus nativitatem non antecedat. Injuncta in quolibet casu poenitentia salutari.

XI. Dispensandi super occulto Criminis impedimento, dummodo sit absque ulla machinatione, et agatur de Matrimonio jam contracto: Monitis putatis conjugibus de necessaria consensus secreta renovatione; ac injuncta gravi Loenitentia salutari, et Confessione Sacramentali semel quolibet mense per tempus Dispensantis arbitrio statuendum.

XII. Dispensandi super Impedimento Tertii, seu Tertii et Quarti, vel Quarti simplicis Gradus, sive Graduum Consanguinitatis, vel Affinitatis, super quo seu quibus obtenta fuerit Dispensatio ab Apostolica Sede, et in Litteris hujusmodi Dispensationis reticita fuerit incestuosa copula, quae tamen, occulta remaneat. Ac etiam Dispensandi, seu revalidandi ejusmodi Litteras irritas, ac nullas redditas ex Incestu, sive post petitam Dispensationem, sive post illius expeditionem, et ante respectivam executionem patrato, ac iterato usque ad eandem executionem, in casibus semper occultis, sive agatur de Matrimonio contrahendo, sive de jam contracto: monitis in matrimonio contracto putatis Conjugibus de necessaria mutui Consensus secreta renovatione; Injuncta in singulis casibus congrua Poenitentia salutari.

XIII. Praeterea absolvendi a Censuris, et Poenis Ecclesiasticis cos, qui Sectis vetitis, Massonicis, aut Carbonariis aliisque similibus nomen dederunt, aut favorem praestiterunt, postquam tamen a respectiva secta se omnino separaverint, eamque abjuraverint, libros, manuscripta, ac signa sectam respicientia, si quae retineant, in manibus Absolventis cansignaverint ad ordinarium quamprimum caute transmittenda, veraeque poenitentiae signa exhibuerint; firma obligatione denunciandi sectae socios ac magistros, prout de jure, et quoad Carbonarios, eos omnes, de quibus in §. "Praecipimus" Bullae "Ecclesiam a Jesu Christo" a fel. rec. Pio VII. editae, et a Papa Leone XII. confirmatae. Injuncta pro modo culparum gravi poenitentia salutari, cum frequentia sacramentalis confessionis; Aliisque injunetis de jure injungendis.



